
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 6

Artikel: Die Lage der Wissenschaft und die historische Vernunft

Autor: Ortega y Gasset, José

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^eue Folge, 3. Jahrgang Oktober 1935 Heft 6

Die Lage der Wissenschaft und die
historische Vernunft

von José Ortega y Gasset

ZI n der entscheidenden Stelle seines «Discours de la méthode»,

j -*-in welchem gewissermaßen das Programm des ganzen mo-
er"en Denkens steckt, sagt Descartes:

^<(Die langen Ketten einfacher und leichter Schlüsse, deren die

f
atiker sich bedienen, uin zu ihren schwierigsten Beweisen

gelangen, brachten mich auf den Gedanken, daß alle Dinge, die

^ter das Erkenntnisvermögen der Menschen fallen können, auf
al»686 SC^e "^rt "miteinander verkettet sein möchten; dann gibt es

er' wenn man sich nur hütet, eines als wahr anzusehen, das es
"'cht ;
and

1St' Un<^ mer Ordnung festhält, in welcher sie ausein-
er hergeleitet werden müssen, keines, welches so entfernt wäre,

M
01311 n*cht schließlich zu ihm gelangte, oder so verborgen, daß
es nicht entdecken könnte.»

'Hu
1Cr ^°ren w'r ^en niorgendlichen Hahnenschrei des Rationalis-

2
,S' die Sonnenaufgangs-Fanfare für ein ganzes neuanbrechendes

r]eJ^ter, das Zeitalter, welches wir das moderne nennen und von
Vle^e Stuben, daß wir heute seinem Todeskampf und Schwa-

,)e^besang beiwohnen. In der Tat wird man wenigstens nicht leug-

"tts •
0Ilnen' daß zwischen der kartesischen Geisteshaltung und der

/.'gen kein geringer Unterschied besteht.

^ni
6 Fröhlichkeit, welch kräftige Herausforderung an das

voll
CrSUln' welch jugendliche Vermessenheit klingt aus den pracht-

lçe^etl Sätzen! Außer den göttlichen Mysterien, die er aus Höflich-
t>r0j)jU8 ^em Spiel läßt, gibt es für diesen Mann kein unlösliches

Hj.
6qi- Er versichert uns, daß die Welt keine Rätsel birgt, keine
Undlichen Geheimnisse, vor denen man ohnmächtig und ver-

Sf.;, trnachen müßte. Die Welt, die den Menschen auf allen
"ßigibt, innerhalb deren sein Leben sich abspielt, wird

321



durchsichtig vor seinen Augen und hell bis in ihre letzten Falten-

Es ist dem Menschen gegönnt zu wissen, und zuletzt die volle Wahr'

heit zu erringen. Und dazu genügt, daß ihn die scheinbare Verzwick1

heit der Probleme nicht mutlos findet und er sich den Geist nicb'

umnebeln läßt von den Leidenschaften. Wenn er mit gelassenen1

Vertrauen und als Herr seiner selbst den Apparat seines Intellekte®

benützt, vor allem wenn er ihn in guter Ordnung benützt — aU

diese «gute Ordnung» läuft das hinaus, was Descartes als «Methode"

bezeichnet — wird er finden, daß sich sein Denkvermögen
111

«raison» verwandelt und daß er in der raison, der Vernunft, dte

magische Kraft besitzt, die Licht in alle Zusammenhänge bring'

und das Trübste kristallklar macht, indem sie es mittels der Anal}®6

durchdringt und so verdeutlicht.
Um die Zeit des ausgehenden 16. und beginnenden 17. Jahrh1111

derts, in welcher Descartes meditierte, glaubt der abendländisch®

Mensch, daß die Welt eine rationale Struktur besitzt, das heißt? 0

die Verfassung der Wirklichkeit mit der des menschlichen In'
lekts oder genauer mit der reinsten Form des menschlichen

tellekts, mit der reinen oder mathematischen Vernunft, zusami®e

fällt. Die Reinheit besteht darin, daß der Denker, wenn er Math

matik denkt, von der Welt absehend sich nich darum kümmert,
die Dinge außerhalb seines Geistes sind, sondern nur auf die Pr^

vaten Normen seines Intellekts merkt und auf eigene Rechn

eine ideale Welt konstruiert. Es war ein krasser Irrtum, He°

achtung und Experiment als die wesentlichen Merkmale der ne
^

Wissenschaft hinzustellen. Nicht die Kunde, die uns von aU'||.g

kommt, nicht Augen und Ohren, sind die letzte Instanz, auf
^Descartes und Galilei — so verschieden sie sonst sein möge'1

sich berufen und verlassen, sondern im Gegenteil die mathed
sehen Beziehungen, die aus dem eigentlich Menschlichen quel'e

wenn es selbstherrlich mit sich allein ist. ^
Darum ist die mathematische Vernunft ein Zauberstab, der ^Menschen eine im Prinzip unbegrenzte Macht über die Ding6

ihn her verschafft. Und der Glaube an sie kam als ein Glück ^rechten Zeit. Denn man suche sich vorzustellen, was ohne iku
^

mais aus der abendländischen Kultur geworden wäre. Im 15-
^

hundert hatte Europa den Glauben an Gott, an die Offenbar11^
verloren — sei es, daß er vollständig abhanden gekommen wa^jjeo-

es, daß er aufgehört hatte, «lebendiger Glaube» zu sein. Die

322



°8en machen eine scharfsinnige Unterscheidung, die auch uns
^eich für die Erklärung einiger gegenwärtiger Erscheinungen
Nützlich sein wird: die Unterscheidung zwischen lebendigem und
l°'e® Glauben. Man könnte diesen Unterschied verallgemeinernd
®tvva so formulieren: wir glauben an etwas mit lebendigem Glau-

eik wenn wir aus diesem Glauben und nur aus ihm leben; und
UllSer Glaube an etwas ist ein toter Glaube, wenn er, obgleich wir
^eiter an ihm festhalten, ihn nieht aufgegeben haben und mit voll-
°uimener Wahrhaftigkeit erklären können, daß wir ihm treu sind,

®lcht mehr wirkend in unser Leben eingreift. Zwar bildet er noch

g111 Stück unserer geistigen Habe, aber er ist gewissermaßen außer

^etrieb und liegt unbenutzt in der Bodenkammer unserer Person.
lr stützen unsere Existenz nicht mehr auf Inhalte, die wir auf

s°lche Weise glauben, und noch viel weniger entquellen ihnen
spontan die treibenden und richtunggebenden Kräfte des Lebens.

Gegenteil, wir vergessen immer wieder, daß wir noch daran
üben. Der lebendige Glaube dagegen ist immerwährende imd

lrkende Gegenwart des Wesens, an das man glaubt. (Daher die

^atlz natürliche Erscheinung, die der Mystiker «die Gegenwart
°ttes» nennt. Auch die lebendige Liebe unterscheidet sich von der
en und mitgeschleppten dadurch, daß für sie das Geliebte nicht

jjntergehen noch verdunkelt werden kann. Sie braucht es nicht mit
r Aufmerksamkeit zu versuchen, sondern kann umgekehrt nur

Mühsam die inneren Augen davon abwenden.) Wir werden sogleich
11 Beispiel für diese Unterscheidung in der gegenwärtigen Lage

ClÇo U m fEuropäers finden.
Während des Mittelalters hatte der abendländische Mensch vom
uben an die Offenbarung gelebt. Ohne sie und nur angewiesen
Seine eigene Kraft hätte er sich unfähig gefühlt zu der Ausein-
ersetzung mit der dunklen Gewalt, als welche ihm die Welt er-

sehien, und mit dem Leid und Verdruß des Daseins. Aber er hatte

p
11 lebendigen Glauben, daß ein allmächtiger und allwissender

Bim gnädig das für sein Leben Wesentliche kundtat. Wir kön-

tat"
^6n ^Bieksalen dieses Glaubens nachgehen und fast von Gene-

jj
l°u zu Generation seinen fortschreitenden Niedergang verfolgen.

(j..
lst eine traurige Geschichte. Der lebendige Glaube wird immer

^ er, blasser, lahmer, bis er, aus welchen Gründen auch immer
68 1St ^er nicht möglich, näher auf diesen Gegenstand
uSehen — um die Mitte des 15. Jahrhunderts unverkennbare

323



Zeichen von Erschöpfung und Unwirksamkeit zeigt, wenn er nich1

in der Einzelseele überhaupt verdorrt ist. Damals beginnt es de®1

Menschen aufzugehen, daß die Offenbarung nicht mehr genügt, üI°

für ihn seine Beziehung zum All mit Sinn zu erfüllen; und die

Menschheit fühlt sich aufs neue verloren im wilden Wald de1

Welt, worin kein Mittler ihr mehr den Weg weist. Das 15. u®

16. Jahrhundert sind darum zwei Jahrhunderte äußersten M1^

behagens und quälender Unruhe; Krisenzeitalter, wie wir heute

sagen würden. Hieraus errettet den abendländischen Menschen el11

neuer Glaube, der Glaube an die Vernunft, an die «nuove seiend"'
Dem Absterben folgt die Wiedergeburt. Die Renaissance ist erf id '

von den Geburtswehen eines jungen Vertrauens, das sich auf die

mathematisch-physikalische Vernunft gründet, die neue Mittle1"111

zwischen Mensch und Welt.
Der große historische Zyklus von Generationen, der damals el®

geleitet wurde durch diejenigen Bacons, Galileis und Descarte8 >

geht zu Ende mit dem ersten Dezennium unseres Jahrhundert8

Die Generation von 1910 ist die letzte, die noch ganz dazu gehort'

die noch in lebendigem Glauben an die Wissenschaft lebt. Ihr et

schien das Dasein sinnvoll, wenn sie sich nur vergegenwärtig161

daß der Mensch befähigt sei, Wissenschaft zu machen; oder ander

ausgedrückt: sie hielt die Wissenschaft, sei es unter diesem Na®1

oder unter dem allgemeineren der Kultur, für den höchsten W
^

des Universums. Die Idee der Wissenschaft galt jener Zeit als
^

Prinzip, das die Gesichtspunkte und Richtlinien für alle rue®8

liehen Fragen bestimmte; so lösten sich die moralischen und P°

tischen Probleme für sie ohne weiteres durch den Hinweis auf

einfachen Imperativ, nach welchem Gesellschaft und Staat de

^eingerichtet werden mußten, daß nichts darin den Fortschritt
Wissenschaften stören konnte.

Es ist keine bloße Redensart, sondern der genaueste und 'v,°
^

erwogene Ausdruck, wenn wir eine solche Geistesverfassung

Religion der Wissenschaft bezeichnen. Denn sollte man uns
Aatc

wenden, daß es keine Religion ohne Gott gibt, so fragen wir, ^welchen wichtigsten und ihm eigentümlichsten Zug ist denn ^Wesen ausgezeichnet, das wir Gott nennen, und die Gläubige® 3

^
Religionen werden mit diesen oder jenen Worten, je nach 1

^Credo, antworten: «Gott ist die Ergänzung des Menschen un

ligion die Weise unseres Lebens, in welcher wir uns mit un8

324



p
Ergänzung vereinigen und darum ausruhen. Ohne diese Ergänzung
kann der Mensch nicht leben; er empfindet sein Dasein als eine
unheilbare, verzweiflungsvolle Bedürftigkeit, als sinnleer und
ziellos.» Dann muß aber auch das Umgekehrte gelten, nämlich daß
Jeder Gehalt, worin der Mensch seine Ergänzung gefunden zu haben
glaubt, wenn dieser Glaube nur echt ist und keine Selbsttäuschung,
Joder Gehalt, der dem Menschen genügt, um sein Leben als heil
Utld nicht als heillos und verfehlt zu empfinden, Gelegenheit zu
einer Religion geben kann. Den einen mag aberwitzig dünken, was
t^eT1 andern hinreichend erscheint; aber wenn es ihnen in der Tat
genügt, wenn sie ihr Dasein daraus fristen und darin ruhen und sich
verwurzeln können, so bildet es unzweifelhaft ihre Religion.

In diesem Sinn also sagte ich, daß die vorige europäische Gene-
ration sich zur Religion der Wissenschaft bekannt hat. Dagegen wird
^an mir jetzt aber sofort zwei Einwände machen. Denn einerseits
lst es nur allzu augenscheinlich, daß auch heute noch viele
Menschen, und insbesondere nicht wenige Gelehrte, weiter an die Wissen-
Schaft glauben, obgleich sie einer späteren Generation angehören;
kßd anderseits haben zahlreiche Mitglieder früherer Generationen,
darunter Gelehrte von Rang, niemals das neue Evangelium
angekommen, so sehr sie die Wissenschaft auch schätzten, und sind der
alten Religion Gottes treu geblieben.

Diese Tatsachen sind unleugbar, aber sie gleiten trotzdem von
Unserer These ab, ohne ihr zu schaden, ja tragen eher noch zu ihrer

r"ärtung bei. Denn sie zwingen uns zu einer genaueren
Darstellung der geistigen Verfassung jener Männer, die um 1910 vierzig

18 fünfzig Jahre waren. Und bei dieser Gelegenheit werden wir
wQise allSemeinere Einsichten gewinnen, deren Beachtung von

mhtigkeit ist für uns Heutige, die wir uns in diesem Augenblick
'1er vordersten Linie des Lebens befinden.
Es wäre ungenau, wenn wir einfach sagen wollten, daß damals in

Ut°pa ein jeder für sich die persönliche und individuelle Über-

^fgung gehegt habe, man müsse den Fortschritt der Wissenschaft
°rdern, die Wissenschaft sei der höchste Wert im menschlichen

ben und sie genüge, es zu rechtfertigen und ihm Sinn zu ver-

\b
en ^*rkhchkeit sah ein wenig anders aus, und diese kleine
weichung wird sich uns als ein radikaler Unterschied enthüllen.

t
cfl ehe die Menschen in sich selbst den persönlichen und spon-
etl Glauben an die Wissenschaft vorfinden konnten, und ab-

325



gesehen hiervon, begegnete er ihnen in ihrer Umwelt, in dem öffentlichen

Bewußtsein Europas. So war ihre Überzeugung kein privater
Glaube, der sich rüstete zur Eroberung der öffentlichen Meinungsondern

die Oeffentlichkeit war im Gegenteil schon seit etwa
hundertfünfzig Jahren vollständig von ihm durchdrungen; er lebte nieht

in diesem oder jenem Individuum, sondern in der europäischen üe"

Seilschaft als solcher.

Der Glaube an die Wissenschaft also war nicht zuerst und allen1

eine individuelle Meinung, er war eine Kollektivmeinung, und

wenn etwas eine kollektive oder soziale Meinung ist, so ist es eine

Realität, die unabhängig von den Individuen und außerhalb ihrer

existiert wie die Steine in einer Landschaft, und mit welcher dl®

Individuen zu rechnen haben, ob sie wollen oder nicht. Unsere per"

söidiche Ansicht mag das Gegenteil der sozialen sein, sie setz1

darum deren Wirklichkeit auch nicht um einen Deut herab. Es ist

charakteristisch für die Kollektivmeinung, daß ihr Bestehen nich1

davon abhängt, ob sie von irgendeinem einzelnen Menschen ge"

teilt wird. Vom Gesichtspunkt eines jeden individuellen Lebens

aus erscheint die öffentliche Überzeugung wie ein Ding der phys1'

sehen Welt. Die gleichsam greifbare Wirklichkeit einer Kollektiv
meinung entsteht nicht dadurch, daß du und ich ihr beipflichte^
sondern sie ist es im Gegenteil, die uns, mit oder ohne unsere Zu

Stimmung, ihre Wirklichkeit aufdrängt und uns zwingt, mit ihr z11

rechnen. Alle Erscheinungen, welchen dieser Charakter des

lektivglaubens eigentümlich ist, nenne ich in meinen UntersuchuB

gen eine soziale «Geltung».
Man sagt von einem Gesetz, es sei geltend, wenn es da ist uo

wirkt, gleichgülig, ob ich es anerkenne. Nun wohl ebenso brauch1

ein Kollektivglaube, um zu bestehen und in mein Leben einzugreifeI1'

ja, es zu vernichten, nicht mein, dieses bestimmten Individuum®'

Bekenntnis zu ihm. Wenn wir uns jetzt zum besseren Verstauch11

darauf einigen, den Inhalt eines Kollektivglaubens als ein «soZia

Dogma» zu bezeichnen, sind wir gut gerüstet zur Fortsetzung u11

serer Betrachtungen.
• • J SO'Es ist klar, daß die Lage eines Menschen, welcher sich dem

zialen Dogma, dem geltenden Glauben, anschließt, nicht zu v®r

gleichen ist mit der eines anderen, dessen persönliche Meinung

von abweicht. Der erste wird von dem Kollektivglauben getrage^
wie von einem freundlichen Element; sein Leben ist kein KamP

326



sondern ein Dahingleiten. Er fühlt sich behaglich und sicher und
^raucht nicht wachsam und beständig auf seiner Hut zu sein. Unter
solchen denkbar günstigen Umständen ruht der Mensch sanft
eingebettet in seine soziale Umwelt wie ein Kind in der Wiege. Denn
öian vergesse nicht, daß die öffentlichen Überzeugungen, da ihnen
der Charakter des Geltenden zukommt, die Rolle letzter, unfehlbarer

Instanzen spielen, auf die man sich in jeder Gefahr und jedem
Disput ohne weiteres berufen kann. Ein Leben, das sich solcherart
beschützt weiß, ist sicher und sorglos — securus, sine curas.

Damit, glaube ich, sind die beiden Einwände beantwortet, die wir
vorhin formulierten. Denn, wenn ich sagte, daß die Generation von
1910 in der um 1750 beginnenden Reihe die letzte gewesen sei,
Welche von dem Glauben an die Wissenschaft lebte, so meinte ich
damit nicht, daß mehr oder weniger zahlreiche Gruppen von
Individuen diesen Glauben hatten, sondern daß er damals in der Luft

daß er ein soziales Dogma, eine geltende Instanz, ein lebendiges
historisches Prinzip war. Wenn manche Mitlebende anders dachten,
Ist das gleichgültig, denn auch sie hatten sich jedenfalls mit diesem
Glauben auseinanderzusetzen, mit ihm zu rechnen, genau so wie

der Erde unter ihren Füßen und der Luft, die sie atmeten.
Mehr noch: Wenn ich mir hier nicht leider jede eingehendere

Untersuchung der sogenannten sozialen Dogmen oder Geltungen
versagen müßte, würde ich kühn behaupten, daß die vermeintlichen
Privaten Abweichungen von der öffentlichen Überzeugung meist
auf Täuschung beruhen, das heißt, daß die Sondermeinungen, welche
f'ern Glauben der Zeit entgegengestellt werden, in der Mehrzahl der
^älle unecht sind. Wer sich für einen Andersgläubigen hält, ist
l'Uerirdisch dennoch von der geltenden Überzeugung durchdrungen
llnd lebt von ihr und nicht von seiner persönlichen Ketzerei.

Es ist nicht so leicht, wie es auf den ersten Blick scheint, in
Wahrheit eine eigene Meinung gegenüber der geltenden zu haben.
^'aä jedoch — dies sei in Klammern angemerkt, um Mißverständnisse

zu vermeiden — nicht heißen soll, daß ich ein Verehrer der
illektivergriffenheiten bin. Ich bin nichts weniger als das, und

darum liegt mir daran, meinen Zeitgenossen zum Bewußtsein
bringen, von welcher ungeheuren, urweltlichen, brutalen Realität

j^ziale Dogmen sind. Sie bilden das Kernstück der Geschichte; denn

^
Schichte ist hauptsächlich Geschichte des Kollektiven, in welches
as Individuum sich einbettet und mehr oder weniger verliert.

327



Wenn wir, ausgerüstet mit diesem Begriffsapparat, die
gegenwärtige Lage der Wissenschaft mit der um 1910 vergleichen, sollte

die Wandlung, die sich seither vollzogen hat, uns einen heilsamen
Schreck einjagen. Fünfundzwanzig Jahre, das heißt der Bruchteil
eines Menschenlebens, das selbst so kurz ist, haben genügt, um die

Dinge von Grund aus zu ändern. Während man sieh damals überall

in Europa auf den Glauben an die Wissenschaft und die Rechte der

Wissenschaft als des höchsten menschlichen Wertes stützen konnte
und diese Instanz so unfehlbar wirkte, daß die Gesellschaft, ihrem

Imperativ gehorsam, sofort zu durchgreifendem und tatkräftigem
Handeln bereit war, würde eine solche Berufung jetzt bei manchen

Völkern, und gerade bei denen, die vor einigen Jahren als die große11

Meister der Wissenschaft angesehen wurden, nur Gelächter erregem
und ich glaube nicht, daß sich eines finden ließe, in welchem die

gesellschaftliche Öffentlichkeit heute noch durch die Anrufung der

Wissenschaft in Wallung zu bringen wäre.
Die Wissenschaft ist in Gefahr. Das ist keine Übertreibung; den»

es heißt nicht, daß die europäische Kollektivität den Glauben an die

Wissenschaft ganz und gar aufgegeben hat, aber freilich, daß er aus

einem lebendigen zu einem toten Glauben geworden ist. Und das

genügt, damit der Gelehrte nicht mehr wie bis jetzt schlafwandelnd

seiner Forschung leben kann in ungebrochenem Vertrauen, daß

seine Umwelt ihn trägt, unterstützt und verehrt. Ich begreife, da

eine Änderung in der Haltung des wissenschaftlichen Menschen

nicht leicht ist; denn fraglos verlangt die Art seiner Arbeit eine res1

lose Hingabe an ein außerordentlich spezielles Geschäft. Es kan11

keine Wissenschaft zustande kommen ohne das Fachgelehrtentnn1
und ohne daß Hunderte von Menschen in sich gekehrt und gleichsam

für die Gegenwart verschollen leben. Daher die bekannte Figur des

Gelehrten, der zerstreut und unbeholfen und vom Standpunkt de

Lebens ein bißchen troddelig ist. Und nun verlangt die neue Situa

tion, daß dieser Mensch, ohne seine Konzentration zu verlieren, aU

sich herausgeht und die Welt um sich her beobachtet. Die Schwier1^
keit, beide Forderungen zu vereinigen, ist mir, wie gesagt, mc

verborgen; aber mit der Feststellung, daß es schwierig ist, sind ^
noch keinen Schritt weiter. Die Notwendigkeit einer solchen UllJ

Stellung liegt vor, und die Geschichte zeigt, daß sie möglich 1
^

denn wir sollten nicht vergessen, die Schöpfer der Wissenschaft,

Männer, welche zuerst ihre Problemkreise absteckten und den da

328



ben an die Wissenschaft aufbrachten, waren eine wachsame und
nichts weniger als vertroddelte Schar; sie ließen sich den Wind um
die Nase wehen und waren in ihrem sozialen Verhalten keine Traum-
Wandler, sondern gewandte und zielbewußte Streiter. Ich kann nicht
Verschweigen, daß nach meiner Überzeugung (allerdings mit allen
Vorbehalten und Erklärungen, die hier anzubringen wären) der
wissenschaftliche Mensch aus seiner Weltferne zurückkehren und wieder

streitbar werden muß — man verstehe recht, streitbar in seiner
Eigenschaft als Wissenschaftler, denn ich denke mit nichten an
andere Kämpfe, die er als Mensch ausfechten könnte. Es handelt sich
mcht um politische, sondern um soziale Streitbarkeit. Die Gesell-
sehaft als solche ist seit fünfzig Jahren ausschließlich dem Einfluß
^rationaler Menschen überantwortet gewesen. Die Wissenschaft hat
Slch nicht um die Allgemeinheit gekümmert; kaum daß sie noch als

^geistige Macht» existierte. Das heißt aber, daß sie sich heute genau
entgegengesetzt benimmt wie zur Zeit ihrer großen Begründer.

Den Beweis dafür, daß etwas faul ist im Verhalten der Wissen-
Schaft, und nicht mehr nur des Wissenschaftlers, erbringt gerade der
Degenstand, dem unsere Ausführungen gelten. Die Wissenschaft
Weiß heute mit fabelhafter Genauigkeit über die Ereignisse in den
^ernsten Sternen und Milchstraßensystemen Bescheid: Sie ist dar-
auf stolz, mit Recht; und schlägt darob, wenn auch mit weniger
Eecht, ihr Pfauenrad in ihren akademischen Zusammenkünften.
Vber indessen ist es dahin gekommen, daß eben diese Wissenschaft,
Welche bisher göttliche Verehrimg genoß, bei der Gesellschaft in
Dögnade gefallen ist. Wenn diese Tatsache sich auch auf dem
Planeten Erde und nicht auf dem Sirius zugetragen hat, sollte sie, deucht
®|*ch, doch nicht jeden Interesses bar sein! Nun wohl, was weiß

Wissenschaft, die Vernunft, heute mit einiger Genauigkeit über
^iese dringliche Angelegenheit zu sagen, die so tief in ihr eigenes

eisch schneidet? Nichts, rein nichts. Sieht man die Ungeheuer-
ikeit des Falls? Ist es nicht eine Schande? Es stellt sich heraus,

daß die Wissenschaft als solche über die großen menschlichen Wandungen

nichts Genaues zu sagen weiß. Der Umstand ist so entschei-
end, daß er uns ohne weiteres den Punkt zeigt, von dem eine ernst-

te Behandlung unseres Themas, wie es in den bisherigen Aus-
orungen umrissen ist, auszugehen hätte. Hier handelt es sich nicht

|^ebr um die Art und die Unart, um die Sitten und Unsitten der
ehrtenzunft, sondern um die Wissenschaft selbst. Nun läßt ge-

329



rade diese Haltung uns erkennen, daß die Wissenschaft, die
Vernunft, auf welche der moderne Mensch seinen Glauben setzte, genau

genommen nur die physikalisch-mathematische Wissenschaft ist und

in ihrem Gefolge, schwächer als sie, aber von ihrem Ansehen
profitierend, die Biologie — mit einem Wort, indem wir beide zusammenfassen,

das was wir Naturwissenschaft nennen. Die Natur ist ein

Ding, ein ungeheuer großes Ding, das sich aus vielen kleineren Dingen

zusammensetzt. Welches aber auch die Unterschiede zwischen

diesen sind, sie alle haben einen gemeinsamen Grundzug, der einfach

darin besteht, daß die Dinge «sind», daß sie ein Sein haben. Und

das besagt nicht nur, daß sie existieren, daß sie da sind, sondern
daß sie eine feste und gegebene Beschaffenheit und Struktur
besitzen. Wenn ein Stein existiert, existiert mit ihm auch das, was der

Stein ist. Alle seine Veränderungen und Wandlungen sind in saecula

saeculorum gesetzmäßig geregelte Umordnungen seiner
Grundbeschaffenheit. Der Stein kann niemals etwas Neues und anderes sein-

Diese ein für allemal gegebene und feste Beschaffenheit meinen wir»

wenn wir von dem Sein eines Dinges sprechen. Natur ist ein anderer

Name für dieselbe Tatsache. Und das Geschäft der Naturwissenschaft

besteht daraus, unter den wechselnden Erscheinungen diese

Natur oder dauernde Struktur aufzudecken.
Wenn die Naturwissenschaft sich mit dem Menschen beschäftigt

sucht sie daher folgerichtig seine Natur zu erfassen. Der Mensch ha1

einen Körper — welcher ein Ding ist — und sie beeilt sich, diß

Physik auf ihn anzuwenden; und da dieser Körper überdies 610

Organismus ist, übergibt sie ihn der Biologie. Nun bemerkt sie

noch, daß im Menschen wie im Tier ein gewisser innerkörperlicher
oder doch irgendwie am Körper hängender Mechanismus wirkt, der

psychische Mechanismus, welcher ebenfalls ein Ding ist, und sie

betraut mit dessen Studium die Psychologie, die auch zu den
Naturwissenschaften gehört. Aber wir können uns nicht verschweig60'

daß die naturwissenschaftlichen Studien über Körper und Seele deS

Menschen, nachdem wir sie nun dreihundert Jahre fortgesetzt habeU'

uns keine Einsicht in das verschaffen konnten, was wir als das eigeot

lieh Menschliche empfinden; wir nennen es ein jeder sein eigeIie'

Leben und sehen es mit den anderen verwoben, die Gesellschaft60

bilden, die den Einzelnen überdauern und sich zum Geschick 6

Menschheit zusammenfügen. Das wunderwürdige Schauspiel, welch6^

die Naturwissenschaft als Erkenntnis von Dinglichem darstellt, s

330



Iri krassem Gegensatz zu ihrem Versagen hinsichtlich des eigentlich
Menschlichen. Das Menschliche kann von der mathematisch-physikalischen

Vernunft so wenig eingefangen werden wie Wasser von
einem Netz.

Und hier stossen wir auf die Ursache, warum der Glaube an die
Vernunft so kläglich in Verfall geraten ist. Der Mensch will nicht
langer warten. Er braucht die Wissenschaft, um seiner Probleme
Herr zu werden. Er ist im Grunde der Sterne, der Nervenreaktionen,
(ler Atome herzlich überdrüssig. Die ersten Generationen von
Rationalisten glaubten, ihre Wissenschaft könne Licht in das menschliche

Schicksal werfen. Descartes selbst schrieb einen «Traktat vom
Menschen». Aber heute wissen wir, daß alle im Prinzip unerschöpflichen

Wunder der Naturwissenschaft immer vor der sonderbaren
Realität des menschlichen Lebens Halt machen werden. Warum,
Wenn alle Dinge ihr Geheimnis weitgehend ausgeliefert haben an die
Physikalische Vernunft, warum hat dieses eine die Stirn, ihr zu wider-
s*ehen? Es muß ein tiefer und wesentlicher Grund dafür vorliegen,
Uelleicht kein geringerer als der, daß der Mensch kein Ding ist,
^aß es falsch ist, von der menschlichen Natur zu sprechen — daß
•Ur Mensch keine Natur hat.

Wenn aber das menschliche Lehen kein Ding ist und keine Natur
hat, müssen wir uns entschließen, es unter Kategorien und Begriffen
2u denken, welche radikal verschieden sind von jenen, die uns zur
Erklärung materieller Erscheinungen dienen. Das Unternehmen ist
Schwierig, denn in drei Jahrhunderten Naturwissenschaft haben wir
,ltls daran gewöhnt, als eine Erscheinung ohne Belang und Sonderart
Serade die merkwürdige Wirklichkeit bei Seite zu lassen, welche
^as menschliche Leben heißt. Und nun ist dieser merkwürdigen
Wirklichkeit, während die Naturwissenschaftler innig zufrieden ihren
Rerufggeschäften nachgingen, eines Tages eingefallen, den Wind um-
Schlagen zu lassen; und auf die Begeisterung für die Wissenschaft

^§te Lauheit, Abneigung, wer weiß, ob nicht morgen offene
emdschaft. Es war, nach meiner Meinung, ein unverzeihlicher Irr-

htm der Naturwissenschaftler, daß sie nicht mit einer solchen Mög-
chkeit gerechnet und sich von den Tatsachen haben überraschen

assen — was sage ich überraschen! — noch heute haben viele von
nen keine Ahnung, daß die Wissenschaft in Gefahr ist. Das ist,

Glinde ausgedrückt, gedankenlos. Ich habe ein gewisses Recht, mich
Zu äußern, denn ich habe diese Entwicklung lange vorausgesagt;

331



ja viele Jahre, bevor ich es öffentlich tat — man sollte seine
Gedanken immer lange bei sich behalten und sie im stillen reifen und

sich bestärken lassen — habe ich in persönlichen Gesprächen gerade
während der Zeit des größten Triumphes für die Physik, als die

Relativitätstheorie entstand, meinem Freund, dem großen spanischen

Physiker, Dr. Blas Cabrera gegenüber aus meinen Befürchtungen

für eine nahe Zukunft kein Hehl gemacht.
Die Naturwissenschaft irrte, weil sie sich allein für hinreichend hieß

und vergaß oder, hesser gesagt, nicht bemerkte, daß sie, trotz der

Vollkommenheit ihrer zweifellos vorbildlichen und unvergleichlichen
Methoden, eine Vernunft zweiten Ranges ist, zweiten Ranges gegenüber

dem menschlichen Leben, in welchem sie als eine seiner

Äußerungen auftritt.
Der Mensch braucht eine neue Offenbarung. Und eine

Offenbarung liegt immer dann vor, wenn er fühlt, daß er eine von ih111

verschiedene Wirklichkeit anrührt. Es kommt nicht darauf an,
welcher Art sie ist, wenn sie nur absolute Wirklichkeit ist und nicht

unsere — konstruierende oder phantasierende — Idee von einer

Wirklichkeit.
Die physikalische Vernunft war, zu ihrer Stunde, eine Offe®"

barung. Vor Kepler und Galilei war die Astronomie ein bloßes Spie'

mit Ideen, und wenn man an eines der umlaufenden Systeme oder

an diese und jene Neuentdeckung «glaubte», handelte es sich immer

nur um einen Pseudoglauben. Man glaubte an die Theorien a's

Theorien. Der Beifall, mit dem eine Ideenüberlegung oder -ver"

bindung aufgenommen wird, geht nicht über diese selbst hinaus; er

ist von den Ideen als solchen hervorgerufen und endet in ihnen-

Man ist überzeugt, daß diese Verknüpfungen innerhalb «des Reiches

und der Spielregeln der Ideen» die sorgfältigsten und scharfsinnig

sten sind, aber man hat nicht den hinreißenden Eindruck, daß 111

diesen Ideen die Wirklichkeit selbst sich ankündigt; sie sind ®ur

«Ideen» und nicht Poren, die sich in uns öffnen und durch welch0

etwas Außerseelisches, Jenseitiges zu uns einbricht, dessen unge

heuren Pulsschlag wir dicht unter unsern Händen fühlen.
Die Ideen spielen zwei sehr verschiedene Rollen im menschliche11

Leben. Einmal sind sie «bloße Ideen»; es ist dem Menschen b

daß seine Gedanken trotz ihres Scharfsinns und selbst ihrer Genauig

keit und logischen Strenge nichts anderes sind als seine Ei®13

und letzten Endes ein intermenschliches, subjektives Spiel ob®

332



T1 fanszendenz. Dann ist die Idee das Gegenteil einer Offenbarung;
Sle ist eine Erfindung. Aber ein andermal verschwindet die Idee als
^ee und verwandelt sich in eine reine Weise erschütternder Gegen-
^artigkeit, welche eine absolute Realität für sich wählt. Dann er-
Scheint uns die Idee weder als Idee noch als unsere. Das Transzen-

en*e entdeckt sich uns seihst, es bricht in uns ein und über-
Schwemmt uns — es offenbart sich uns.

Seit etwa einem Jahrhundert gebrauchen wir das Wort «Ver-
nilnft» in einem mehr und mehr erniedrigten Sinn, bis es jetzt so
VVR1t heruntergekommen ist, daß es ein hloßes Ideenspiel bezeichnet,
^arum erscheint uns der Glaube als das Gegenteil der Vernunft. Wir
Vergessen, daß die Vernunft zur Stunde ihrer Geburt in Griechen-
aad und ihrer Auferstehung im 16. Jahrhundert kein Gedanken-

sPiel war, sondern die unbedingte Überzeugung, daß man mit den
astr°nomischen Theorien eine absolute Ordnung des Kosmos erfaßte,
^aß die Natur ihr ungeheures transzendentes Geheimnis durch das
Littel der physikalischen Vernunft in den Menschen hineinwarf. So
Har die Vernunft ein Glaube. Darum und nur darum — und nicht
•Ort irgendeiner anderen besonderen Eigenheit oder Anmut willen

konnte sie zu Felde ziehen gegen den religiösen Glauben. Um-
§ekehrt hat die Neuzeit verkannt, daß auch der religiöse Glaube Ver-
jaurift ist, weil sie von ihm eine enge und zeitgebundene Vorstellung
atte. Man meinte, Vernunft sei einzig der Kabbalismus der

Mathematiker oder das, was in den Laboratorien getrieben wurde. Diese
eschränktheit wirkt vom heutigen Standpunkt ein wenig lächerlich

llîld erscheint als eine der tausend Formen geistigen Hinterwäldler-
'Jöi8. In Wahrheit ruht das Spezifische des religiösen Glaubens auf

"-'oem Grund, der nicht weniger begrifflich ist als die Dialektik oder
'e Physik.

Definitionen der Vernunft, nach welchen sie im wesentlichen
118 gewissen eigentümlichen Operationsweisen des Intellekts be-
tek«n soll, sind zu eng und haben sie unfruchtbar gemacht, indem
le ihren entscheidenden Zug unterschlagen oder doch abgeschwächt

en. Für mich ist Vernunft im wahren und strengen Sinn jeder
nteUektuelle Akt, der uns mit der Wirklichkeit in Berührung bringt,
Ittels dessen wir an das Transzendente stoßen. Alles andere ist

j, ^

er • Intellekt, nichts als ein Spiel zum Hausgebrauch ohne
§en, das den Menschen zuerst ergötzt, dann verdirbt und endlich

"tr
»erzweiflung und Selbstverachtung treibt.

333



Darum muß die Menschheit in ihrer gegenwärtigen Lage die «I®'

tellekluellen» hinter sich lassen wie eine archaische Fauna und sich

wieder richten nach den Männern der Vernunft, der Offenbarung-

Der Mensch braucht eine neue Offenbarung. Denn er verliert sich

in der willkürlichen und schrankenlosen Kabbalistik seines eigenen

Geistes, wenn er sie nicht begrenzen und kontrollieren kann durch

den Anprall an etwas, was nach echter und gnadenloser Reahtat

schmeckt. Die Wirklichkeit ist der einzige wahrhafte Erzieher und

Lehrmeister des Menschen. Ohne ihre unerbittliche, ergreifende

Gegenwart gibt es im Ernst weder Kultur noch Staat, ja nicht ein®3'

— und das ist das furchtbare — ein echtes persönliches Leben. Wenn

der Mensch mit sich allein ist oder zu sein glaubt, ohne eine v°n

seinen Ideen verschiedene Realität, die ihn hart begrenzt, verlier1-

er das Gefühl seiner eigenen Wirklichkeit und wird sich selbst 211

einem gaukelnden, gespenstigen Schatten. Nur unter dem ungeh®1'

ren Druck irgendeiner Transzendenz wird unsere Person fest t®

gediegen und kommt in uns die Scheidung zustande zwischen de®'

was wir tatsächlich sind, und dem, was wir uns einbilden zu sein-

Nun wohl, die physikalische Vernunft ist durch ihre eigene Ent

wicklung, durch ihre Wandlungen und Schicksale, an einen Punk1

gelangt, wo sie sich selbst als bloßen Intellekt, wenn auch als desseI1

höchste Form erkennt. Wir wissen heute, daß die Physik eine ^ef

knüpfung von Begriffen ist und nicht mehr. Die Physiker selbst

haben den rein «symbolischen», das heißt internen, subjektiv®1
Charakter ihres Wissens aufgedeckt. Es mag in der Naturwi®seI1

Schaft mancherlei vorgehen, die Newtonsche Mechanik mag d®°c

die Einsteinsche ersetzt, die Quantentheorie durch andere Theorie11

abgelöst werden, man mag die atomistische Struktur der Mat®"ie

aufgeben: niemand wird darum erwarten, daß diese Veränderung®1

und Fortschritte je aus dem Horizont des Symbolischen hinausführ®1

könnten. Die Physik bringt uns nicht in Berührung mit irgendeine
Transzendenz. Die sogenannte Natur, wenigstens das was der P ^

siker unter diesem Namen erforscht, erweist sich als ein Pro»
seiner eigenen Fabrikation, das er zwischen die echte Wirklich^ ^
und -seine Person einschiebt. Darum hat man die Furcht vor

Jof
Physik verlernt, und mit der Furcht die Ehrfurcht, und m11

Ehrfurcht die Begeisterung.
Aber woher die neue Offenbarung nehmen, welchen dem ^eI

sehen nottut? Für mich ist die Antwort sonnenklar; aus de®

334



Zlgen, -worin es ihm bis jetzt nicht gelungen ist, Vernunft zu ent-
'L'eken: aus dem Menschen selbst. Nicht aus seinen Ideen über die
^nge, und auch nicht aus seiner eigenen «Natur», sondern aus seiner
Wirklichkeit. Die Wirklichkeit des Menschen, das Menschliche des
-Renschen, ist nicht sein Körper und nicht seine Seele, sondern sein
Leben — das was ihm geschieht. Denn der Mensch hat nicht Natur,
er hat — Geschichte. Es hat keinen Sinn, von einem Stein zu sagen,
es «geschehe ihm» schwer zu sein; denn er «ist» schwer. Aber der
Mensch hat kein Sein, keine feste und bestimmte Beschaffenheit.
wwenn dem Stein das geschieht, was er schon an sich ist, so ist der
^nsch im Gegentil nur das, was ihm geschieht. Sein Wesen ist
°rtwährende Dramatik, ununterbrochene Handlung und läßt sich
ärum nicht definieren, sondern nur erzählen. Aber dies ist die neue

P0röi der Vernunft, die erzählende oder historische Vernunft,
Welche den Menschen aufs neue in die ungeheure Nähe einer trans-
^'tulenten Wirklichkeit bringen wird — der Wirklichkeit seines
Schicksals.

Lis jetzt war die Geschichte das Gegenteil der Vernunft. Von der
-'Wike bis auf unsere Tage hat sich kaum einer damit beschäftigt,
tla°h der rationalen Struktur in der Geschichte zu forschen. Höchens

versuchte man, eine fremde Vernunft an sie heranzubringen,
Hegel oder Buckle, welche der eine den Formalismus seiner

^°gik, der andere die physiologische oder physikalische Vernunft in
(^'e Geschichte hineinlesen wollten. Mein Vorschlag ist hierzu genau
f:ntgegengesetzt: ich möchte der Geschichte selbst ihre ursprüngliche
uöd eigene Vernunft ablauschen. Dafür ist es unumgänglich, daß
111311 den Begriff der historischen Vernunft in seiner ganzen Trag-

cite versteht. Wir fragen nicht, ob sich eine außerhistorische Ver-
""rift in der Geschichte zu erfüllen scheint, sondern uns gilt das,
V"as der Menschheit geschehen ist, als etwas durch und durch Ver-

jj^aftvolles, worin sich eine allen menschlichen Theorien transzen-
etlte Wirklichkeit offenbart, die Wirklichkeit des Menschen selbst
°r »einen Theorien.
Ich glaube, daß in der Wissenschaft vom Menschen die ungeheure

lleüe Offenbarung gärt. Ich glaube, daß das Reich der Vernunft nicht
^ Ende ist. Die physikalische Vernunft ist tot! Es lebe die histo-
ls°he, die lebendige Vernunft!

(Deutsch von Helene Weyl)

335


	Die Lage der Wissenschaft und die historische Vernunft

