Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 4

Artikel: Die komplexe Psychologie C.G. Jungs
Autor: Seifert, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759241

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die komplexe Psychologie €. &. Jungs

Zu seinem 60. Geburtstag

von Friedrich Seifert

Es entspricht altem Herkommen, an bedeutenden Lebens-
abschnitten auf die menschlich-personliche Erscheinung des
Gefecierten einzugehen, um die groBen entscheidenden Linien wie
die niheren, wirmeren Einzelziige seines Wesens aufzuzeichnen.
C. G. Jungs drztlicher Beruf hat ihn gezwungen, durch Jahrzehnte
hindurch seine verantwortungsschwere Aufgabe unablissig gerade
in der Sphire personlicher, allerpersonlichster Beriihrungen zu er-
fiillen, so daB es bei der Wiirdigung seines 60. Geburtstages ange-
bracht scheinen kann, einmal vom Brauch abzuweichen. So soll
auf diesen Seiten nicht von der Personlichkeit Jungs und ihrer
menschlichen Gréfle die Rede sein. Es soll von dem W e r k gespro-
chen werden, das aus seinen Hinden hervorgegangen ist, und von
dem Bild, das der Spiegel geistesgeschichtlicher Besinnung heute von
seinem Schaffen zuriickzuwerfen vermag.

Im allgemeinen gilt der Psychologe und Psychotherapeut mit
seiner von der Empirie, der stindigen Beobachtung des intim Sub-
jektiven her bedingten Einstellung als Typus des geschichtsfernen
Forschers. Bei Jung ist es nun eine merkwiirdige Erfahrung, die
sich bei langerer Beschéaftigung mit seinen Ideen immer mehr ver-
tieft, dal diese Psychologie in ihren tragenden Konzeptionen
von eminent geschichtlichem Charakter ist. In mehrfachem Sinn.
Jung hat zunidchst den untriiglichen Blick fiir die wesentlichen
Kriafte und Tendenzen unserer Zeit, eine auBBerordentliche Sensibili-
tit fiir die Note, Gefahren und die zukunftsvollen Keime der geisti-
gen Gesamtsituation. Yor allem aber ist er vertraut mit der Kern-
substanz des Geschichtlichen, die da lebendiges Wandelgeschehen
ist mit seinen vielfaltigen Moglichkeiten: ruhiges Fortschreiten, ge-
fahrlicher Stillstand, gewaltsamer Ausbruch, Entzweiung des Gegen-
siatzlichen, todliche Stockung und immer erneute Uberwindung des
toten Punktes aus geheimmisvoll unerschopflichem Kraftzustrom
heraus. Dieses Ergreifen des geschichtlichen Wesens beruht aber
bei Jung auf einer besonderen Erfahrung vom menschlichen Sein-
An diesem Punkt beriihren sich fiir einen Augenblick zwei in allem

236



ibrigen getrennte Bereiche des heutigen Geisteslebens: Jungs Psy-
thologie und die moderne Existentialphilosophie. Denn auch dort,
Vor allem bei Heidegger, wird die menschliche Existenz mit einer
d-e“ Gegenwart eigentiimlichen Intensitiat als wesentlich «geschicht-
h0h>>, in der Seinsform der «Zeitlichkeit» stehend, gedeutet — wenn
a‘ueh unter einer ganz anderen Blickrichtung. Durch den geschicht-
lichen Charakter von Jungs Denken offnet sich aber noch ein wei-
t‘?r er Ausblick. Es ist die Sicht auf die Vorzeit, auf die vergangenen,
fcht verschwundenen urzeitlichen Lebensformen, die als archaisch-
Mythologische Grundschicht auch die Seele des heutigen Menschen
"agen und sie ritselhaft zu erschiittern vermogen.

Jungs Lehre vom «kollektiven UnbewuBten» — von
“er noch zu sprechen sein wird —, von der «iiber den ungeheuren
Sf"hatz der Niederschldge aller Ahnenleben» verfiigenden Psyche,

'® das letzte, uns allen gemeinsame Fundament unseres Erlebens

Udet, jst gewissermallen die psychologische Abwandlung der ab-
gr.ﬁndigen Einsicht, die einst Goethe an der Betrachtung des G r a -
"1ts aufging: «so einsam», sagt Goethe zu sich selber, auf dem
ohen, nackten Gipfel aus Urgestein sitzend, «wird es dem Men-
Sche
ahrheit seine Seele eroffnen will. Ja, er kann zu sich sagen: hier,
guf dem iltesten, ewigen Altare, der unmittelbar auf die Tiefe der
ejhijpfung gebaut ist, bring’ ich dem Wesen aller Wesen ein Opfer».
g schreckt so wenig vor der ungeheuren Spannweite zuriick,
tie Zwischen der individuellen Seele und der «Weltseele», der Be-
Sfenztheir des Ich und der Unendlichkeit des Objektiv-Psychischen
®Steht, wie Goethe vor der Zusammenschau «des menschlichen
hs}f:fnﬁ, des ]:?ingwsrt;en, ma-nni.gfaltigsten, l').lewe-gl-ic&lst.en, verdander-
o tufm, ers?hutte-nhchst-en Tvelrl(-:ls der Schopfung» mit «der Beob-
ng des altesten, festesten, tiefsten, unerschiitterlichsten Sohnes

i Natllr»., des Granits.
ni;)l':r Blick Jungs auf die Geschichte ist nicht idealistisch und
. ic.h'naturalustrsdh, er ist antlhropolong?dh. .Ju'ng. siecht die Ge-
te vom Menschen her an, er begreift sie gleichsam als einen
Z:;)nrflaior. Wie d(ir einzelne Mensch steht auch das geschichtliche
. nan'i.llnter (?«em -ha.rbes-.t-en aller Ge.se.tzie der Wand\lun.g, dem der
Ny 1(?drom1e>>'. Mit diesem heraklitischen Wort bezeichnet Jung
) einerd:Erst'el.lhc'he Hervorbrechen des entgegengesetzten Extrems
T einseitig, starr, zwanghaft gewordenen Richtung des Lebens.

N zumute, der nur den altesten, ersten, tiefsten Gefiihlen der

237



Dem Einzelnen, dessen bewuBte Haltung in lebensfeindlicher Einsei-
tigkeit versteinert ist, kann eine Begegnung mit den in den Schatten
gedringten, vernachlissigten Kriften seiner Personlichkeit — meist
in bedrohlicher Form — widerfahren. Ahnlich im geschichtlichen
Leben. Lebt eine Zeit, wie die Moderne, in der radikalen Uberstel-
gerung des rationalen Standpunkts, so gerit sie unbewuBt in gefdhr
liche Abhingigkeit von den ungekannten, verachteten Moglichkei-
ten der irrationalen, instinktiven Seite. Die alten, gestiirzten Gotter
sind nicht tot, sie sind nur auf Zeit besiegt. Am Ausgang des Alter
tums bricht der religiose Unterstrom der einst von Apoll iiberwun-
denen uralten chthonischen Gottheiten der Vorzeit wieder an der
Tag, da die Lichtwelt der olympischen Gotter blaB und wesenlos
geworden war. Aus einer wesensverwandten geschichtlichen Up-
entrinnbarkeit heraus mu B te unsere Zeit das UnbewuBte ent
decken. Es vertritt die chthonischen Gottheiten, die Michte der Erd-
und Blutwelt, es vertritt die von der Ratio geknechtete, gelkrinkt®
N at ur — nicht freilich in kultisch-religéser, sondern in einer wei"
teren, in einer verzweifelt umfassenden Gestalt, nimlich in der —
horribile dictu — Gestalt des Psychologischen.

Die Grundauffassungen von Jung stehen in keinem einfache®
Verhiltnis zum Geist der Gegenwart. Ohne Zweifel mull er zW
nichst zu den Pionieren gezihlt werden, die den Zugang zur «Tiefer”
Psychologie», zur Entdeckung des UnbewuBten erkdmpften. Abe’
seine historische Leistung ist nicht wie die von Freud erschopft i
dem Wahrnehmen und Wahrhaben der ersten, schauervollen Gestalt
des UnbewuBten, der gegeniiber es kein anderes Rettungsmittel 7%
geben schien als die exorzistische Bemiihung, die es verenger”
umzudeuten und zu entwerten trachtete. Jung gelingt die gfoﬁe
Wendung. Er wagt den Gedanken, daB in der erbohrten Quelle nich?
nur Tiefengefahren und Tiefengreuel, sondern Tiefenschitze woP™
ten, deren Aneignung dem Menschen in seiner Zerissenheit Heilun?
und Geniige zu bringen vermag. Ein wirkliches Aneignen aus de®
UnbewulBten aufsteigender Moglichkeiten aber setzt voraus, da
vom einfach Gegebenen und Geschehenden die Briicke zum SiP 3
geschlagen wird — was nie durch kausales Erkliren oder zwedk’
haftes Deuten, sondern nur durch die Unbefangenheit und den Mut
verstehenden Erlebens gelingen kann.

Dieser Schritt Jungs iiber die einseitig kausale, «reduktive” Er-
klirung Freuds und Adlers hinaus zu dem «synthetischen» Weg de?

238



integrierenden Verstehens bedeutet mehr als einen bloBen Wechsel
der Methode. Hier findet zugleich eine Epoche in der Auffassung
des Menschen ihr Ende: die Epoche der Verwissenschaftlichung im
Sinne des positivistischen, ginzlich unmetaphysischen Standpunkts
des Jahrhundertendes. Genetisch-kausales Erkliren ist Instrument
der nurwissenschaftlichen Einstellung, ist Sache des abstrahierenden
lf“d kombinierenden Verstandes (Psychoanalyse und intellektua-
listigche Haltung haben sich noch immer gut vertragen). Echtes Ver-
Stehen fordert die Beteiligung auch der iibrigen Seelen- und Gemiits-
krifte, So weitet sich das Blickfeld, die beengende Orientierung
a.n den nahen, kleinen Zwecken und den nur privaten Bedeutungen
f":i“t dahin. Das UnbewuBte ist mehr und anderes als die Hypothese
fIner «Art von abgekapselter personlicher Intimitit», aufgestellt
“tm Zweck der Bemeisterung bestimmter seelischer Stérungen; es
Bt vor allem keine nur vom BewuBisein her zu erklirende GroBe
 umgekehrt: «das BewuBtsein ist ein spitgeborener Nachkomme
d.er unhewufliten Seeles, der psychischen Realitit, die «ein Objek-
fves, aus sich selbst Lebendes und auf sich selbst Beruhendes» ist.

Nun verschwindet auch der Zwang zur Entwertung und Verteu-
fehmg des UnbewuBten, die der (sehr berechiigten!) Angst vor der
"euen GriBe entsprungen war. Es ist Jung zn danken — und dies
"t zur rechten Beurteilung seiner geistesgeschichtlichen Stellung
¥on Wichtigkeit — daB er der Auffassung des UnbewuBten den
pOS:it’iVen, fruchtbaren Naturcharakter Goethes und der

“Mantik wiedergegeben hat. Es ist ihm «kein didmonisches Un-
gEheuer, sondern ein moralisch, dsthetisch und intellektuell indiffe-
fentes Naturwesen, das nur dann wirklich gefihrlich wird, wenn

Unsep . PR oE s
S¢re hewuBte Einstellung dazu hoffnungslos unrichtig ist». So-
€rn

ist)
Zig

es gelingt (was zugleich das eigentliche Ziel der Seelenfiihrung
» ‘die rechte Gesinnung und aus ihr heraus eine bewuBte Be-
hung 713 den inneren Vorgiingen zu gewinnen, so gibt uns «das
innl:_"e’w‘uﬁte alle jene Forderung und Hilfe, welche eine giitige Natur
iberquellender Fiille dem Menschen geben kann... Das Un-
*WuBlte kann daher auch ein Fiihrer sondergleichen fiir den Men-
- N seiny,
€r oft miBverstandene oder auf andere als psychologische Zu-
"MMenhinge filschlich bezogene Begriff des «kollektiven
eil E’l: wu f§ t.ﬂe n » ist bei Jung der zusammenfassende Ausdruck
uen, weiteren Schau. Die Hinwendung des erschiitterten Be-

%a

239



wuBtseins des modernen Menschen zu dem dunkleren Seelenhinter*
grund findet dort Zeugnisse und Spuren jener Dynamis, die groBer
ist als unsere Fassungskraft; die nicht dem Ich gehort, sondern a?
der das Ich — in bewuBter Willigkeit oder unbewuBt ddmonische™
Zwang — T eil hat. Es ist die psychische Urwirklichkeit, die Hel-
mat der Instinkte und der urtiimlichen Bilder (der «Archetypen»):
der ewige, unerschipfliche Quellgrund der allen Menschen gemein-
samen Urformen und Grundmotive des Erlebens und Tuns. D%
kollektive UnbewuBte, in seiner auf tausendfiltige Weise zu eI
fahrenden Tatsichlichkeit, bildet so das Einfallstor vom Ich zum all-
gemeinen Leben, vom Einzelsein zu den tiefsten Grundlagen alles
Seins.

Diese zentrale Erkenntnis Jungs hat ebenso umstiirzenden wi°
bewahrenden Charakter. In unserer geistigen Situation bedeute!
sie vor allem ein entscheidendes Argument gegen das Hauptaxio®
des neuzeitlichen Rationalismus und Individualismus: gegen deP
Primat des solus ipse, des fiir sich und aus sich allein selbstherrlich
lebenden Ich in der Grenzenlosigkeit seiner apostatica superbi?

Vor dem gegenwirtigen BewuBtsein tiirmt sich wie ein Gebirg®
von Problemen das Verhiltnis des Besonderen zum Allgemeine®
die Verkniipfung des ungleichartigen Einzelnen mit der Gleichartig
keit der Grundlagen auf. Wie findet der einzelne Mensch den A
schluB an ein Ubermenschlich-Allgemeines, das ihm zu lebendige™
Dasein so notig ist wie unverbrauchte Luft dem Atem? Mit diese”
Frage ringt die Neuzeit, nachdem die religise Symbolwelt des
Mittelalters ihre beherrschende Lebensmichtigkeit verloren hal
Rationalismus, Aufklirung und Idealismus arbeiten einen Weg, ein®
hochgemute GewiBheit heraus: im Element des reinen Denke??
vermag das Individuum sich selbst iiberindividuell zu werden, de®”
das Denken hebt es empor zu der zeitlosen Allgemeinheit immerg®
tender Vernunftwahrheiten. Heute enthiillt sich uns dieser Weg als
Teilweg, sein Ziel als eine nur vorgetiuschie Ewigkeit. Dennoch ist
uns der Geist der «Aufklirung», im weitesten und prinzipiellen Sin®
verstanden, als unverlierbares Erbe anvertraut, nicht ungeﬂ"ra_ft
konnten wir uns von ihm lossagen. An seinem Ursprung stand j2 die
Sehnsucht nach geistiger Freiheit und die in ihm wirke® ¢
Kraft ist der Drang nach gesteigerter BewuBtheit.

Jungs Konzeption des kollektiven UnbewuBten zeigt einen neue”
Weg in dieser unsicheren und an Wirrnissen so reichen "Blsuge

240



Landschaft auf. Einen schmalen, mithsamen Weg, dessen Endpunkt
nicht fest zu bestimmen, nur ahnend zu ermessen ist, aber einen
W e g ohne allen Zweifel. Jung weigert sich nicht, das Aufkldarungs-
erbe zu iibernehmen; aber er verwaltet es mit vollig anderen Mitteln
und aunf eine Weise, die zugleich seine Uberwindung bedeutet. Dies
bestimmt zuniichst seine grundsitzliche Abweichung von dem ro-
Mantischen Panvitalismus unserer Tage mit seiner Predigt des pathi-
Schen Zuriicksinkens ins elementische Leben, des weichen, verant-
Wortungslosen Eintauchens in die UnbewuBtheit, um in ihrer Flut
Vom «Verhdngnis» des BewuBtseins erlost zu werden. Die komplexe
PSYGhologie erkennt den — abendlandischem Wesen tief im Blute
lebenden — Imperativ zu hoherer Bewulltheit an: es geht um ein
Sichherausarbeiten aus der Kollektivseele, ein BewulBtmachen vor-
her unhewuBt gelebten Lebens, ein «Miindigwerden», wie es Kant
bei seiner Kennzeichnung der Aufklarung im Auge hatte. «Solange
das kollektive UnbewuBte ununterschieden mit der Individual-
Psyche zusammengekoppelt ist, kann kein Fortschritt stattfinden,
die Grenze kann nicht iiberschritten werden». Aber im strengen
Unterschied zu einem wesentlichen Zug alles Aufklarungsdenkens
Wird anderseits die Antiusberiihrung mit der Erde nicht vergessen.
J Ung meint nicht den Verdriangungsweg der abstrakten Be-
WuBtheit, die sich, undankbar gegen die groBe Mutter, von den
rationalen Quellen des Lebens lossagt. Er meint ein BewuBtwer-
®n, das uns den «Grundtatsachen des Menschseins wieder niher-
tickt, das die «Wiedervereinigung mit den unbewufiten Lebens-
Sesetzen» erstrebt. Aus solcher Zielsetzung wird unmittelbar deut-
lich, dag bei Jung wesentliches Gedankengut der deutschen Ro-
Mantik in neuer Gestalt wieder auflebt. Denn es ist dieselbe geistige
Gr“ndhaltung, wie sie etwa in dem Worte Schellings zum Ausdruck
ommt: «Ein aufgekldrtes Volk, das alles in Gedanken auflést, ver-
liery mit dem Dunkel auch die Stirke und jenes barbarische Prinzip,
3 die Grundlage aller GréBe und Schénheit ist.»

Jungs umfassende Anschauung von dem Problem des Allgemeinen
}md Besonderen ldBt sich, da sie lebendig, auf das Ganze gerichtet
t, nur in paradoxer Form aussprechen: das Individuum ist
Yonunendlichem Wert — aber nicht in seiner absoluten

“?reinzelung, seiner «negativen» Freiheit, sondern nur im Einklang
"Mt dem iibergreifenden, allverpflichtenden Leben, in Ubereinstim-
Mung mit der «zeitlosen und allgemeinen Seele». Und anderseits:

241



das Allgemeineist vonunendlichem Wert — denn
es birgt die Krifte aller Kontinuitit und aller Erneuerung; dort, in
der «bewuBtlosen und stummen Substanz Aller, in den Wissern
der Vergessenheit» (Hegel) hat je und je der Geist, der offenbar
werden will, seine Wurzel. Aber nur dann wird aus der schweren,
trigen Substanz Wert, wenn ihr das Individuum gegeniibertritt, das
den Gang stromaufwirts, zum Quell und Ursprung geht, ins Innerste
hinabsteigt und den Schatz hebt.

Mit diesem tiefsten Thema im Umkreis menschlichen Seins: dem
Riickgang des Ich zu den letzten Anféngen, der Katabasis zu den
Miittern, dist nun freilich der Aufklirungsbereich durchbrochen.
Andere Schatten steigen auf — vom IL Teil des Faust bis zur Mystik
des Mittelalters und den antiken Mysterien. Es liegt hier in der Tat
mitten in dem diirren Flachland des modernen Intellekts und seiner
technisch zivilisatorischen Allwissenheit als wuchtiger erratischer
Block: ein Stiick angewandte Mystik. Die Aufklirung, Kind der
reformatorischen Welt, hat auch den bilderstiirmerischen Drang 18
sich, thr ganzes Denken geht auf Entwertung des Anschaulichen.
des Bildes, der Imagination. In der Anschauung sieht sie gegeniiber
der «Klarheit» und «Deutlichkeit» des Begriffs nichts als eine «ver-
worrene Erkenntniss. Jungs fundamentale Bemiihung ist ein Wieder-
zuehrenbringen des Bildes, der intuitio, des Symbols.

Denn was ist jenes unser BewuBtsein umgreifendes Objektive
des UnbewuBt-Psychischen? Oder wie wird, nach iiberliefertem philo-
sophisch-idealistischem Sprachgebrauch, bei Jung das «Absolute”
zu fassen versucht? Es ist kein nur geistgewirktes, kein reines Ver-
nunftabsolutes, das sich in rationalen Ideen und Begriffen ausein-
anderlegt. Man konnte von ihm sagen: sein «Haupt umschweben de®
Lebens Bilder, regsam, ohne Leben». Das Erste, worin die Totalitd!
des Psychischen sich selbst darstellt, die psychische Urtatsache, 15
Bild, sinntrichtiges, beziehungsvolles, ahnungsschweres Bild —
nicht Gedanke, Begriff, rationaler Gehalt. Das ist nicht wenige’
sondern in gewissem Sinne mehr, insofern das urtiimliche Bild in
beide Sphiren ragt: die der Sinne wie die des Sinnes, und so noch
ungeschieden Ursein und Urwissen in sich vereinigt. Fir Jung ist
das kollektive Unbewullite der Inbegriff der Archetype?’
welche der erste gestaltige Ausdruck der gestaltlos-ungreifbare?
Dynamis sind, Selbstabbildung seelischer Grundkrifte, die weit iiber
«Hunger» und «Liebe» hinaus helfend und bedrohend, inspiriere?

242



und zerreiBend, segensreich und vernichtend, wahrhaft die Welt be-
wegen. Uber die Jahrhunderte hinweg steht Jungs kollektives Un-
bewuBtes in geistiger Verwandtschaft mit dem Begriff des Logos
in der Auffassung, die der hellenistischen und altchristlichen Welt
lebEndig war: als forma omnium formatorum (Augustin), die zwi-
Sthen Gewordenem und Ungewordenem mitteninne, im Chaos der
Ul’anféi'nge geheimen Sinn, vorherseiende Ordung enthalt.

In Jungs Psychologie und Psychagogik wirkt eine religiose Idee:
die der individuellen Vollendung. Er nennt das Hinfinden zum
Se‘let, den Versuch der Verwirklichung des eigenen, personlichen
GElnzen, den ProzelBl der Individuation. Sein Kernstiick
bildet die Uberwindung der leidvollen Trenmung zwischen BewuBt-
¢in und Leben. Die Wiederherstellung einer Beziehung vom Be-
WuBtsein zum Instinkt und den Archetypen bedingt «ein Erleben
'm Bilde und des Bildes», eine Wiederbegegnung also mit dem
‘ebendigen Symbol. Es ist vielleicht die kiihnste Idee Jungs, daB
fiie ZerreiBung des heutigen Menschen in die Vordergriinde eines
ﬁberméﬁigen, iibermiachtigen Auflen und die Hintergriinde eines
Ugekannten, unbeherrschten und darum stindig gefahrdrohenden
nen nur dadurch zu heilen sei, da der Mensch wieder symbol-
dhig werde. Und dies gerade aus der bewufiten Anerkennung
Seiner «geistlichen Armut der Symbollosigkeit» heraus.

Diese Idee ist nicht der Theorie entsprungen, sondern aus der

4t geboren und an der Erfahrung gereift. Jung wiirde schwerlich
Mit Hegel sprechen, dal, wenn «eine Gestalt des Lebens alt gewor-
>, die «Philosophie ihr Grau in Grau malt», sondern wohl eher
Wit Goethe: «Sprich mur Dich selbst aus, wird schon Ritsel sein!»
“d «Wie gut ist’s, daB der Mensch sterbe, um nur die Eindriicke
szulgschen und gebadet wiederzukommen». Denn, so heiBt es bei
Ung an einer Stelle: «Wenn auch eine ganze Welt aus den Fugen
fé’e‘hta 8o kann doch jene Allverbundenheit der dunkeln Seele nie
‘N Stiicke brechen. Und je weiter und zahlreicher die Spaltungen
®r Oberfliche werden, desto mehr wichst in der Tiefe die Kraft
8 Einen».

Jungs Standort ist durchaus der des wirklichen Tages, des Hier
tind H‘eute, der Morgendimmerung einer neuerstehenden Welt, wie
er'a‘uch durchaus dem dunklen Nie und Nirgends, der Urvergangen-
It dem «Unbetretenen, nicht zu Betretenden» zugewandt ist. An

Verstindnis, Zweifel, Widerstand kann es nicht fehlen, wenn

243



Neues sich schopferisch seine Bahn sucht. Wir aber, die wir Jung
als Lehrer und Fithrer erfahren haben, wir wissen ihm Dank, wir
fithlen die Verpflichtung, die von seinem Werk ausgeht und wir
freuen uns auf die Ernte, die ihm ein gniddiges Schicksal in seinem
nichsten, siebenten Jahrzehnt gewihren moge.

Welttheater
Bei Anlall der Spiele in Einsiedeln

von Robert Faesi

Die Welt ist Gottes Spiel — das ist eines der wenigen groBen
dramatischen Motive, die immer neue geistige Ausdeutung
und kiinstlerische Ausbeutung gewdhren. Das Thema hat zwei heute
lebensfihige Gestaltungen erfahren. Das Welttheater des 20. Jahr-
hunderts wird, wie schon sein Titel «Das groBe Salzburger Welt-
theater» andeutet, mit der Erinnerung an die Salzburger Festspiele
verbunden bleiben, das andre, das des 17. Jahrhunderts, verkniipf!
sich immer fester und rithmlicher mit dem Namen Einsiedelm
wohin es auch in diesem Sommer wieder, der dritten Spielzeit i0-
nerhalb ungefihr eines Jahrhunderts, eine Wallfahrt von Kunst-
andichtigen, gleichviel welchen religiosen Bekenntnisses, zieht.

Hugo von Hofmannsthal, der Verfasser des zeitgenossischen Stilk-
kes, verwahrt sich dagegen, von Calderon, dem Verfasser des B#
rockspieles, mehr entlehnt zu haben als «die das Ganze tragend®
Metapher: daR die Welt ein Schaugeriist aufbaut, worauf die Men-
schen in ihren von Gott ihnen zugeteilten Rollen das Spiel des Le
bens auffithren; ferner den Titel dieses Spiels und die Namen def
sechs Gestalten, durch welche die Menschheit vorgestellt wird», —
Bestandteile, die, wie er beifiigt, nicht dem groflen katholische™
Dichter als seine Erfindung eignen, sondern zu dem Schatz VO™
Mythen und Allegorien gehoren, die das Mittelalter ausgeformt U™
den spateren Jahrhunderten iibermacht habe.

Das Gleichnis: Welt — Theater einmal vorausgesetzt und dureh”
dacht, ergibt sich vieles Einzelne fast zwangsliaufig. Uebereinsti®
mungen brauchen also noch nicht Entlehnungen zu sein, wenn scho?

244



	Die komplexe Psychologie C.G. Jungs

