
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 4

Artikel: Die komplexe Psychologie C.G. Jungs

Autor: Seifert, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die komplexe Psychologie C. h. Jungs
Zu seinem 60. Geburtstag

s entspricht altem Herkommen, an bedeutenden
Lebensabschnitten auf die menschlich-persönliche Erscheinung des

Gefeierten einzugehen, um die großen entscheidenden Linien wie
die näheren, wärmeren Einzelziige seines Wesens aufzuzeichnen.
C. G. Jungs ärztlicher Beruf hat ihn gezwungen, durch Jahrzehnte
hindurch seine verantwortungsschwere Aufgabe unablässig gerade
in der Sphäre persönlicher, allerpersönlichster Berührungen zu
erfüllen, so daß es bei der Würdigung seines 60. Geburtstages
angebracht scheinen kann, einmal vom Brauch abzuweichen. So soll
auf diesen Seiten nicht von der Persönlichkeit Jungs und ihrer
menschlichen Größe die Rede sein. Es soll von dem Werk gesprochen

werden, das aus seinen Händen hervorgegangen ist, und von
dem Bild, das der Spiegel geistesgeschichtlicher Besinnung heute von
seinem Schaffen zurückzuwerfen vermag.

Im allgemeinen gilt der Psychologe und Psychotherapeut mit
seiner von der Empirie, der ständigen Beobachtung des intim
Subjektiven her bedingten Einstellung als Typus des geschichtsfernen
Forschers. Bei Jung ist es nun eine merkwürdige Erfahrung, die

sich bei längerer Beschäftigung mit seinen Ideen immer mehr
vertieft, daß diese Psychologie in ihren tragenden Konzeptionen
von eminent geschichtlichem Charakter ist. In mehrfachem Sinn-

Jung hat zunächst den untrüglichen Blick für die wesentlichen
Kräfte und Tendenzen unserer Zeit, eine außerordentliche Sensibilität

für die Nöte, Gefahren und die zukunftsvollen Keime der geistigen

Gesamtsituation. Vor allem aber ist er vertraut mit der
Kernsubstanz des Geschichtlichen, die da lebendiges Wandelgeschehen
ist mit seinen vielfältigen Möglichkeiten: ruhiges Fortschreiten, ge"

fährlicher Stillstand, gewaltsamer Ausbruch, Entzweiung des

Gegensätzlichen, tödliche Stockimg und irrtmer erneute Überwindung des

toten Punktes aus geheimnisvoll unerschöpflichem Kraftzustrom
heraus. Dieses Ergreifen des geschichtlichen Wesens beruht aber

bei Jung auf einer besonderen Erfahrung vom menschlichen Sein-

An diesem Punkt berühren sich für einen Augenblick zwei in allein

von Friedrich Seifert

236



übrigen getrennte Bereiche des heutigen Geisteslebens: Jungs
Psychologie und die moderne Existentialphilosophie. Denn auch dort,
v°r allem bei Heidegger, wird die menschliche Existenz mit einer
('er Gegenwart eigentümlichen Intensität als wesentlich «geschichtlich»,

in der Seinsform der « Zeitlichkeit» stehend, gedeutet — wenn
aich unter einer ganz anderen Blickrichtung. Durch den geschichtlichen

Charakter von Jungs Denken öffnet sich aber noch ein
weiterer Ausblick. Es ist die Sicht auf die Vorzeit, auf die vergangenen,
Qlcht verschwundenen lurzeitlichen Lebensformen, die als archaisch-
mythologische Grundschicht auch die Seele des heutigen Menschen
tragen und sie rätselhaft zu erschüttern vermögen.

Jungs Lehre vom «kollektiven Unbewußten» — von
er noch zu sprechen sein wird —, von der «über den ungeheuren

Schatz der Niederschläge aller Ahnenleben» verfügenden Psyche,
das letzte, uns allen gemeinsame Fundament unseres Erlebens

udet, ist gewissermaßen die psychologische Abwandlung der
abkündigen Einsicht, die einst Goethe an der Betrachtung des G r a -
11(11 s aufging: «so einsam», sagt Goethe zu sich selber, auf dem
°nen, nackten Gipfel aus Urgestein sitzend, «wird es dem Men-

tehen zumute, der nur den ältesten, ersten, tiefsten Gefühlen der
uhrheit seine Seele eröffnen will. Ja, er kann zu sich sagen: hier,

auf dem ältesten, ewigen Altare, der unmittelbar auf die Tiefe der

j 'opfiuig gebaut ist, bring' ich dem Wesen aller Wesen ein Opfer»,
schreckt so wenig vor der ungeheuren Spannweite zurück,

e zwischen der individuellen Seele unid der «Weltseele», der Be-
k'Uiztheit des Ich und der Unendlichkeit des Objektiv-Psychischen
^esteht, wie Goethe vor der Zusammenschau «des menschlichen

]jer?ens, des jüngsten, mannigfaltigsten, beweglichsten, veränderten,

erschütterlichsten Teiles der Schöpfung» mit «der Beob-

j Ung des ältesten, festesten, tiefsten, unerschütterlichsten Sohnes
er Natur» des Granits.

er Blick Jungs auf die Geschichte ist nicht idealistisch und
nicht1 naturalistisch, er ist anthropologisch. Jung sieht die Ge-

^
ente vom Menschen her an, er begreift sie gleichsam als einen

L b*0 rQa'or" ('er einzelne Mensch steht auch das geschichtliche

«E
n Unter ^nm härtesten aller Gesetze der Wandlung, dem der

aantiodromie». Mit diesem heraklitischen Wort bezeichnet Jung

j;n
Unwa(ler8tehliche Hervorbrechen des entgegengesetzten Extrems

einer einseitig, starr, zwanghaft gewordenen Richtung des Lebens.

237



Dem Einzelnen, dessen bewußte Haltung in lebensfeindlicher Einseitigkeit

versteinert ist, kann eine Begegnung mit den in den Schatten

gedrängten, vernachlässigten Kräften seiner Persönlichkeit — meist

in bedrohlicher Form — widerfahren. Ahnlich im geschichtlichen
Leben. Lebt eine Zeit, wie die Moderne, in der radikalen Übersteigerung

des rationalen Standpunkts, so gerät sie unbewußt in gefährliche

Abhängigkeit von den ungekannten, verachteten Möglichkeiten

der irrationalen, instinktiven Seite. Die alten, gestürzten Götter
sind nicht tot, sie sind nur auf Zeit besiegt. Am Ausgang des Altertums

bricht der religiöse Unterstrom der einst von Apoll überwundenen

uralten chthonischen Gottheiten der Vorzeit wieder an den

Tag, da die Lichtwelt der olympischen Götter blaß und wesenl°s

geworden war. Aus einer wesensverwandten geschichtlichen
Unentrinnbarkeit heraus m u ß t e unsere Zeit das Unbewußte
entdecken. Es vertritt die chthonischen Gottheiten, die Mächte der Erd-

und Blutwelt, es vertritt die von der Ratio geknechtete, gekränkte
Natur — nicht freilich in kultisch-religöser, sondern in einer
weiteren, in einer verzweifelt umfassenden Gestalt, nämlich in der —"

horribile dictu — Gestalt des Psychologischen.
Die Grundauffassungen von Jung stehen in keinem einfache11

Verhältnis zum Geist der Gegenwart. Ohne Zweifel muß er
zunächst zu den Pionieren gezählt werden, die den Zugang zur «Tiefe11'

Psychologie», zur Entdeckung des Unbewußten erkämpften. Abef

seine historische Leistung list nicht wie die von Freud erschöpft 111

dem Wahrnehmen und Wahrhaben der ersten, schauervollen Gestalt

des Unbewußten, der gegenüber es kein anderes Rettungsmittel 211

geben schien als die exorzistische Bemühung, die es verenge1"11^

umzudeuten und zu entwerten trachtete. Jung gelingt die groß®

Wendung. Er wagt den Gedanken, daß in der erbohrten Quelle rih'ld

nur Tiefengefahren und Tiefengreuel, sondern Tiefenschätze wob11

ten, deren Aneignung dem Menschen in seiner Zerissenheit lleib111®

und Genüge zu bringen vermag. Ein wirkliches Aneignen aus de#1

Unbewußten aufsteigender Möglichkeiten aber setzt voraus, da

vom einfach Gegebenen und Geschehenden die Brücke zum Si®11

geschlagen wird — was nie durch kausales Erklären oder zwe0'4

haftes Deuten, sondern nur durch die Unbefangenheit und den ^ll
verstehenden Erlebens gelingen kann.

Dieser Schritt Jungs über die einseitig kausale, «reduktive»
klärung Freuds und Adlers hinaus zu dem «synthetischen» Weg de

238



integrierenden Verstehens bedeutet mebr als einen bloßen Wechsel
^er Methode. Hier findet zugleich eine Epoche in der Auffassung
des Menschen ihr Ende: die Epoche der Verwissenschaftlichung im
Sinne des positivistischen, gänzlich unmetaphysischen Standpunkts
des Jahrhundertendes. Genetisch-kausales Erklären ist Instrument
der nurwissenschaftlichen Einstellung, ist Sache des abstrahierenden
"nd kombinierenden Verstandes (Psychoanalyse und intellektua-
bs tische Haltung haben sich noch immer gut vertragen). Echtes
Vergehen fordert die Beteiligung auch der übrigen Seelen- und Gemütskräfte.

So weitet sich das Blickfeld, die beengende Orientierung
an den nahen, kleinen Zwecken und den nur privaten Bedeutungen
^llt dabin. Das Unbewußte ist mehr und anderes als die Hypothese
einer «Art von abgekapselter persönlicher Intimität», aufgestellt
'Uni Zweck der Bemeisterung bestimmter seelischer Störungen; es
lst vor allem keine nur vom Bewußtsein her zu erklärende Größe

Umgekehrt: «das Bewußtsein ist ein spätgeborener Nachkomme
Rr unbewußten Seele», der psychischen Realität, die «ein Objek-

tlves, aus sich selbst Lebendes und auf sich selbst Beruhendes» ist.
Nun verschwindet auch der Zwang zur Entwertung und Verteuerung

des Unbewußten, die der (sehr berechtigten!) Angst vor der
ne"en Größe entsprungen war. Es ist Jung zu danken — und dies
lst zur rechten Beurteilung seiner geistosgeschichtlichen Stellung
V°n Wichtigkeit — daß er der Auffassung des Unbewußten den
Positiven, fruchtbaren N a turchairakter Goethes und der
'""antik wiedergegeben hat. Es ist ihm «kein dämonisches Un-

-''Itftuer, sondern ein moralisch, ästhetisch und intellektuell indiffe-
eötes Naturwesen, das nur dann wirklich gefährlich wird, wenn

j)11Sore bewußte Einstellung dazu hoffnungslos unrichtig ist». So-
.(ir?l es gelingt (was zugleich das eigentliche Ziel der Seelenführung

die rechte Gesinnung und aus ihr heraus eine bewußte
Beübung zu den inneren Vorgängen zu gewinnen, so gibt uns «das

ewußte alle jene Förderung und Hilfe, welche eine gütige Natur
überquellender Fülle dem Menschen geben kann Das Un-

evvußte kann daher auch ein Führer sondergleichen für den Men-
SC1^ sein».

Sa
er °^t mißverstandene oder auf andere als psychologische Zu-
"Anhänge fälschlich bezogene Begriff des «kollektiven

^"bewußten» ist bei Jung der zusammenfassende Ausdruck
neuen, weiteren Schau. Die Hinwendung des erschütterten Be-

239



wußtseiiis des modernen Menscihen zu dem dunkleren Seelenhintergrund

findet dort Zeugnisse und Spuren jener Dynamis, die größer

ist als unsere Fassungskraft; die nicht dem Ich gehört, sondern an

der das Ich — in bewußter Willigkeit oder unbewußt dämonischein

Zwang — T e i 1 hat. Es ist die psychische Urwirklichkeit, die He1*

mat der Instinkte und der urtümlichen Bilder (der «Archetypen»)'
der ewige, unerschöpfliche Quellgrund der allen Menschen gemeinsamen

Urformen und Grundmotive des Erlebens und Tuns. Da°

kollektive Unbewußte, in seiner auf tausendfältige Weise zu
erfahrenden Tatsächlichkeit, bildet so das Einfallstor vom Ich zum
allgemeinen Leben, vom Einzelsein zu den tiefsten Grundlagen alleS

Seins.

Diese zentrale Erkenntnis Jungs hat ebenso umstürzenden
bewahrenden Charakter. In unserer geistigen Situation bedeutet
sie vor allem ein entscheidendes Argument gegen das Hauptaxi»»1
des neuzeitlichen Rationalismus und Individualismus: gegen de»

Primat des solus ipse, des für sich und aus sich allein selbstherrlich

lebenden Ich in der Grenzenlosigkeit seiner apostatica super!»3'
Vor dean gegenwärtigen Bewußtsein türmt sich wie ein Gebirge

von Problemen das Verhältnis des Besonderen zum Allgemeine»'
die Verknüpfung des ungleichartigen Einzelnen mit der Gleichartig'
keit der Grundlagen auf. Wie findet der einzelne Mensch den
Anschluß an ein Übermenschlich-Allgemeines, das ihm zu lebendigeIlJ
Dasein so nötig ist wie unverbrauchte Luft dem Atem? Mit diese"

Frage ringt die Neuzeit, nachdem die religiöse Symbolwelt de®

Mittelalters ihre beherrschende Lebensmächtigkeit verloren hat'

Rationalismus, Aufklärung und Idealismus arbeiten einen Weg, ellje

hochgemute Gewißheit heraus: im Element des reinen Denke"8
vermag das Individuum sich selbst überindividuell zu werden, de»1'

das Denken hebt es empor zu der zeitlosen Allgemeinheit immerge''

tender Vernunftwahrheiten. Heute enthüllt sich uns dieser Weg a'S

Teilweg, sein Ziel als eine nur vorgetäuschte Ewigkeit. Dennoch ist

uns der Geist der «Aufklärung», im weitesten und prinzipiellen Si»11

verstanden, als unverlierbares Erbe anvertraut, nicht ungestra
könnten wir uns von ihm lossagen. An seinem Ursprung stand ja ('ie

Sehnsucht nach geistiger F reiheit und die in ihm wirke»1'6

Kraft ist der Drang nach gesteigerter Bewußtheit.
Jungs Konzeption des kollektiven Unbewußten zeigt einen ne»e

Weg in dieser unsicheren und an Wirrnissen so reichen geistig

240



Landschaft auf. Einen schmalen, mühsamen Weg, dessen Endpunkt
licht fest zu bestimmen, nur ahnend zu ermessen ist, aber einen
^ e g ohne allen Zweifel. Jung weigert sich nicht, das Aufklärungs-
erbe zu übernehmen: aber er verwaltet es mit völlig anderen Mitteln
lud auf eine Weise, die zugleich seine Überwindung bedeutet. Dies
bestimmt zunächst seine grundsätzliche Abweichung von dem
romantischen Panvitalismus unserer Tage mit seiner Predigt des pathi-
Schen Zurücksinkens ins elementische Leben, des weichen,
verantwortungslosen Eintauchens in die Unbewußtbeit, um in ihrer Flut
v°m «Verhängnis» des Bewußtseins erlöst zu werden. Die komplexe
Psychologie erkennt den — abendländischem Wesen tief im Blute
übenden — Imperativ zu höherer Bewußtheit an: es geht um ein
Sichherausarbeiten aus der Kollektivseele, ein Bewußtmachen vorher

unbewußt gelebten Lebens, ein «Mündigwerden», wie es Kant
bei seiner Kennzeichnung der Aufklärung im Auge hatte. «Solange
'las kollektive Unbewußte ununterschieden mit der Individual-
Psyche zusammengekoppelt ist, kann kein Fortschritt stattfinden,
•Le Grenze kann nicht überschritten werden». Aber im strengen
Unterschied zu einem wesentlichen Zug alles Aufklärungsdenkens
Wird anderseits die Antäusberührung mit der Erde nicht vergessen.
J'üng meint nicht den Verdrängungsweg der abstrakten
Bewußtheit, die eich, undankbar gegen die große Mutter, von den
Nationalen Quellen des Lebens lossagt. Er meint ein Bewußtwer-
Jon, das uns den «Grundtatsachen des Menschseins wieder näher-
rUckt, das die «Wiedervereinigung mit den unbewußten Lebens-
S&setzen» erstrebt. Aus solcher Zielsetzung wird unmittelbar deut-
''ch, daß bei Jung wesentliches Gedankengut der deutschen
Romantik in neuer Gestalt wieder auflebt. Denn es ist dieselbe geistige

Nndhaltung, wie sie etwa in dem Worte Schellings zum Ausdruck

^ornrnt: «Ein aufgeklärtes Volk, das alles in Gedanken auflöst, ver-
ert mit dem Dunkel auch die Stärke und jenes barbarische Prinzip,

^as die Grundlage aller Größe und Schönheit ist.»
Jungs umfassende Anschauung von dem Problem des Allgemeinen

Utl(l Besonderen läßt sich, da sie lebendig, auf das Ganze gerichtet
h nur in paradoxer Form aussprechen: das Individuum ist

n unendlichem Wert — aber nicht in seiner absoluten
ereinzelung, seiner «negativen» Freiheit, sondern nur im Einklang
t dem übergreifenden, allverpflichtenden Leben, in Übereinstim-

Ung mit der «zeitlosen und allgemeinen Seele». Und anderseits:

241



das Allgemeine ist von unendlichem W ert — denn

es birgt die Kräfte aller Kontinuität und aller Erneuerung; dort, in
der «bewußtlosen und stummen Substanz Aller, in den Wässern

der Vergessenheit» (Hegel) hat je und je der Geist, der offenbar
werden will, seine Wurzel. Aber nur dann wir d aus der schweren,

trägen Substanz Wert, wenn ihr das Individuum gegenübertritt, das

den Gang stromaufwärts, zum Quell und Ursprung geht, ins Innerste
hinabsteigt und den Schatz hebt.

Mit diesem tiefsten Thema im Umkreis menschlichen Seins: dein

Rückgang des Ich zu den letzten Anfängen, der Katabasis zu den

Müttern, ist nun freilich der Aufklärungsbereich durchbrochen-
Andere Schatten steigen auf — vom II. Teil des Faust bis zur Mystik
des Mittelalters und den antiken Mysterien. Es liegt hier in der Tat,
mitten in dem dürren Flachland des modernen Intellekts und seiner
technisch zivilisatorischen Allwissenheit als wuchtiger erratischer
Block: ein Stück angewandte Mystik. Die Aufklärung, Kind der

reformatorischen Welt, hat auch den bilderstürmerischen Drang iß

sich, ihr ganzes Denken geht auf Entwertung des Anschaulichen,
des Bildes, der Imagination. In der Anschauung sieht sie gegenüber
der «Klarheit» und «Deutlichkeit» des Begriffs nichts als eine
«verworrene Erkenntnis». Jungs fundamentale Bemühung ist ein Wieder-

zuehrenbringen des Bildes, der intuitio, des Symbols.
Denn was ist jenes unser Bewußtsein umgreifendes Objektive

des Unbewußt-Psychischen? Oder wie wird, nach überliefertem phil°"
sophisch-idealistischem Sprachgebrauch, bei Jung das «Absolute»

zu fassen versucht? Es ist kein nur geistgewirktes, kein reines
Vernunftabsolutes, das sich in rationalen Ideen und Begriffen auseiß"

anderlegt. Man könnte von ihm sagen: sein «Haupt umschweben des

Lebens Bilder, regsam, ohne Leben». Das Erste, worin die Totalität
des Psychischen sich selbst darstellt, die psychische UrtatsaChe, ist

Bild, sinn trächtiges, beziehungsvolles, ahnungsschweres Bild
nicht Gedanke, Begriff, rationaler Gehalt. Das ist nicht wenige*'
sondern in gewissem Sinne mehr, insofern das urtümliche Bild in

beide Sphären ragt: die der Sinne wie die des Sinnes, und so nod1

ungeschieden Ursein und Urwissen in sich vereinigt. Für Jung ist

das kollektive Unbewußte der Inbegriff der Archetypen'
welche der erste gestaltige Ausdruck der gestaltlos-ungreifbareß
Dynamis sind, Selbstabbildung seelischer Grundkräfte, die weit übet

«Hunger» und «Liebe» hinaus helfend und bedrohend, inspirieren

242



und zerreißend, segensreich und vernichtend, wahrhaft die Welt
belegen. Über die Jahrhunderte hinweg steht Jungs kollektives
Unbewußtes in geistiger Verwandtschaft mit dem Begriff des Logos
l!l der Auffassung, die der hellenistischen und altchristlichen Welt
lebendig war: als forma omnium formatorum (Augustin), die
zwischen Gewordenem und Uligewordenem mitteninne, im Chaos der
Uranfänge geheimen Sinn, vorherseiende Ordung enthält.

In Jungs Psychologie und Psychagogik wirkt eine religiöse Idee:
•He der individuellen Vollendung. Er nennt das Hinfinden zum
Selbst, den Versuch der Verwirklichung des eigenen, persönlichen
pManzen, den Prozeß der Individuation. Sein Kernstück
bildet die Überwindung der leidvollen Trennung zwischen Bewußtsein

und Leben. Die Wiederherstellung einer Beziehung vom
Bewußtsein zum Instinkt und den Archetypen bedingt «ein Erleben

Bilde und des Bildes», eine Wiederbegegnung also mit dem
lebendigen Symbol. Es ist vielleicht die kühnste Idee Jungs, daß
die Zerreißung des heutigen Menschen in die Vordergründe eines
Übermäßigen, übermächtigen Außen und die Hintergründe eines
Ußgekannten, unbeherrschten und darum ständig gefahrdrohenden
Innen nur dadurch zu heilen sei, daß der Mensch wieder symbol-
I ä h i g werde. Und dies gerade aus der bewußten Anerkennung
M;iner «geistlichen Armut der Symbollosigkeit» heraus.

Uiese Idee ist nicht der Theorie entsprungen, sondern aus der
Tat geboren und an der Erfahrung gereift. Jung würde schwerlich
öllt Hegel sprechen, daß, wenn «eine Gestalt des Lebens alt gewor-
den», die «Philosophie ihr Grau in Grau malt», sondern wohl eher
0111 Goethe: «Sprich nur Dich selbst aus, wird schon Rätsel sein!»
fftd «Wie gut ist's, daß der Mensch sterbe, um nur die Eindrücke
"szulöschen und gebadet wiederzukommen». Denn, so heißt es bei

Jung an einer Stelle: «Wenn auch eine ganze Welt aus den Fugen
?ebt, so kann doch jene Allverbundenheit der dunkeln Seele nie
Q Stücke brechen. Und je weiter und zählreicher die Spaltungen
er Oberfläche werden, desto mehr wächst in der Tiefe die Kraft
es Einen».
^Ungs Standort ist durchaus der des wirklichen Tages, des Hier

Ur'd Heute, der Morgendämmerung einer neuerstehenden Welt, wie
auch durchaus dem dunklen Nie und Nirgends, der Urvergangen-

dem «Unbetretenen, nicht zu Betretenden» zugewandt ist. An
nverständnis, Zweifel, Widerstand kann es nicht fehlen, wenn

243



Neues sich schöpferisch seine Bahn sucht. Wir aber, die wir Jung

als Lehrer und Führer erfahren haben, wir wissen ihm Dank, wir
fühlen die Verpflichtung, die von seinem Werk ausgeht und wir
freuen uns auf die Ernte, die ihm ein gnädiges Schicksal in seinem

nächsten, siebenten Jahrzehnt gewähren möge.

Welttlieater
Bei Anlaß der Spiele in Einsiedehi

von Robert Faesi

Die Welt ist Gottes Spiel — das ist eines der wenigen große11

dramatischen Motive, die immer neue geistige Ausdeutung
und künstlerische Ausbeutung gewähren. Das Thema hat zwei heute

lebensfähige Gestaltungen erfahren. Das Welttheater des 20.

Jahrhunderts wird, wie schon sein Titel «Das große Salzburger
Welttheater» andeutet, mit der Erinnerung an die Salzburger Festspiele

verbunden bleiben, das andre, das des 17. Jahrhunderts, verknüpft
sich immer fester und rühmlicher mit dem Namen Einsiedel0'
wohin es auch in diesem Sommer wieder, der dritten Spielzeit i°"
nerhalb ungefähr eines Jahrhunderts, eine Wallfahrt von Kunst-

andächtigen, gleichviel welchen religiösen Bekenntnisses, zieht.
Hugo von Hofmannsthal, der Verfasser des zeitgenössischen Stük-

kes, verwahrt sich dagegen, von Calderon, dem Verfasser des Ba"

rockspieles, mehr entlehnt zu haben als «die das Ganze tragende

Metapher: daß die Welt ein Schaugerüst aufbaut, worauf die Me°"

sehen in ihren von Gott ihnen zugeteilten Rollen das Spiel des

Lehens aufführen; ferner den Titel dieses Spiels und die Namen der

sechs Gestalten, durch welche die Menschheit vorgestellt wird»,
Bestandteile, die, wie er beifügt, nicht dem großen katholischen

Dichter als seine Erfindung eignen, sondern zu dem Schatz v0°

Mythen und Allegorien gehören, die das Mittelalter ausgeformt u°d

den späteren Jahrhunderten Übermacht habe.
Das Gleichnis: Welt Theater einmal vorausgesetzt und durch

dacht, ergibt sich vieles Einzelne fast zwangsläufig. Uebereinstim

mungen brauchen also noch nicht Entlehnungen zu sein, wenn setm0

244


	Die komplexe Psychologie C.G. Jungs

