Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 3

Artikel: Einige Gedanken Uber die irrationalen Hintergriinde der Strafe
Autor: Schlegel, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einige Gedanken iiber die irrationalen
Hintergriinde der Strafe

von Eugen Schlegel

Die Strafe istihrem Wesen nach Zufiigung eines Ubels>:
(Hafter, Lehrbuch des schweizerischen Strafrechts, S. 237.)
Uber die Richtigkeit dieses Satzes besteht keine Meinungsverschie:
denheit.

Gibt es nicht zu denken, dafl der Staat, daB die menschliche Ge-
sellschaft manchen ihrer Angehorigen von rechtswegen ein Ubel,
eine Pein zufiigt?

Dies wird gerechtfertigt durch die Strafzwecke, die vo
W esen der Strafe wohl zu unterscheiden sind. Solche Strafzwecke
sind bekanntlich die Besserung des Verbrechers, die Sicherung der
menschlichen Gesellschaft vor ihm, die Abschreckung andere’
Menschen vor der Betdtigung ihrer kriminellen Neigungen.

Gentigen diese Zwecke zur Erklirung der Strafe?

Eine moderne Strafrechtschule behauptet es. Sie will die «Strafe”
im Sinne einer Vergeltung, einer Siihne, abschaffen und sie durch
erzieherische und sichernde MaBnahmen ersetzen, die ganz und
gar nur jenen Zwecken dienen sollen. Auch auBlerhalb dieser Straf-
rechtschule hat die Rationalisierung der Strafe ihre Anhinger. Si¢
gehen davon aus, daB der menschliche Wille determiniert sei, dab
die Verbrecher nicht dafiir verantwortlich seien, da} sie Verbreche”
geworden sind.

Diese Uberlegung mag verstandesmiBig akzeptiert werden. EnY
spricht sie aber auch unserem Gefiihl, unserer Natur? .

Ergreift uns nicht Emporung, wenn wir im Strafgesetzbuch die
Verbrechen definiert sehen, etwa die sexuelle Vergewaltigung €in®”
Frau, den Lustmord, unziichtige Handlungen an Kindern, Mord-
Wigen wir nicht ab, ob die fir diese Verbrechen vorgeﬁieheﬂeﬂ
Strafen angemessen sind oder nicht? Und wenn wir von der 1%
sachlichen Begehung solcher Verbrechen héren, sind -wir nicht erst
recht emport? Diese Emporung ist fiir die Deterministen unlog,’liclrl
Wenn der Verbrecher nichts dafiir kann, daB er ein Verbrech®”
begeht, und wenn es daher ein Unsinn ist, ihn dafiir zu bestrafe?”
so ist es auch ein Unsinn, sich dariiber zu emporen und abzuwidge”
ob die Strafe adiquat sei oder nicht!

138



Es muB also doch etwas in uns sein, was die Strafe, die ihrem
Wesen nach die Zufiigung eines Ubels ist, verlangt.

Ist dieses Etwas vielleicht auch nicht unser Verstand, so ist es
doch unser Gefiihl, unsere Natur. Und alle rationalen Zwecke und
E“W'égungen geniigen nicht, jenes Verlangen restlos zu erkliren.

Eine Erklirung, der man hie und da begegnet, ist diejenige, die
Strafe sei michts anderes als Rache; sie sei die maturgemalBe Re-
tktion auf ein uns zugefiigtes Ubel. Ich halte dies nicht fiir richtig.
Die Psychologie der Rache ist ein Kapitel fiir sich, und jedenfalls
kein leichtes. Ich méchte dariiber nur folgendes sagen: Von der
Rache ist zuniichst zu unterscheiden die Abwehr. Jeder Mensch hat
“0zusagen eine personliche Sphare. Wird er in dieser Sphire an-
segriffen oder bedroht, so wehrt er den Angriff oder die Bedrohung
. Dies ist, soweit es sich um die korperliche Sphiare handelt, ge-
fadezu eine physiologische Reaktion. Und auch dariiber hinaus ist
s eine Reaktion, die aus dem natiirlichen Selbsterhaltungstrieb
“Otspringt, der auch den Tieren eigen ist. Das ist nicht Rache im
®igentlichen Sinne. Diese ist vielmehr ein Ausdruck des Ressen-
‘““ments Der sich Richende hat irgendwie seinen Personlich-

®ltsanspruch nicht erfiillt, er projiziert dieses Manko in den andern
“nd sucht durch die Rache einen Ausgleich.
 Auf die Strafe paBt dies nicht. Es ist nicht einzusehen, wieso die-
lenigen, welche zum voraus, im Strafgesetz, die Strafen fur die Ver-

Fechen festlegen, dies aus einem Ressentiment tun sollten, sie, die

'zane des iibermichtigen Staates gegeniiber den einzelnen Ver-
Techern. Nur in einer Bezichung spielt die Rache in die Ein-
‘thtung der staatlichen Strafe hinein: bei den sogenannten An-
iragSVerbrechen, die nur auf den Antrag des «Verletzten» vom
taate verfolgt werden. Hier beruht der Antrag vielfach auf dem

achebediirfnis.

Wenn wir in das Wesen der Strafe tiefer eindringen wollen, so
Wissen wir uns fragen: Wer wird bestraft oder was wird bestraft?
‘Mtwort: Wer etwas Boses tut, wird bestraft. Im Gebiete der staat-
‘hen Strafe heiBt das Bose: Verbrechen.

_ Das Wesen des Bosen und des Verbrechens kénnen wir nur ver-
ehen unter der Voraussetzung einer Gemeinschaft Dal
‘Peziel]l das Verbrechen eine Gemeinschaft voraussetzt, ist ein-
eluc'htend. Verbrechen ist ein Rechtsbegriff, und das Recht ist nach
“issenschaftlicher Definition die Zwangsordnung der Volksgemein-

139



schaft. In der Tat ist das Verbrechen ein Angriff auf die Grund-
lagen der Volksgemeinschaft, und zwar ein Angriff, veriibt durch
einen Angehorigen dieser Gemeinschaft. Ein auBerhalb der G¢
meinschaft und ihrer Rechtsordnung Stehender kann nicht ein Ver-
brecher sein; er kann nur ein Feind sein, einer, der die Gemein”
schaft von auBlen angreift, wiahrend der Verbrecher dies gleichsa®
von innen tut. Ein Verbrechen ist ein Verrat an der Gemeinschaft:
eine gemeinschaftswidrige Handlung, gewissermaBen eine sozial®
Perversitat.

Die erste Gemeinschaft, in der der Mensch das Wesen des Boser
erlebt, ist diejenige zwischen Mutter und Kind. DaB tatsiichlich
zwischen beiden eine Gemeinschaft, eine sehr spezifische Gemein”
schaft besteht, brauche ich wohl kaum niher auszufiihren. Sie st
geradezu der Prototyp einer Gemeinschaft. Das Kind ist gleichsa™
in der Mutter enthalten. Sie ist ihm schlechtweg maBgebend, ist ih™
Autoritit und Gesetz. Wie das Kind vor der Geburt physisch i
SchoBle der Mutter geborgen war, so ist es nachher seelisch in ihre®
SchoBe geborgen. Dies ist nicht nur die Einstellung des Kinde®
sondern auch diejenige der Mutter. Es besteht geradezu eine Identi
tit zwischen Mutter und Kind, eine Gemeinschaft im extremste?
Sinne, eine vollkommene Ubereinstimmung, eine paradiesische Har"
monie. — Wir konnen aber nicht im Paradiese bleiben, sondern miisse?
uns daraus herausentwickeln. Wir kennen das Vehikel dieser Enl
wicklung: es ist das Bose.

Eines Tages beginnt das Kind, etwas zu tun, was die Mutter nich?
billigt; es ist ungehorsam; es ist, im technischen Sinne, b & s e. D28
heiBt eben: gemeinschafiswidrig; denn der Sinn dieser Gemel®
schaft ist die véllige Ubereinstimmung, und da die Mutter fiir d%s
Kind maBgebend ist und nicht das Kind fiir die Mutter, — da, 1
andern Worten, die Mutter die Autoritit ist in dieser Gem-einschaft”
— so ist, wenn die Gemeinschaft verletzt wird, das Kind bose u?
nicht die Mutter.

Wie reagiert die Mutter auf das Bosesein des Kindes? Sie pestraf!
es. Was ist die Strafe? Sie ist die Zufiigung eines Ubels. Dies ist
klar, wenn die Strafe in der korperlichen Ziichtigung besteht. Aber
es gibt noch andere Strafen: die Mutter sperrt das Kind ein, Od‘?r
sie schimpft mit ihm, oder sie spricht nicht mehr mit ihm, oder 5 ¢
macht ein boses Gesicht. Was ist der Sinn dieser Strafen? Es ist die

zeitweilige AusstoBung aus der Gemeinschaft, 9

140



Sie ist ein Ubel, eine Pein, ein Leiden, weil eben das Kind in der
Gemeinschaft ruht, wie im MutterschoBe und aus ihr seine Lebens-
Moglichkeit bezieht. Die AusstoBung aus der Gemeinschaft ist so-
Mit eine Storung des Lebens, eine Beeintrichtigung des
Lebens gefiihls fiir das Kind. Dies aber ist gerade das Wesen
ledes Ubels, jeder Pein, jedes Leidens.

Bald kommt die Zeit, wo das Kind nicht deshalb aus der Ge-
Meinschaft mit der Mutter ausgestoBen wird, weil die Mutter es
dusstoBt, indem sie es bestraft. Sondern das Kind stoBt sich selbst
4us, indem es gegen die Gemeinschaft handelt, nimlich in einer
Weise, die von der Mutter miBbilligt wird. Dann erlebt das Kind
Psychologisch das AusgestoBenwerden, und zwar selbst dann,
Wenn die Mutter nicht erfihrt, was das Kind getan hat. Und weiter-
hin ist es nicht einmal notig, dall das Kind gemeinschaftswidrig
handelt ; es genugt, dal es gemeinschaftswidrig denkt oder
fih1t oder em pfindet oder daB es gemeinschaftswidrige I n -
'Witionen hat. Alles das bewirkt das AusgestoBenwerden aus
der miitterlichen Gemeinschaft.

Wir kennen dieses Erlebnis: es ist das schlechte Gewissen mit
S¢inem eigentiimlichen Weh. Es sucht uns in die Gemeinschaft zu-
"lickzufithren und uns fortan in ihr zuriickzuhalten. Es hat eine

Onservative Tendenz.

Damit stehen wir vor der eigentlichen Schicksalsfrage unseres

¢bens. Geben wir dem Zuge nach riickwirts nach, so bleiben wir,
Psychologisch verstanden, in der Gemeinschaft mit der Mutter
Stecken, und dies bedeutet nichts anderes als einen Verzicht auf das

eben, so sehr es scheinbar gerade das Leben ist, das wir in jener
®meinschaft hatten und wieder darin suchen durch die Aufhebung
°r unser Lebensgefiihl beeintrichtigenden Trennung.

_ Halten wir dagegen die Pein aus, so erleben wir «die groBe Los-
dsung» und gewinnen das Leben.

Keinem gelingt dies restlos. Es ist so, als ob mehr oder weniger
froBe Fetzen der alten Bindung an uns hiingen blieben, wie Fetzen
“nes Kleides, das wir ausgezogen haben.

Jene Schicksalsfrage ist eine religiose Frage.

Fiir das Kind ist die Mutter gleich Gott, und die Trennung von
°r Mutter ist die Trennung von Gott. Die Trennung von Gott aber
*t Siinde. Siinde kommt von «sondern». Siinde ist Absonderung,
‘nnung von Gott. — Das Leben verlangt die Siinde, und der

i

141



Mensch, der sich gegen die Siinde striubt, verzich et auf das Leben.

Gott aber will das Leben. Somit will er auch die Siinde. Er will
also die Aussonderung des Menschen aus der Gemeinschaft mitf
Gott selbst. Dies ist derjenige Aspekt Gottes, den wir als Teufel
bezeichnen. Teufel soll nach einer Auffassung ethymologisch ver-
wandt sein mit d e us, was aus der englischen Form d e vil ersicht
lich wire. (Ricarda Huch, Luthers Glaube, S. 44/45.)

Der Teufel ist zwar der Widersacher Gottes, ist aber trotzdem
im gottlichen Plane eingeschlossen.

Dall der Teufel nicht in endgiiltigem und absolutem GegensalZ
zu Gott steht, zeigt auch sein Name Luzifer, der Lichtbringer.

Die Aussonderung des Menschen aus der Gemeinschaft mit Gott,
durch die Siinde als das Werk des Teufels, ist, wenn es das Schick-
sal wohl mit uns meint, keine endgiiltige. Sie soll uns reifer, be-
wuBter, differenzierter machen, geradeso wie wir durch die groBe
Loslosung von der Mutter reifer werden. Und dann treten wir auf
einer hoheren Stufe in eine neue Gemeinschaft mit Gott ein.

Wie finden wir nun den Zusammenhang zwischen diesem religio-
sen Grunderlebnis einerseits und dem sozialen Problem des Ver-
brechens und der staatlichen Strafe anderseits?

Wenn ich recht sehe, ist die Strafe eine Art «Verwirklichung”
im sozialen Gebiet, jenes religivsen Grunderlebnisses. Ich vermutes
dal wir hier den Spezialfall eines allgemeinen Gesetzes vor uns
haben. Unser ganzes soziales Leben ist eine solche Verwirklichung
innerer Erlebnisse. Dieses zu beweisen oder auch nur ﬁberzeugend
glaubhaft zu machen, ist allerdings schwierig. Die Schwierigkeil
besteht hauptsidchlich darin, den Faktor: inneres Erlebnis zu er
kennen, indem wir ihn aus der Verbindung mit den Elemente?
der duBeren Wirklichkeit, die gleichsam zufillige, praktische, em”
pirische Elemente sind, abstrahieren.

Ich will versuchen, dies noch an einem andern Beispiel zu zeige™
das mir nahe liegt. Das soziale Phinomen des «Rechts» hat sein®
Parallele in einem inneren Erlebnis. Wir erleben in unserem seel®
schen Haushalt das Rechte, das Richtige als das Gleich
gewicht der sehr komplexen seelischen Funktionen, als einen Zw
stand der Harmonie, des Ausgeglichenseins, im Gegensatz zu Sto-
rungen, Spannungen, die wir als das Unrichtige, Nicht-sein-sollend®
und insofern Unrechte empfinden. Diesem inneren Erlebnis, mein®
ich, entspricht im sozialen Gebiet «das Recht». Es ist nicht gan?

142



¢infach, das soziale Phinomen: «Recht» zu definieren. In der juristi-
Schen Literatur ist dies schon unendlich oft versucht worden, aber,
Wie mir scheint, noch nie ganz befriedigend. Vielleicht ist der Ver-
Such aussichtslos, weil die Vermihlung des psychologischen Elemen-
tes mit den Elementen der duBeren Wirklichkeit zu mannigfach ist.

Ist meine These richtig, so beruht alles soziale Geschehen auf
Unserem ahsolut zwingenden, in unserer menschlichen Natur wur-
zelnden und ganz automatisch sich betitigenden Bediirfnis, unsere
Seelischen Erlebnisse in der sozialen Wirklichkeit darzustellen oder
abzuwandeln oder, wie man es vielleicht am besten bezeichnet, sie
Zu «verwirklichen». Insofern erscheint die soziale Wirklichkeit als
in Symhol unserer seelischen Welt nach dem Goetheschen Worte:
“Alles Vergingliche ist nur ein Gleichnis».

Kehren wir nun zur Strafe zuriick.

Wenn es richtig ist, dass die Strafe die Aussonderung, die Aus-
StoBung aus der sozialen Gemeinschaft bedeutet, so ist zu erwarten,
daB dies im primitiven Strafrecht zum Ausdruck kommt, klarer
Und hesser erkenntlich, als im modernen Strafrecht.

Dies michte ich am altgermanischen Strafrecht demonstrieren.

Es ist klar, dal wir nicht bis zu den Anfingen des Strafrechtes
Zuriickgelangen konnen; diese liegen weit zuriick im vorhistorischen

unkel. Das, was wir als «primitives» Strafrecht feststellen konnen,
ist bereits das spate Resultat einer langen Entwicklung. Dies miis-
en wir uns vor Augen halten und uns geniigen lassen, Spuren der
Urspriinglichen Auffassung zu entdecken, allerdings wesentlich
deutlichere Spuren, als sie auch noch im modernen Strafrecht vor-
handen sind.

Dahei werden wir auBer dem religiésen Erlebnis der AusstoBung
4Us der Gemeinschaft noch ein anderes religioses Erlebnis in der
Strafe «verwirklicht» finden, ndmlich dasjenige des Opfers.
Was ist das Opfer? Es spielt bekanntlich eine groBe Rolle in den
religigser Kulten. Es ist die freiwillige Hingabe eines Gutes, um die
Gotter giinstig zu stimmen, sei es, damit sie bei einem Unterneh-
Men ihren Beistand leihen oder wenigstens dem Unternehmen nicht
“awider sind, sei es, daB sie wegen eines Frevels versshnt werden,
a8 die drohenden Wirkungen ihres Zornes abgewendet werden
Sollen. Ein weiterer Zweck des Opfers ist es, dem Neid der Gotter
Zu hegegnen. Beispiele brauche ich nicht zu nennen; das Alte Testa-
Ment und die heidnischen Mythologien sind voll davon.

143



Was bedeutet das Opfer psychologisch? Die Géotter sind dif
dunkeln Michte des UnbewuBten, die uns bedrohen, wenn unser¢
Einstellung zu unsern Unternehmungen nicht richtig ist. Wir
machen die Erfahrung, dass, wenn diese uns miBgliicken, es oft keil
reiner Zufall und auch nicht die Feindschaft der Menschen ist. so™”
dern daB der Grund in uns selbst liegt. Es ist bekannt, daB} etwa’
miBlingt, wenn man es z u schlau anstellt; ebenso, wenn man seine”
Sache zu sicher ist; ferner, wenn man etwas mit unlautern Absich
ten verfolgt, besonders, wenn man sie sich nicht eingesteht. Auch
der Zustand der Hybris, der Uberhebung, ist keine giinstige Ein”
stellung fiir ein Unternehmen. Alle diese Verhaltungsweisen rufer
die MiBBgunst der Gotter, ihren Zorn, ihren Neid hervor.

Dagegen ist die w ahr e Demut eine giinstige Einstellung fiir e
Unternehmen. Den Erfolg nich t erzwingen wollen, den MiBerfolg
zum voraus in Kauf nehmen ist eine gute Vorbedingung fiir de’

Erfolg.

Durch das Opfer suchen wir uns diese Einstellung zu erwerbe?
und zu erhalten. Wir verbrennen allerdings keine Friichte und
keine Limmer mehr und werfen auch keinen Ring ins Meer. Ode*
geschieht es am Ende doch noch? Ganz sicher, auf Schritt und
Tritt, nur werden wir uns dessen nicht bewuf3t. Es geschieht zweifel
los haufig auch noch aus Aberglauben, im geheimen.

Es geschieht aber auch in der Weise, daB materielle Opfer ZV
verniinftigen Zwecken gebracht werden, aber mit dem bewufte”
Ziel, sei es «die Gotter», sei es, was nicht dasselbe ist, Gott zu ve™
sohnen, giinstig zu stimmen. Viele Akte der Wohltitigkeit habe”
dieses Ziel, ganz zu schweigen von den Geschenken und letztwilll
gen Vergabungen an die Kirche.

Erfiillen diese Opfer ihren Zweck?

Wer noch naiv an die magische Wirkung des Opfers glaubt, Wil: d
diese Wirkung erfahren, vorausgesetzt, daB er es tatsiachlich
frommer Gesinnung dargebracht hat. Wer es ohne diese Ge-sinnulfg
darbringt, mit Hintergedanken, dem gereicht es zum Unheil. Die
Gesinnung ist entscheidend. Das Opfer muB, um wirksam zu sei’™
«ad majorem dei gloriam» dargebracht werden.

Alle Einzelopfer sind ein Ersatz fiir das Opfer der ganzen Pe€”
sonlichkeit, das in zahllosen Symbolen dargestellt wird, im Mytho®
in der bildenden Kunst, in der Poesie.

144



«Das Lebend’ge will ich preisen,
Das nach Flammentod sich sehnet».

Dieser religiose Vorgang des Opfers wird dargestellt im Straf-
recht. Dabei haben wir den doppelten Gesichtspunkt: den der so-
zialen Gemeinschaft, welche den Verbrecher opfert, um sich da-
durch zu reinigen, die Gotter zu versohnen, und den des Ver-
brechers, der sich selbst opfern und durch dieses Opfer gerettet
werden soll.

Jener erste Gesichtspunkt erklirt sich wohl aus der «participa-
tion mystique». Die Glieder der sozialen Gemeinschaft (Volk,
Stamm, Sippe) waren unbewuBt dermaBen verbunden, daB durch
die gemeinschaftswidrige und gleichzeitig gegen die Gotter fre-
velnde Tat eines Verbrechers jeder einzelne affiziert wurde. Er
fithlte sich selbst verunreinigt und siihnebediirftis. Und die Hin-
richtung, die Opferung des Verbrechers war, wiederum auf Grund
der «participation mystique», ein Opfer des einzelnen. Jeder ein-
zelne wurde in dem Verbrecher geopfert und dadurch mit den
Gottern versshnt.

Von diesem Gesichtspunkte aus war es nicht unbedingt erforder-
lich, daB es gerade der Verbrecher war, der geopfert wurde. Wir
kennen Beispiele dafiir, daB es im Gegenteil ein Unschuldiger war:
Iphigenie, Isaak, Christus.

Es muBte aber der Verbrecher sein, wenn, nach dem zweiten
Gesichtspunkte, gleichzeitig auch dieser selbst gereinigt und ge-
rettet werden sollte. Fiir ihn war es auch nicht gleichgiiltig, wie
er geopfert wurde. Je nach den Verbrechen waren die Todesarten
verschieden.

Das Opfer ist die Aufgabe von Bindungen, der Verzicht auf Bin-
dungen. Wertvoll fiir uns ist etwas, an das wir mit einem positiven
Gefiihl gebunden sind. Wenn wir es opfern, zerreiBen wir diese
Bindung. Das Opfer der ganzen Personlichkeit bedeutet den Ver-
zicht auf die Bindung an alles, was uns wertvoll ist. Daher wird
dieses groBe Opfer hiufig versinnbildlicht durch den Tod.

Nach dieser Betrachtung iiber das Opfer komme ich nochmals
kurz auf den religiosen ReifungsprozeB zuriick.

Der Mensch lebt nicht nur in einer physischen, sondern auch in
®iner seelischen Atmosphire. Sie ist ihm ebenso notwendig, wie die
Luft zu seiner Atmung und die Speise zu seiner Ernihrung. Zu-
*ammen mit diesen, dem Leibe unentbehrlichen Dingen bildet sie

145



die Grundlage seiner Existenz. Es sind nicht nur Ideen, welche die
seelische Atmosphédre bilden, sondern auch bloBe geistige Stro-
mungen, sowie Gefiihle, Tendenzen, Beziehungen. Alles das bildet
ein System, eine Weltanschauung, halb bewufit und halb unbewuBt,
nur teilweise erkannt und verstanden. Ist diese, nicht gedachte,
sondern erlebte Weltanschauung harmonisch, so gedeiht der Mensch;
ist sie es micht, so leidet er; geniigt sie nicht, sein Leben tragbar zu
machen, so verzweifelt er oder wird wahnsinnig.

Schon das Kind hat eine seelische Existenzgrundlage. Sie ist nichts
anderes als das Geborgensein in der Gemeinschaft mit der allwissen-
den, allgiitigen, allmachtigen Mutter. Wird diese Gemeinschaft
durch das Bose gestort und schlieBlich zerstort, so bedeutet dies
die Vernichtung der Existenzgrundlage. Wenn man dies richtig be-
denkt, so ist es etwas Furchtbares. Kein Wunder, daB mancher
Mensch von daher eine dauernde Beschwerde hat, daB viele sich
mit dem Verluste nicht abfinden konnen, daB sie zeitlebens nach
der Mutter suchen.

Die Zerstorung der Gemeinschaft mit der Mutter bedeutet das
Schuldigwerden. Damit sich abzufinden, das Bose anzunehmen, das
ist das grofle Opfer, das gebracht werden mul}, nicht nur zum
Schein, sondern wirklich, innerlich, ohne Vorbehalt. Gelingt uns
dies wenigstens einigermallen, so erleben wir eine Reifung, deren
Wesen eine Losung aus der Verstrickung, eine Vergeistigung ist.
Gott wird Geist.

Und nun zu der rechtsgeschichtlichen Illustrierung:*

Die ilteste rechtlich anerkannte Gemeinschaft bei den Germanen
war die Sippe, ein Schutz- und Friedensverband. Wurde einer
ihrer Angehorigen getotet, so hatte sie das Recht und die Pflicht,
dafiir Vergeltung zu suchen, indem sie gegen die Sippe des Titers
zur Fehde schritt und Blutrache iibte.

Die Fehde der «toten Hand» gegen die «lebende Hand», wie man
die beiden Sippen nannte, war ein Streit, der oft und spater immer
haufiger dadurch beigelegt wurde, dal die lebende Hand der toten
Hand Genugtuung leistete durch Bezahlung eines sogenannten Wer
geldes. (W er ethymologisch im Zusammenhang mit dem lateini-
schen vir =— Mann). Dieses Wergeld, das in Form einer Anzahl
Viehhiupter bezahlt wurde, war teils Siihne fiir das beigefiigte Un-

! Ich entnehme das Folgende aus Heinrich Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte:
I. Band (Verlag Duncker & Humblot, Leipzig).

146



recht und teils Schadenersatz fiir den getoteten Sippegenossen.
Strafe war es nicht.

Uber den einzelnen Sippen gab es von jeher die Volksgemein-
schaft, den Staat. Wenn er, wenigstens in den frithesten Zeiten,
€8 der beleidigten Sippe iiberlieB, sich fiir einen Totschlag Genug-
tuung zu verschaffen durch die Totung eines Angehorigen der an-
dern Sippe, so ist dies nicht so zu verstehen, als ob iiberhaupt das
Faustrecht geherrscht und keine Rechtsordnung bestanden hitte.
Die Fehde war vielmehr eine durch die Rechtsordnung anerkannte
Einrichtung.

Daneben bestand in voller Deutlichkeit der Begriff des Ver -
brechens und ein staatliches Strafrecht. Sein Ausgangspunkt ist
der Gedanke, da} das Verbrechen ein Bruch des unter den Volks-
genossen herrschenden Friedens sei und daBl, wer den Frieden bricht,
Sich selbst aus dem Frieden setzt, aus der Gemein-
schaft ausstoBt.

Dies ist genau das, was wir als den psychologischen Sinn des Ver-
bl‘echens, des Bosen, erkannt haben.

Mit Riicksicht auf ihre rechtlichen Folgen schieden sich die
Friedensbriiche in zwei Gruppen, solche, die den Tater nur der
Feindschaft des Verletzten und seiner Sippe preisgaben, wovon
Schon die Rede war, und solche, die ihm die Gesamtheit der Volks-
genossen zum Feinde machten.

Die zweite Gruppe von Missetaten hat die allgemeine Fried -
lOSigkeit zur Folge.

Die Friedlosigkeit schlieBt den freien Volksgenossen von der
Friedens- und Rechtsgemeinschaft aus. Den Ausgeschlossenen
Sthirmt der allgemeine Friede nicht mehr. Er ist «friedlos». Die
Rﬁ‘chtsor‘dnung ist fur ihn mnicht vorhanden, er ist outlaw.

Der Friedlose k a n n nicht bloB, sondern er s 011 von jedermann
verfolgt und getotet werden.

Jedermann ist es bei Strafe verboten, ihm Unterstiitzung, Obdach
oder Unterhalt zu gewiihren, ihn zu speisen, zu hausen und zu hofen.
Dieses Verbot gilt auch fiir die Blutsverwandten und fiir das Ehe-
Weib des Friedlosen. Er hat die Blutsfreundschaft verwirkt. Die

fau wird rechtlich als Witwe, die Kinder werden als Waisen an-
8esehen.

Der Friedlose darf nicht im Kreise der Volskgenossen leben. Um
dem Tode zu entgehen, muB er fliechen. Seine Heimat ist der W a l d.

147



Die Friedlosigkeit ergreift nicht nur die Person, sondern auch
das Vermogen: Hab und Gut des Friedlosen verfallen der W ii-
stung oder der Fronung.

Die meisten deutschen Stammrechte und nordische Zeugnisse
kennen ein in hohes Altertum hinaufreichendes Verfahren, das, ur-
spriinglich auf sakralen Anschauungen beruhend, das Andenken
des Friedlosen austilgen und, zusammen wirkend mit dem Verbote
des Hausens und Hofens, ihn zwingen soll, die Gemeinschaft der
Menschen zu flichen. Dies ist die Wiistung. Die Genossen der
Gerichtsgemeinde scharen sich zusammen, um dem Friedlosen Haus
und Hof niederzubrennen oder niederzureilen. An der Wiistung
teilzunehmen, gilt als allgemeine Pflicht; strafbar macht sich, wer
sie versiumt.

Die Fronung dagegen bestand darin, daB Hab und Gut des
Friedlosen fiir das Gemeinwesen oder fur den Konig eingezogen
wurde und der offentlichen Gewalt verfiel, soweit nicht der Ver-
letzte, der die Friedlosigkeit erwirkt hatte, einen Anteil davon er-
hielt oder ganz daraus befriedigt wurde.

Die Friedlosigkeit tritt, wie gesagt, begriff-
lich schon durch die Untat ein, auf die sie ge-
setztist Allein dieser Grundsatz konnte nur im Falle der «hand-
haften» Tat, das heiBt der Erfassung des Verbrechers in flagranti,
zur unbeschrinkten Durchfithrung gelangen. Sonst bedurfte es des
Rechtsaktes der formlichen Friedloslegung. Sie ist Ver-
hingung und feierliche Verkiindigung der Friedlosigkeit und er-
folgte in der Landes- oder Gerichtsgemeinde, spiter durch den
Konig.

Innerhalb des Systems der Friedlosigkeit stand bei den Ger-
manen ein sakrales Strafrecht, welches schindliche und siindhafte
Taten zur Versohnung der beleidigten Gotter mit dem Opfertode
bestrafte. Wie dieses Strafrecht mit der Friedloslegung in Beziehung
steht, scheint rechtsgeschichtlich nicht ganz abgeklirt zu sein-
Wahrscheinlich ging in allen Fillen das Urteil auf Friedloslegung
voraus, und die Hinrichtung bedeutete dann gewissermaBen di€
Vollstreckung des Urteils.

So wurden Verriter und Uberliufer gehingt, Feiglinge und
korperlich Entehrte in Schlamm und Moor lebendig begra-
ben,indem man den Korper durch aufgelegtes Flechtwerk empor-

148



zukommen verhinderte. Verletzung der Heiligtiimer wurde durch
Ertrinken, schidliche Zauberei durch Verbrennen bestraft.

Dafiir, daB8 die Hinrichtung im Gegensatz zur Totung des herum-
streifenden Friedlosen, durch irgendeinen Volksgenossen, tatsiach-
lich eine sakrale Handlung war, ein den Géttern dargebrachtes
Opfer bedeutete, bestehen zahlreiche Anhaltspunkte. Diese straf-
rechtliche Hinrichtung war ein Spezialfall des Menschenopfers iiber-
haupt, das bekanntlich nicht nur bei den Germanen vorkam, son-
dern wohl bei allen primitiven Vélkern. Auch Gefangene und
Sklaven wurden dazu verwendet.

Bedeutsam ist, daB}, wenigstens bei den Westgermanen, dem Opfer-
akt die Anwendung eines Ordals (Gottesurteil) vorausging, das den
Willen der Gétter erkunden sollte, ob ihnen der bereits iiberfiihrte
Verbrecher oder der gefangene Feind als Opfer genehm sei.

Eine Analogie damit bilden jene altertiimlichen Strafarten, die
den Tod des Missetiters vom Willen der Gotter abhingig machen,
zum Beispiel das Aussetzen in einem lecken oder steuerlosen Schiff.

Der bis in die neueste Zeit herrschende Volksglaube, daB dem
Verurteilten, dessen Hinrichtung dem Henker nicht gelingt, das
Leben gebiihre, geht zweifellos auf den heidnischen Gedanken zu-
riick, daB die Gottheit das Opfer nicht annehmen wolle. Ubrigens
durfte tatsichlich im Mittelalter die Hinrichtung nicht mehr voll-
Zogen werden, wenn das Schwert des Henkers brach oder der Strick
beim Hinaufziehen an den Galgen riB.

Darauf, daB die Hinrichtung eine sakrale Handlung und der Hin-
gerichtete ein den Gottern dargebrachtes Opfer war, geht der heute
noch lebendige Aberglaube zuriick, daB Reliquien eines Hingerich-
teten gliick- und heilbringend seien. Das den Gottern geweihte und
dargebrachte Opfer galt als eine Quelle des Heils.

Auch in der Art und Weise ihres Vollzuges kommt der sakrale
Charakter der Todesstrafe zum Ausdruck und in ihrer Beziehung
Zu der Art des begangenen Verbrechens.'

Wir haben uns hier auf das germanische Strafrecht beschrinkt.
Es besteht aber kein Zweifel, daB wir die AusstoBung aus der Ge-
Weinschaft und die sakrale Opferung des Verbrechers in jedem pri-
mitiven Strafrecht erkennen konnen, als symbolische Darstellung
®ines allgemein menschlichen religiosen Erlebnisses.

]‘ Vergl. hierzu: Hans von Hentig, Die Strafe, Deutsche Verlagsanstalt 1932
Kapitel 4: Sakrale Urformen der Strafe.

149



	Einige Gedanken über die irrationalen Hintergründe der Strafe

