
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 3

Artikel: Einige Gedanken über die irrationalen Hintergründe der Strafe

Autor: Schlegel, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einige Gedanken über die irrationalen
Hintergründe der Strafe

von Eugen Schlegel

Die Strafe ist ihrem Wesennach Zufügung eines Übels»-

(Hafter, Lehrbuch des schweizerischen Strafrechts, S. 23?-)

Über die Richtigkeit dieses Satzes besteht keine Meinungsverschie-
denheit.

Gibt es nicht zu denken, daß der Staat, daß die menschliche Ge-

Seilschaft manchen ihrer Angehörigen von rechtswegen ein Übel»

eine Pein zufügt?
Dies wird gerechtfertigt durch die Strafzwecke, die voin

Wesen der Strafe wohl zu unterscheiden sfnd. Solche Strafzwecke
sind bekanntlich die Besserung des Verbrechers, die Sicherung der

menschlichen Gesellschaft vor ihm, die Abschreckung anderer
Menschen vor der Betätigung ihrer kriminellen Neigungen.

Genügen diese Zwecke zur Erklärung der Strafe?
Eine moderne Strafrechtschule behauptet es. Sie will die «Strafe"

im Sinne einer Vergeltung, einer Sühne, abschaffen und sie durch

erzieherische und sichernde Maßnahmen ersetzen, die ganz und

gar nur jenen Zwecken dienen sollen. Auch außerhalb dieser Straf'
rechtschule hat die Rationalisierung der Strafe ihre Anhänger. Sie

gehen davon aus, daß der menschliche Wille determiniert sei, daß

die Verbrecher nicht dafür verantwortlich seien, daß sie Verbrecher
geworden sind.

Diese Überlegung mag verstandesmäßig akzeptiert werden. En1'

spricht sie aber auch unserem Gefühl, unserer Natur?
Ergreift uns nicht Empörung, wenn wir im Strafgesetzbuch die

Verbrechen definiert sehen, etwa die sexuelle Vergewaltigung eine*

Frau, den Lustmord, unzüchtige Handlungen an Kindern, Mord'

Wägen wir nicht ab, ob die für diese Verbrechen vorgesehen®11

Strafen angemessen sind oder nicht? Und wenn wir von der tat

sächlichen Begehung solcher Verbrechen hören, sind wir nicht erst

recht empört? Diese Empörung ist für die Deterministen unlogi*^1'

Wenn der Verbrecher nichts dafür kann, daß er ein Verbreche»

begeht, und wenn es daher ein Unsinn ist, ihn dafür zu bestrafe»'

so ist es auch ein Unsinn, sich darüber zu empören und abzuwäge»

ob die Strafe adäquat sei oder nicht!

138



Es muß also doch etwas in uns sein, was die Strafe, die ihrem
w ••
"esen nach die Zufügung eines Übels ist, verlangt.

Ist dieses Etwas vielleicht auch nicht unser Verstand, so ist es
•loch unser Gefühl, unsere Natur. Und alle rationalen Zwecke und
Erwägungen genügen nicht, jenes Verlangen restlos zu erklären.

Eine Erklärung, der man hie und da begegnet, ist diejenige, die
Strafe sei nichts anderes als Rache; sie sei die naturgemäße
Rektion auf ein uns zugefügtes Übel. Ich halte dies ni,cht für richtig.
Die Psychologie der Rache ist ein Kapitel für sich, und jedenfalls
kein leichtes. Ich möchte darüber nur folgendes sagen: Von der
lache ist zunächst zu unterscheiden die Abwehr. Jeder Mensch hat
s°zusagen eine persönliche Sphäre. Wird er in dieser Sphäre
angriffen oder bedroht, so wehrt er den Angriff oder die Bedrohung
'It- Dies ist, soweit es sich um die körperliche Sphäre handelt, ge-
radezu eine physiologische Reaktion. Und auch darüber hinaus ist
es eine Reaktion, die aus dem natürlichen Selbsterhaltungstrieb
Entspringt, der auch den Tieren eigen ist. Das ist nicht Rache im
eigentlichen Sinne. Diese ist vielmehr ein Ausdruck des R e s s e n -

'Intents. Der sich Rächende hat irgendwie seinen
Persönlichkeitsanspruch nicht erfüllt, er projiziert dieses Manko in den andern
Utld sucht durch die Rache einen Ausgleich.

Auf die Strafe paßt dies ni,cht. Es ist nicht einzusehen, wieso die-
leiiigen, welche zum voraus, im Strafgesetz, die Strafen für die
Verzechen festlegen, dies aus einem Ressentiment tun sollten, sie, die
Dfgane des übermächtigen Staates gegenüber den einzelnen Ver-
fechern. Nur in einer Beziehung spielt die Rache in die Ein-

ricEtung der staatlichen Strafe hinein: bei den sogenannten An-
'"agsverbrechen, die nur auf den Antrag des «Verletzten» vom
Zaate verfolgt werden. Hier beruht der Antrag vielfach auf dem

achebedürfnis.
^enn wir in das Wesen der Strafe tiefer eindringen wollen, so

Füssen wir uns fragen: Wer wird bestraft oder was wird bestraft?
^fttwort: Wer etwas Böses tut, wird bestraft. Im Gebiete der staat-
chen Strafe heißt das Böse: Verbrechen.
Das Wesen des Bösen und des Verbrechens können wir nur

veralten unter der Voraussetzung einer Gemeinschaft. Daß

^Peziell das Verbrechen eine Gemeinschaft voraussetzt, ist
einkittend. Verbrechen ist ein Rechtsbegriff, und das Recht ist nach
Zssenschaftlicher Definition die Zwangsordnung der Volksgemein-

139



schaft. In der Tat ist das Verbrechen ein Angriff auf die Grundlagen

der Volksgemeinschaft, und zwar ein Angriff, verübt durch

einen Angehörigen dieser Gemeinschaft. Ein außerhalb der
Gemeinschaft und ihrer Rechtsordnung Stehender kann nicht ein
Verbrecher sein; er kann nur ein Feipd sein, einer, der die Gemein"

schaft von außen angreift, während der Verbrecher dies gleichsain
von innen tut. Ein Verbrechen ist ein Verrat an der Gemeinschaft
eine gemeinschaftswidrige Handlung, gewissermaßen eine soziale

Perversität.
Die erste Gemeinschaft, in der der Mensch das Wesen des Bösen

erlebt, ist diejenige zwischen Mutter und Rind. Daß tatsächlich

zwischen beiden eine Gemeinschaft, eine sehr spezifische Gemeinschaft

besteht, brauche ich wohl kaum näher auszuführen. Sie lät

geradezu der Prototyp einer Gemeinschaft. Das Kind ist gleichsam
in der Mutter enthalten. Sie ist ihm schlechtweg maßgebend, ist ihm

Autorität und Gesetz. Wie das Kind vor der Geburt physisch im

Schöße der Mutter geborgen war, so ist es nachher seelisch in ihrem
Schöße geborgen. Dies ist nicht nur die Einstellung des KindeS'

sondern auch diejenige der Mutter. Es besteht geradezu eine Identität

zwischen Mutter und Kind, eine Gemeinschaft im extremsten

Sinne, eine vollkommene Übereinstimmung, eine paradiesische
Harmonie. - Wir können aber nicht im Paradiese bleiben, sondern müssen

uns daraus herausentwickeln. Wir kennen das Vehikel dieser
Entwicklung: es ist das Böse.

Eines Tages beginnt das Kind, etwas zu tun, was die Mutter nidd
billigt; es ist ungehorsam; es ist, im technischen Sinne, böse. DaS

heißt eben: gemeinschaftswidrig; denn der Sinn dieser Gemeinschaft

ist die völlige Übereinstimmung, und da die Mutter für das

Kind maßgebend ist und nicht das Kind für die Mutter, — da, int1

andern Worten, die Mutter die Autorität ist in dieser Gemeinschaft'

— so ist, wenn die Gemeinschaft verletzt wird, das Kind böse un

ni,cht die Mutter.
Wie reagiert die Mutter auf das Bösesein des Kindes? Sie bestraft

es. Was ist die Strafe? Sie ist die Zufügung eines Übels. Dies ist

klar, wenn die Strafe in der körperlichen Züchtigung besteht. Aber

es gibt noch andere Strafen: die Mutter sperrt das Kind ein, odd
sie schimpft mit ihm, oder sie spricht nicht mehr mit ihm, oder sie

macht eip böses Gesicht. Was ist der Sinn dieser Strafen? Es ist di®

zeitweilige Ausstoßung aus der Gemeinschaft, uU

140



Sle ist ein Übel, eine Pein, ein Leiden, weil eben das Kind in der
Gemeinschaft ruht, wie im Mutterschoße und aus ihr seine Lebens-
ffioglichkeit bezieht. Die Ausstoßung aus der Gemeinschaft ist
somit eine Störung des Lebens, eine Beeinträchtigung des
Lebens g efiihls für das Kind. Dies aber ist gerade das Wesen
Jedes Übels, jeder Pein, jedes Leidens.

Bald kommt die Zeit, wo das Kind nicht deshalb aus der
Gemeinschaft mit der Mutter ausgestoßen wird, weil die Mutter es

aUsstößt, indem sie es bestraft. Sondern das Kind stößt sich seihst
aus, indem es gegen die Gemeinschaft handelt, nämlich ijn einer
^eise, die von der Mutter mißbilligt wird. Dann erlebt das Kind
Psychologisch das Ausgestoßenwerden, und zwar selbst dann,
^enn die Mutter nicht erfährt, was das Kind getan hat. Und weiterhin

i,st es nicht einmal nötig, daß das Kind gemeinschaftswidrig
handelt; es genügt, daß es gemeinschaftswidrig denkt oder
L ü h 11 oder empfindet oder daß es gemeinschaftswidrige I n -

'^itionen hat. Alles das bewirkt das Ausgestoßenwerden aus
der mütterlichen Gemeinschaft.

Wir kennen dieses Erlebnis: es ist das schlechte Gewissen mit
8emem eigentümlichen Weh. Es sucht uns in die Gemeinschaft zu-
rUckzuführen und uns fortan in ihr zurückzuhalten. Es hat eine
konservative Tendenz.

Damit stehen wir vor der eigentlichen Schicksalsfrage unseres
Lebens. Geben wir dem Zuge nach rückwärts nach, so bleiben wir,
Psychologisch verstanden, in der Gemeinschaft mit der Mutter
decken, und dies bedeutet nichts anderes als einen Verzicht auf das
Leben, so sehr es scheinbar gerade das Leben ist, das wip in jener

emeinschaft hatten und wieder darin suchen durch die Aufhebung
''m unser Lebensgefühl beeinträchtigenden Trennung,

j
Halten wir dagegen die Pein aus, so erleben wir «die große Los-

°sung» nnj gewinnen das Leben.
Keinem gelingt dies restlos. Es ist so, als ob mehr oder weniger

e Fetzen der alten Bindung an uns hängen blieben, wie Fetzen
eiöes Kleides, das wir ausgezogen haben.

Jene Schicksalsfrage ist eine religiöse Frage.

^

Liir das Kind ist die Mutter gleich Gott, und die Trennung von
er Mutter ist die Trennung von Gott. Die Trennung von Gott aber

Sünde. Sünde kommt von «sondern». Sünde ist Absonderung,
Innung von Gott. — Das Leben verlangt die Sünde, und der

141



Mensch, der sich gegen die Sünde sträubt, verzieh et auf das Leben.

Gott aber will das Leben. Somit will er auch die Sünde. Er will
also die Aussonderung des Menschen aus der Gemeinschaft ffli'
Gott selbst. Dies ist derjenige Aspekt Gottes, den wir als Teufel

bezeichnen. Teufel soll nach einer Auffassung ethymologisch
verwandt sein mit deus, was aus der englischen Form devil ersichtlich

wäre. (Ricarda Huch, Luthers Glaube, S. 44/45.)
Der Teufel ist zwar der Widersacher Gottes, ist aber trotzdem

ijm göttlichen Plane eingeschlossen.
Daß der Teufel nicht in endgültigem und absolutem Gegensatz

zu Gott steht, zeigt auch sein Name Luzifer, der Lichtbringer.
Die Aussonderung des Menschen aus der Gemeinschaft mit Gott,

durch die Sünde als das Werk des Teufels, ist, wenn es das Schicksal

wohl mit uns meint, keine endgültige. Sie soll uns reifer,
bewußter, differenzierter machen, geradeso wie wir durch die große

Loslösung von der Mutter reifer werden. Und dann treten wir auf

einer höheren Stufe in eine neue Gemeinschaft mit Gott ein.
Wie fipden wir nun den Zusammenhang zwischen diesem religiösen

Grunderlebnis einerseits und dem sozialen Problem des

Verbrechens und der staatlichen Strafe anderseits?
Wenn ich recht Sehe, ist die Strafe eine Art «Verwirklichung*

im sozialen Gebiet, jenes religiösen Grunderlebnisses. Ich vermute,
daß wir hier den Spezialfall eines allgemeinen Gesetzes vor uns

haben. Unser ganzes soziales Leben ist eine solche Verwirklichung
innerer Erlebnisse. Dieses zu beweisen oder auch nur überzeugend

glaubhaft zu machen, ist allerdings schwierig. Die Schwierigkeit
besteht hauptsächlich darin, den Faktor: inneres Erlebnis zu
erkennen, indem wir ihn aus der Verbindung mit den Elementen
der äußeren Wirklichkeit, die gleichsam zufällige, praktische,
empirische Elemente sind, abstrahieren.

Ich will versuchen, dies noch an einem andern Beispiel zu zeige»,
das mir nahe liegt. Das soziale Phänomen des «Rechts» hat sein®

Parallele in einem inneren Erlebnis. Wir erleben in unserem seeli'

sehen Haushalt das Rechte, das Richtige als das

Gleichgewicht der sehr komplexen seelischen Funktionen, als einen
Znstand der Harmonie, des Ausgeglichenseins, im Gegensatz zu St""

rungen, Spannungen, die wir als das Unrichtige, Nicht-sein-solle»de

und insofern Unrechte empfinden. Diesem inneren Erlebnis, meine

ich, entspricht im sozialen Gebiet «das Recht». Es ist nicht ga»z

142



einfach, das soziale Phänomen: «Recht» zu definieren. In der juristi-
8chen Literatur ist dies schon unendlich oft versucht worden, aber,

mir scheint, noch nie ganz befriedigend. Vielleicht ist der Versuch

aussichtslos, weil die Vermählung des psychologischen Elements

mit den Elementen der äußeren Wirklichkeit zu mannigfach ist.
Ist meine These richtig, so beruht alles soziale Geschehen auf

unserem absolut zwingenden, in unserer menschlichen Natur wur-
Zelnden und ganz automatisch sich betätigenden Bedürfnis, unsere
Seelischen Erlebnisse in der sozialen Wirklichkeit darzustellen oder
abzuwandeln oder, wie man es vielleicht am besten bezeichnet, sie
2u «verwirklichen». Insofern erscheint die soziale Wirklichkeit als
ein Symbol unserer seelischen Welt nach dem Goetheschen Worte:
<(Alles Vergängliche ist nur ein Gleichnis».

Kehren wir nun zur Strafe zurück.
Wenn es richtig i^t, dass die Strafe die Aussonderung, die

Auslobung aus der sozialen Gemeinschaft bedeutet, so ist zu erwarten,
daß dies im primitiven Strafrecht zum Ausdruck kommt, klarer
Und besser erkenntlich, als im modernen Strafrecht.

Dies möchte ich am altgermanischen Strafrecht demonstrieren.
Es ist klar, daß wir nicht bis zu den Anfängen des Strafrechtes

zurückgelangen können; diese liegen weit zurück im vorhistorischen
Dunkel. Das, was wir als «primitives» Strafrecht feststellen können,
lst bereits das späte Resultat einer langen Entwicklung. Dies müssen

wir uns vor Augen halten und uns genügen lassen, Spuren der
Ursprünglichen Auffassung zu entdecken, allerdings wesentlich
deutlichere Spuren, als sie auch noch im modernen Strafrecht
vorbanden sind.

Dabei werden wir außer dem religiösen Erlebnis der Ausstoßung
aus der Gemeinschaft noch ein anderes religiöses Erlebnis in der
Strafe «verwirklicht» finden, nämlich dasjenige des Opfers,
^as ist das Opfer? Es spielt bekanntlich eine große Rolle in den
rebgiöser Kulten. Es ist die freiwillige Hingabe eines Gutes, um die
Dotter günstig zu stimmen, sei es, damit sie bei einem Unternehmen

ihren Beistand leihen oder wenigstens dem Unternehmen nicht
zuwider sind, sei es, daß sie wegen eines Frevels versöhnt werden,
daß die drohenden Wirkungen ihres Zornes abgewendet werden
8°llen. Ein weiterer Zweck des Opfers ist es, dem Neid der Götter
za begegnen. Beispiele brauche ich nicht zu nennen; das Alte Testament

und die heidnischen Mythologien sind voll davon.

143



Was bedeutet das Opfer psychologisch? Die Götter sind die

dunkeln Mächte des Unbewußten, die uns bedrohen, wenn unsere

Einstellung zu unsern Unternehmungen nicht richtig ist. Wir
machen die Erfahrung, dass, wenn diese uns mißglücken, es oft kein

reiner Zufall und auch nicht die Feindschaft der Menschen ist.
sondern daß der Grund in uns selbst liegt. Es ist bekannt, daß etwas

mißlingt, wenn man es z u schlau anstellt; ebenso, wenn man seine1"

Sache zu sicher ist; ferner, wenn man etwas mit unlautern Absichten

verfolgt, besonders, wenn man sie sich nicht eingesteht. Auch

der Zustand der Hybris, der Überhebung, ist keine günstige
Einstellung für ein Unternehmen. Alle diese Verhaltungsweisen ruf«11

die Mißgunst der Götter, ihren Zorn, ihren Neid hervor.

Dagegen ist die wahre Demut eine günstige Einstellung für ein

Unternehmen. Den Erfolg nicht erzwingen wollen, den Mißerfolg

zum voraus in Kauf nehmen ist eine gute Vorbedingung für den

Erfolg.
Durch das Opfer suchen wir uns diese Einstellung zu erwerben

und zu erhalten. Wir verbrennen allerdings keine Früchte und

keine Lämmer mehr und werfen auch keinen Ring ins Meer. Ode1"

geschieht es am Ende doch noch? Ganz sicher, auf Schritt und

Tritt, nur werden witr uns dessen nicht bewußt. Es geschieht zweife'"

los häufig auch noch aus Aberglauben, im geheimen.

Es geschieht aber auch in der Weise, daß materielle Opfer zU

vernünftigen Zwecken gebracht werden, aber mit dem bewußte'1

Ziel, sei es «die Götter», sei es, was nicht dasselbe ist, Gott zu
versöhnen, günstig zu stimmen. Viele Akte der Wohltätigkeit haben

dfeses Ziel, ganz zu schweigen von den Geschenken und letztwiH1*

gen Vergabungen an die Kirche.
Erfüllen diese Opfer ihren Zweck?

Wer noch naiv an die magische Wirkung des Opfers glaubt, wird

diese Wirkung erfahren, vorausgesetzt, daß er es tatsächlich 1,1

frommer Gesinnung dargebracht hat. Wer es ohne diese Gesinnung

darbringt, mit Hintergedanken, dem gereicht es zum Unheil. U'e

Gesinnung ist entscheidend. Das Opfer muß, um wirksam zu sei*1'

«ad majorem dei gloriam» dargebracht werden.

Alle Einzelopfer sind ein Ersatz für das Opfer der ganzen Eef

sönlichkeit, das in zahllosen Symbolen dargestellt wird, im Myth09'

in der bildenden Kunst, in der Poesie.

144



«Das Lebend'ge will ich preisen,
Das nach Flammentod sich sehnet».

Dieser religiöse Vorgang des Opfers wird dargestellt im
Strafrecht. Dabei haben wir den doppelten Gesichtspunkt: den der
sozialen Gemeinschaft, welche den Verbrecher opfert, um sich
dadurch zu reinigen, die Götter zu versöhnen, und den des
Verbrechers, der sich selbst opfern und durch dieses Opfer gerettet
werden soll.

Jener erste Gesichtspunkt erklärt sich wohl aus der «participation

mystique». Die Glieder der sozialen Gemeinschaft (Volk,
Stamm, Sippe) waren unbewußt dermaßen verbunden, daß durch
die gemeinschaftswddrige und gleichzeitig gegen die Götter
frevelnde Tat eines Verbrechers jeder einzelne affiziert wurde. Er
fühlte sich selbst verunreinigt und sühnebedürftig. Und die
Hinrichtung, die Opferung des Verbrechers war, wiederum auf Grund
der «participation mystique», ein Opfer des einzelnen. Jeder
einzelne wurde in dem Verbrecher geopfert und dadurch mit den
Göttern versöhnt.

Von diesem Gesichtspunkte aus war es nicht unbedingt erforderlich,

daß es gerade der Verbrecher war, der geopfert wurde. Wir
kennen Beispiele dafür, daß es im Gegenteil ein Unschuldiger war:
Iphigenie, Isaak, Christus.

Es mußte aber der Verbrecher sein, wenn, nach dem zweiten
Gesichtspunkte, gleichzeitig auch dieser selbst gereinigt und
gerettet werden sollte. Für ihn war es auch nicht gleichgültig, w i e

er geopfert wurde. Je nach den Verbrechen waren die Todesarten
verschieden.

Das Opfer ist die Aufgabe von Bindungen, der Verzicht auf
Bindungen. Wertvoll für uns ist etwas, an das wir mit einem positiven
Gefühl gebunden sind. Wenn wir es opfern, zerreißen wir diese
Bindung. Das Opfer der ganzen Persönlichkeit bedeutet den Ver-
zicht auf die Bindung an alles, was uns wertvoll ist. Daher wird
dieses große Opfer häufig versinnbildlicht durch den Tod.

Nach dieser Betrachtung über das Opfer komme ich nochmals
kurz auf den religiösen Reifungsprozeß zurück.

Der Mensch lebt nicht nur in einer physischen, sondern auch in
einer seelischen Atmosphäre. Sie ist ihm ebenso notwendig, wie die
Luft zu seiner Atmung und die Speise zu seiner Ernährung.
Zusammen mit diesen, dem Leibe unentbehrlichen Dingen bildet sie

145



die Grundlage seiner Existenz. Es sind nicht nur Ideen, welche die
seelische Atmosphäre bilden, sondern auch bloße geistige
Strömungen, sowie Gefühle, Tendenzen, Beziehungen. Alles das bildet
ein System, eine Weltanschauung, halb bewußt und halb unbewußt,

nur teilweise erkannt und verstanden. Ist diese, nicht gedachte,
sondern erlebte Weltanschauung harmonisch, so gedeiht der Mensch^
ist sie es nicht, so leidet er; genügt sie nicht, sein Leben tragbar zu

machen, so verzweifelt er oder wird wahnsinnig.
Schon das Kipd hat eine seelische Existenzgrundlage. Sie ist nichts

anderes als das Geborgeiisein in der Gemeinschaft mit der allwissenden,

allgütigen, allmächtigen Mutter. Wird diese Gemeinschaft
durch das Böse gestört und schließlich zerstört, so bedeutet dies

die Vernichtung der Existenzgrundlage. Wenn man dies richtig
bedenkt, so ist es etwas Furchtbares. Kein Wunder, daß mancher
Mensch von daher eine dauernde Beschwerde hat, daß viele sich

mit dem Verluste nicht abfinden können, daß sie zeitlebens nach

der Mutter suchen.

Die Zerstörung der Gemeinschaft mit der Mutter bedeutet das

Schuldigwerden. Damit sich abzufinden, das Böse anzunehmen, das

ist das große Opfer, das gebracht werden muß, nicht nur zum
Schein, sondern wirklich, innerlich, ohne Vorbehalt. Gelingt un»

dies wenigstens einigermaßen, so erleben wir eine Reifung, deren
Wesen eine Lösung aus der Verstrickung, eine Vergeistigung ist-

Gott wird Geist.
Und nun zu der rechtsgeschichtlichen Illustrierung: 1

Die älteste rechtlich anerkannte Gemeinschaft bei den Germanen

war die Sippe, ein Schutz- und Friedensverband. Wurde einer
ihrer Angehörigen getötet, so hatte sie das Recht und die Pflicht,
dafür Vergeltung zu suchen, indem sie gegen die Sippe des Täters

zur Fehde schritt und Blutrache übte.
Die Fehde der «toten Hand» gegen die «lebende Hand», wie man

die beiden Sippen nannte, war ein Streit, der oft und später immer
häufiger dadurch beigelegt wurde, daß die lebende Hand der toten
Hand Genugtuung leistete durch Bezahlung eines sogenannten
Wergeides. (W e r ethymologisch im Zusammenhang mit dem lateinischen

vir Mann). Dieses Wergeid, das in Form einer Anzahl

Viehhäupter bezahlt wurde, war teils Sühne für das beigefügte Un-

' Ich entnehme das Folgende aus Heinrich Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte,
I. Band (Verlag Duncker & Humblot, Leipzig).

146



"echt und teils Schadenersatz für den getöteten Sippegenossen.
Strafe war es nicht.

Uber den einzelnen Sippen gab es von jeher die Volksgemeinschaft,

den Staat. Wenn er, wenigstens in den frühesten Zeiten,
es der beleidigten Sippe überließ, sich für einen Totschlag Genugtuung

zu verschaffen durch die Tötung eines Angehörigen der
andern Sippe, so ist dies nicht so zu verstehen, als ob überhaupt das
Faustrecht geherrscht und keine Rechtsordnung bestanden hätte.
Die Fehde war vielmehr eine durch die Rechtsordnung anerkannte
Einrichtung.

Daneben bestand in voller Deutlichkeit der Begriff des

Verbrechens und ein staatliches Strafrecht. Sein Ausgangspunkt ist
der Gedanke, daß das Verbrechen ein Bruch des unter den
Volksgenossen herrschenden Friedens sei und daß, wer den Frieden bricht,
s i c h selbst aus dem Frieden setzt, aus der Gemein-
schaft ausstößt.

Dies ist genau das, was wir als den psychologischen Sinn des
Verbrechens, des Bösen, erkannt haben.

Mit Rücksicht auf ihre rechtlichen Folgen schieden sich die
Eriedensbrüche i,n zwei Gruppen, solche, die den Täter nur der
Feindschaft des Verletzten und seiner Sippe preisgaben, wovon
schon die Rede war, und solche, die ihm die Gesamtheit der
Volksgenossen zum Feinde machten.

Die zweite Gruppe von Missetaten hat die allgemeine F rie d-
losigkeit zur Folge.

Die Friedlosigkeit schließt den freien Volksgenossen von der
Friedens- und Rechtsgemeinschaft aus. Den Ausgeschlossenen
schirmt der allgemeine Friede nicht mehr. Er ist «friedlos». Die
Rechtsordnung ist für ihn nicht vorhanden, er ist outlaw.

Der Friedlose kann nicht bloß, sondern er soll von jedermann
Verfolgt und getötet werden.

Jedermann ist es bei Strafe verboten, ihm Unterstützung, Obdach
°der Unterhalt zu gewähren, ihn zu speisen, zu hausen und zu hofen.
Dieses Verbot gilt auch für die Blutsverwandten und für das Eheweib

des Friedlosen. Er hat die Blutsfreundschaft verwirkt. Die
Frau wird rechtlich als Witwe, die Kinder werden als Waisen an-
Stehen.

Der Friedlose darf nicht im Kreise der Volskgenossen leben. Um
'lern Tode zu entgehen, muß er fliehen. Seine Heimat ist der Wald.

147



Die Friedlosigkeit ergreift nicht nur die Person, sondern auch

das Vermögen: Hab und Gut des Friedlosen verfallen der

Wüstung oder der F r o n u n g.

Die meisten deutschen Stammrechte und nordische Zeugnisse
kennen ein in hohes Altertum hinaufreichendes Verfahren, das,

ursprünglich auf sakralen Anschauungen beruhend, das Andenken
des Friedlosen austilgen und, zusammen wirkend mit dem Verbote
des Hausens und Hofens, ihn zwingen soll, die Gemeinschaft der
Menschen zu fliehen. Dies ist die Wüstung. Die Genossen der

Geri,chtsgemeinde scharen sich zusammen, um dem Friedlosen Haus
und Hof niederzubrennen oder niederzureißen. An der Wüstung
teilzunehmen, gilt als allgemeine Pflicht; strafbar macht sich, wer
sie versäumt.

Die F r o n u n g dagegen bestand darin, daß Hab und Gut des

Friedlosen für das Gemeinwesen oder für den König eingezogen
wurde und der öffentlichen Gewalt verfiel, soweit nicht der
Verletzte, der die Friedlosigkeit erwirkt hatte, einen Anteil davon
erhielt oder ganz daraus befriedigt wurde.

Die Friedlosigkeit tritt, wie gesagt, begriff'
lieh schon durch die Untat ein, auf die sie ge"
setzt ist. Allein dieser Grundsatz konnte nur im Falle der
«handhaften» Tat, das heißt der Erfassung des Verbrechers in flagranti»
zur unbeschränkten Durchführung gelangen. Sonst bedurfte es des

Rechtsaktes der förmlichen Friedloslegung. Sie ist
Verhängung und feierliche Verkündigung der Friedlosigkeit und
erfolgte in der Landes- oder Gerichtsgemeinde, später durch den

König.
Innerhalb des Systems der Friedlosigkeit stand bei den

Germanen ein sakrales Strafrecht, welches schändliche und sündhafte
Taten zur Versöhnung der beleidigten Götter mit dem Opfertode
bestrafte. Wie dieses Strafrecht mit der Friedloslegung in Beziehung

steht, scheint rechtsgeschichtlich nicht ganz abgeklärt zu sein-

Wahrscheinlich ging in allen Fällen das Urteil auf Friedloslegung
voraus, und die Hinrichtung bedeutete dann gewissermaßen die

Vollstreckung des Urteils.
So wurden Verräter und Überläufer gehängt, Feiglinge und

körperlich Entehrte in Schlamm und Moor lebendig begraben,
indem man den Körper durch aufgelegtes Flechtwerk empor*

148



zukommen verhinderte. Verletzung der Heiligtümer wurde durch
Ertränken, schädliche Zauberei durch Verbrennen bestraft.

Dafür, daß die Hinrichtung im Gegensatz zur Tötung des
herumstreifenden Friedlosen, durch irgendeinen Volksgenossen, tatsächlich

eine sakrale Handlung war, ein den Göttern dargebrachtes
Opfer bedeutete, bestehen zahlreiche Anhaltspunkte. Di;ese
strafrechtliche Hinrichtung war ein Spezialfall des Menschenopfers
überhaupt, das bekanntlich nicht nur bei den Germanen vorkam,
sondern wohl bei allen primitiven Völkern. Auch Gefangene und
Sklaven wurden dazu verwendet.

Bedeutsam ist, daß, wenigstens bei den Westgermanen, dem Opferakt

die Anwendung eines Ordals (Gottesurteil) vorausging, das den
Willen der Götter erkunden sollte, ob ihnen der bereits überführte
Verbrecher oder der gefangene Feind als Opfer genehm sei.

Eine Analogie damit bilden jene altertümlichen Strafarten, die
den Tod des Missetäters vom Willen der Götter abhängig machen,
zum Beispiel das Aussetzen in einem lecken oder steuerlosen Schiff.

Der bis in die neueste Zeit herrschende Volksglaube, daß dem
Verurteilten, dessen Hinrichtung dem Henker nicht gelingt, das

Leben gebühre, geht zweifellos auf den heidnischen Gedanken
zurück, daß die Gottheit das Opfer nicht annehmen wolle. Übrigens
durfte tatsächlich im Mittelalter die Hinrichtung nicht mehr
vollzogen werden, wenn das Schwert des Henkers brach oder der Strick
Leim Hinaufziehen an -den Galgen riß.

Darauf, daß die Hinrichtung eine sakrale Handlung und der
Hingerichtete ein den Göttern dargebrachtes Opfer war, geht der heute
noch lebendige Aberglaube zurück, daß Reliquien eines Hingerichteten

glück- und heilbringend seien. Das den Göttern geweihte und
dargebrachte Opfer galt als eine Quelle des Heils.

Auch in der Art und Weise ihres Vollzuges kommt der sakrale
Charakter der Todesstrafe zum Ausdruck und in ihrer Beziehung
zu der Art des begangenen Verbrechens.1

Wir haben uns hier auf das germanische Strafrecht beschränkt.
Es besteht aber kein Zweifel, daß wir die Ausstoßung aus der
Gemeinschaft und die sakrale Opferung des Verbrechers in jedem
primitiven Strafrecht erkennen können, als symbolische Darstellung
emes allgemein menschlichen religiösen Erlebnisses.

1

Vergl. hierzu: Hans von Hentig, Die Strafe, Deutsche Verlagsanstalt 1932;
Kapitel 4: Sakrale Urformen der Strafe.

149


	Einige Gedanken über die irrationalen Hintergründe der Strafe

