Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 3 (1935-1936)

Heft: 2

Artikel: Hermann Béachtold : 1882-1934
Autor: Stamm, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759227

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hermann Bachtold
1882—1934

Professor der Geschichte an der Universitat Basel

von Rudolf Stamm

Am 4. Juni des vergangenen Jahres ist Hermann Bichtold aus dem
Leben geschieden. Die folgenden Zeilen wollen in keiner Weise
seine wissenschaftliche Leistung auf den zahlreichen Gebieten er-
messen, die er bearbeitet hat; sie suchen die Besonderheit seines
Lehrens und Wirkens festzuhalten.

Bichtolds Eigenart war so stark, daB der Ruf seines Lehrens weit
iiber die Universititskreise hinausgedrungen ist. Bevor ich noch Stu-
dent geworden war, horte ich Lob und Kritik seines Schaffens. Ein-
miitig waren alle im Preis seiner Darstellungsgewalt, getrennt waren
die Meinungen iiber den Wert und die Berechtigung seiner konstruk-
tiven Geschichtsschau.

Die Stunde kam, da ich ihn zum erstenmal auf dem Katheder
sah. Er sall dort meist nach vorn gebeugt im Eifer des Mitteilens-
Sein Antlitz war angespannt unter dem Drucke der denkerischen
Leistung, hellte sich aber manchmal auf zu einem Licheln. Als Be-
gleiter eines Scherzwortes war es ein Licheln des Vergniigens; €3
war ein vorwurfsvolles und zweifelndes Licheln, wenn es iiber die
Stille hinweghelfen muBte, die nicht selten einer seiner unerwarte-
ten Fragen an das Auditorium gefolgt ist. Sein Blick ruhte oft auf
gar nichts Gegenwirtigem, sondern in der Ferne, auf dem abwesen-
den Gegenstand seiner Rede. Unvermutet pflegte er zuriickzukehren-
um in den Gesichtern der Horer zu forschen, ob sie folgten und ver-
stiinden. Damals horte ich auch zum erstenmal seine Rede, die immer
frei war. Sie floB nicht ruhig dahin in wohlgeformten Satzer-
Bichtold gab nicht die Resultate fritheren Denkens im Kolleg. Er
setzte das frithere Denken fort vor seinen Hérern. Aller Nachdruck
lag auf dem Was; das Wie hatte fiir sich selbst zu sorgen. Die Sdtz¢€
kamen stoBweise hervor, bedringten einander. Die Zunge hatt®
manchmal Miihe, der Arbeit des Hirns zu folgen. Die Unmittelbar-
keit dieser Sprechweise fesselte jeden Zuhorer.

So lernte ich Bichtold kennen und so sah ich ihn in seinen VO’
lesungen iiber die politische Geschichte des Mittelalters und der Neu-

110



zeit, iiber Wirtschaftsgeschichte, iiber die Perioden der Welt-
geschichte und in Seminarien iiber entsprechende Themata.

Bevor wir uns daran machen, die Besonderheit von Bichtolds
Geschichtsbetrachtung herauszuarbeiten, ist es wohl gut, festzustel-
len, daB ihr Ausgangspunkt die durch gewissenhafte Ausnutzung der
Quellen gewonnene Einzeltatsache war. Wer in seinen Seminarien
gesessen hat, weill, mit welcher Zahigkeit und Sorgfalt er sich um
den Sinn eines einzigen Wortes in einem Dokumente bemiihen
konnte. DaB er bei der Feststellung von Einzeltatsachen nicht stehen
blieb, auch nicht nach der Erkenntnis eines unmittelbaren Kausal-
Zusammenhanges, unterscheidet ihn nicht von anderen Historikern.
Alle trachten zum Verstandnis ihres Stoffes zu gelangen, indem sie
das einzelne Geschehnis als Symptom einer groBeren Bewegung zu
deuten suchen. Charakteristisch fiir Bichtold war aber seine beson-
dere Fihigkeit und auch Leidenschaft fiir diesen schwierigen Teil
der Aufgabe des Historikers. Ofter und intensiver als andere spiirte
er die Verpflichtung, die Resultate seiner Einzelforschung in einen
umfassenden Sinnzusammenhang zu riicken. Vom Momentanen stiel3
er iiber das Jahrzehnt, das Jahrhundert, die Periode zum Kultur-
kreis vor, vom Lokalen iiber das Regionale zum Kontinentalen, vom
Individuellen iiber die Gruppe, den Stand zum Nationalen. Von wel-
them Punkte auch immer er ausging, er gelangte schlieBlich an die
Grenze des Irdischen, zur Frage nach einem absoluten MaBe, das
den allgemeinsten menschlichen Tendenzen, die er erkannt hatte,
threrseits Sinn zu geben vermichte. Die Feststellung, daf Kultur-
kreise entstehen und vergehen, ihren Nachfolgern gewisse Errungen-
Schaften als Erbe hinterlassend, schien ihm zum Beispiel dringlich
der Beziehung auf ein absolutes MaBl zu bediirfen, um sinnvoll und
damit erkennenswert zu werden.

Bichtold schrak nicht zuriick an dieser Stelle; denn ein Zuriick-
Schrecken wire fiir ihn Verzicht auf die Moglichkeit gewesen, Uni-
Versalhistoriker zu sein. Und das war gerade, was er sein wollte. Sein
christlicher Glaube bot sich als natiirlicher Ergiinzer und Vollender
Seiner wissenschaftlichen Weltschau an. Der Tendenz seiner ge-
Schichtlichen Tatsachendeutung, das Einzelne in seiner Beziehung
Zum Allgemeinen und endlich zum Letzten zu erfassen, entsprach
der Drang seiner religiosen Uberzeugung, das ganze Leben und Werk
“u durchleuchten. So hat er denn bewuBt seine Wissenschaft und was

111



andere seinen subjektiven Glauben zu nennen beliebten, nicht aus-
einandergehalten.

Der Vorwurf, er mische etwas Subjektives in eine der Erkenntnis
objektiver Wahrheit gewidmete Wissenschaft, hatte fiir Bichtold
keinen Sinn. Er muBte ihm als ein nahezu komisches MiBverstindnis
erscheinen. Denn seine christliche Losung war gerade darum unver-
meidlich, weil sie allein ihm frei erschien von Relativitat und Sub-
jektivismus. Es ist tatsichlich schwer, einzusehen, wie ein positivisti-
scher Empiriker hoffen kann, objektive historische Wahrheit zu
erkennen und mitzuteilen. Denn in seinem Sinne sind ja nur die
Dinge und das Geschehen selbst objektiv wahr. Abermillionen von
Geschehnissen erfillen den Erdenraum wahrend eines Momentes;
gar nicht zu reden von ihrer Zahl wahrend Jahrhunderten. Ihre
«naturgetreue» Wiedergabe ist nicht nur unméglich, sie wire auch
sinnlos fiir uns. Eine bescheidene Auswahl von Einzeltatsachen steht
dem Historiker zur Verfiigung. Um sie zu einem Geschichtsbild zu-
sammenzuzwingen, muf} er sie zu groBeren Einheiten fiigen, in ein
Begriffssystem eingliedern. Der Positivist muB sich der idealisti-
schen Anschauung verschlieBen, es komme jedem Stoffkonglo-
merat von Natur ein Begriffssystem zu, das der Historiker durch
Vertiefung in die Einzeltatsachen, oder durch Intuition, entdecken
konne. Bichtold stand diesem Gedanken nah und fern zugleich. Er
glaubte an die Existenz eines objektiv notwendigen Systems, ver-
zweifelte aber an der Moglichkeit seiner Erkenntnis ohne christliche
Offenbarung. Auch dem positivistischen Historiker fiigt sich nicht
jeder Tatsachenkomplex in jedes Begriffssystem; er fiigt sich aber
in eine gewisse Anzahl von Systemen. Unter diesen hat der Histori-
ker zu wiihlen. Er kann es mit Stolz und Willen tun; er kann den
Akt aber auch aus dem BewuBtsein verbannen, um die Illusion der
objektiven Geschichtsschreibung lebendig zu erhalten. Deshalb ist
seine Wahl nicht weniger subjektiv oder durch seine Verhaltniss®
bedingt. Weil es Bichtold so bitter ernst war mit der Forderung nach
einem objektiven Fundament, war die Losung der sich bescheidende?
Spezialhistoriker so unbefriedigend fiir ihn, die einen lokalen, regio-
nalen, nationalen oder irgendeinen anderen historischen 'I‘eilbegl’iff
zur Spitzenidee ihres Begriffssystems machen und damit auf welt-
geschichtliche Perspektive verzichten. Die Prinzipien, die von an”
deren modernen Historikern und Pseudohistorikern als tragﬁihig
genug erachtet werden, um eine weltgeschichtliche Schau zu ermo0g’

112



lichen, sahen nicht besser aus in Bichtolds Augen. Den gegenwirti-
gen Zustand zum letzten MaB alles geschichtlichen Lebens zu machen,
schien ihm ein hochst willkiirliches und darum verwerfliches Ver-
fahren. Die Evolutionstheorie anerkannte er als beachtlichen Ver-
such zur Erklirung einer Reihe von naturwissenschaftlichen Be-
obachtungen; die Bemiihungen, die Weltgeschichte in sie hineinzu-
konstruieren, erregten seine Heiterkeit.

Nach rein wissenschaftlichem Durchdenken des Problems kam
Bichtold zum SchluB: Ein objektives Fundament fiir den Bau einer
Weltgeschichte bietet nur die offenbarte Wahrheit; Universal-
geschichte muB notwendigerweise Geschichte der christlichen Wahr-
heit in der Welt sein.

Kritiker wiederholten die Klage: Was Bichtold will, ist Riickkehr
zu mittelalterlicher Geschichtsschreibung. Das ist wahr, wenn wir
sein Ziel im Auge haben. Es ist falsch, wenn damit angedeutet wer-
den soll, daB Bichtold ein christliches Schema zum Prokrustesbett
der Tatsachenwelt machen wollte. Das Ziel war das alte; seine Mittel
waren die des modernen Historikers. Er besall dessen Gewissen-
haftigkeit, Achtung vor dem Kleinsten, kritisches Urteilsvermogen,
dessen Sinn fiir die geographische, klimatische und besonders wirt-
schaftliche Bedingtheit vielen geschichtlichen Geschehens und seine
Abneigung gegen eine primitive Schwarz-WeiB-Technik. Ginzlich
lusionslos machte er sich an die Erforschung der politischen und
0konomischen Sphire der Geschichte, deren Autonomie er aner-
kannte. Das Wissen um absolute Werte hinderte ihn in keiner Weise
am Wigen und Wiirdigen der relativen. Sorgfiltig hielt er Theorie
und Praxis eines Zeitalters auseinander. Man konnte gelegentlich
glavben, die Worte eines Zynikers zu horen, wenn er nach der Dar-
stellung der universalen Theorien des Mittelalters dazu iiberging, die
Zerrissenheit und Gesetzlosigkeit derselben Periode drastisch vor
Augen zu fiithren. Bichtolds christliche Uberzeugung war in seinem
Lehren iiberhaupt weit mehr implicite vorhanden, als daB sie ex-
plicite in Erscheinung getreten wire. Er war Historiker, nicht Theo-
loge. Semesterlang tat er in seinen gewohnlichen Vorlesungen nichts
anderes, als Tatsachen in vollig irdische Begriffssysteme einzuordnen.
In den meisten seiner Schriften tat er nichts anderes. Man denke an
seine Untersuchungen iiber die Vorgeschichte des Weltkriegs.

Am deutlichsten trat die religiose Perspektive, in die er sein end-
gultiges Geschichtsbild zu riicken entschlossen war, naturgemiB in

113



der Vorlesung iiber die Perioden der Weltgeschichte zutage. Dieses
Kolleg trachtete den Horern ein moglichst einfaches, dem Gedicht-
nis einprigsames Begriffsschema zu vermitteln, das ihm bei der Be-
wiltigung der MaBe historischer Einzeltatsachen helfen sollte. Es
war aber zugleich mehr als ein bloBes Repetitorium. Jedesmal, wenn
Bichtold diese oft wiederkehrende Vorlesung begann, unternahm er
einen neuen Versuch, eine Skizze des universalen Geschichtsbildes zu
entwerfen, dessen schriftliche Fixierung und Ausfithrung er zu sei-
nem Lebenswerk machen wollte. Er suchte die Geschichte der Wirt-
schaft, der Politik, des Rechts, der Literatur, Kunst, Philosophie
und Religion einer jeden Epoche als Einheit zu erfassen und ihr
einen Wertakzent zu geben, je nachdem sie naher oder ferner war
von der Erkenntnis der absoluten, das heiit der christlichen
Wahrheit.

Der Auftakt war die Schilderung des Wachstums der altorientali-
schen Reiche. Nachdem die Umrisse dessen, was die Forschung von
jenem Geschehen weill, mitgeteilt waren, kam da wohl eine Viertel-
stunde, wihrend der Bichtold es sich erlaubte, jenes Zeitalter als
das der Gottferne und Damonenbesessenheit zu charakterisieren, in-
dem er eine iiberwiltigende Menge von Beispielen fiir die unge-
heuerliche Gewalttitigkeit und Grausamkeit seiner GroBkonige her-
vorsprudelte. Von diesem Hintergrund hob sich die Darstellung der
Geburt der christlichen Religion im kleinen jiidischen Zwischen-
reiche ab. Sehr eingehend wurde die Geschichte des griechisch-romi-
schen Kulturkreises vor der Aufnahme des Christentums behandelt.
Verhiltnismissig viel Zeit widmete Biachtold dabei der griechischen
Philosophie und der Herausarbeitung der Urformen neuzeitlicher,
nichtchristlicher Denkrichtungen. Besondere Faszinationskraft be-
sall die Periode der Rezeption des Christentums durch die grie-
chisch-romische Welt und ihr wichtigstes Problem war die Mischung
von Urchristlichem und antiker Philosophie. Nach dem Gang durch
die in scharfem Kontrast gesehene Theorie und Praxis des Mittel-
alters, kam die groBte Stunde der Vorlesung, die dem Glaubens-
kampf Luthers gewidmet war. Jeder iiber historische Gegenstinde
Vortragende kommt gelegentlich zu einer Personlichkeit, deren Be-
handlung die Zuhérer aufhorchen laBt. Stimme und Redeweise des
Sprechenden sind veriandert. Anzeichen fiir ein erhohtes Beteiligt-
sein, fir eine ungewohnliche Nihe und Verwandtschaft zwischen
dem ldangst entschwundenen Geiste und dem gegenwirtigen, geben

114



der Darstellung gesteigerte Kraft. Diese Wirkung ging von Bichtold
aus, wenn er iiber Luther sprach. Von den Zweifeln des werdenden
Reformators und seinem Kampf um Begnadung redete er wie einer,
der durch #hnliche Krisen zu gehen hatte. Nachdem diese eine
Stunde dem erneuten Eintreten des «Wahrheitsmomentes» in die
europdische Geschichte gewidmet war, wandte sich Bichtold wieder
geduldig dem Bericht des Geschicks der neuen Bewegung zu und
gab der Tatsache ihrer Vermischung mit politischen und wirtschaft-
lichen Tendenzen allen nétigen Nachdruck. Eine Begleiterscheinung
von Bichtolds intensivem Beteiligtsein am Geschehen der Refor-
mation war es, dal} die rein menschlichen Errungenschaften des Re-
naissance-Zeitalters etwas im Schatten blieben. Nicht dal Bachtold
ihre Bedeutsamkeit unterschitzt hiitte. Er stellte fest, daB wesent-
liche Ziige des modernen Menschen in jener Zeit erstmals klar und
scharf hervorzutreten begannen; aber er feierte diese Tatsache nicht.
Hinter dem Zaubervollen der Renaissance sah er immer ihr Di-
monisches. Alle Tendenzen, welche die Sakularisation des Denkens
und Lebens im 19. Jahrhundert vorbereiteten, muBSten ihm notwen-
digerweise fragwiirdig erscheinen. Obgleich das so war, schenkte
sich Biachtold nichts. Mit unbedingter Treue schilderte er die Auf-
l6sungsarbeit der Aufklirungsperiode und ihre Triumphe. Mit leiser
Ironie allerdings beleuchtete er die Versuche der idealistischen Philo-
sophie, zu neuen Synthesen zu gelangen; etwas bitterer wurde diese
Ironie, wenn er vom Stolz und der Hybris des empiristischen Zeit-
alters zu sprechen hatte, in dem wir heute noch drinstecken, das sein
eigenes Zeitalter war.

Diese Ironie war alles andere als etwa ein Zeichen dafiir, daB} er
dies Zeitalter als Richter am MaBstab seiner Wahrheit gemessen und
€s daraufhin verworfen hitte. Er distanzierte sich nicht von unserer
Gegenwart. Er war einer von uns, spiirte Moglichkeiten in dieser
Zeit und litt darunter, daB sie ihm, in seiner universalhistorischen
Perspektive gesehen, klein und nichtig — gotzendienerisch — er-
Scheinen muBte. Diese Erkenntnis war keine unabinderliche Tat-
Sache fiir ihn; sie barg zwei Verpflichtungen in sich, so gewaltiger
Art, daB er ihnen erlegen ist.

Die erste betraf seine wissenschaftliche Arbeit. Selbstverstindlich
durfte er den Fehler, den er vielen Historikern der vorhergehenden
und seiner eigenen Generation vorwarf, aus jedem Sinnzusammen-
hang gerissene Stiickwissenschaft zu treiben, selbst nicht begehen.

115



Wir haben seinen wissenschaftlichen Plan geschildert. Wir haben
jedoch noch nicht geniigend ermessen, welchen personlichen Einsatz
und welche geistige Spannkraft seine Realisierung erforderte. Wir
diirfen nicht vergessen, dal manche Forscher, die der positivisti-
schen Wissenschaft anhingen, privatim einen christlichen Glauben
hegten, der dem Bichtolds nicht allzu unihnlich war. Doch sie teil-
ten ihr Leben in zwei Departemente: Private Uberzeugung und
Dienst an der Wissenschaft. Denn sie schraken zuriick vor dem Ge-
danken, den Anspruch der empirischen Forschung und den der
christlichen Wahrheit gleichzeitig vor der Seele zu haben. Fir
Bichtold gab es da kein Ausweichen. Er war iiberzeugt, daB es nur
eine Wahrheit gibt, dall deshalb die Resultate gewissenhafter, em-
pirischer Forschung sich letzten Endes in die Perspektive der ewigen
Wahrheit fiigen miissen. Das wollte er in seinem universalhistori-
schen Werke erreichen. Er kannte die Klippen illusionistischer und
schematischer Tatsachenanordnung, die ihm drohten. Mit dem Ent-
schluf}, ihnen auszuweichen, hing die standige Abinderung und Fort-
entwicklung seiner Vorlesungen zusammen und seiner Scheu, grofBe
und abschlieBende Werke zu publizieren, bevor er eine Tatsachen-
masse beherrschen wiirde, die Fehlschlisse nahezu unméglich
machen sollte. Moglicherweise hat er sich, weil er jene Klippen
kannte, mit solcher Ziahigkeit und Vorliebe auf dem Gebiet der
Wirtschaftsgeschichte bewegt, das der Natur seiner Gesamtschau
gemaBl am meisten in Gefahr stand, der Vernachldssigung anheim-
zufallen.

Die Tatsache, dall Bichtold keine Trennung duldete zwischen
privater und wissenschaftlicher Wahrheit, gab seinem Lehren un-
gewohnliche Kraft: Weil im Bericht iiber das Kleinste, was er er-
forscht hatte, das Letzte, was er glaubte, mitschwang, lehrte er
lebendige Wissenschaft. Daher kam seine Gewalt iiber alle, die ithm
zuhorten. Weil der bequeme Trennungsstrich fiir ihn nicht existierte,
war sein Interesse an der Geschichte wirkliches Dazwischensein, das
Gegenteil von antiquarischem Liebhabertum.

Solches Hineinnehmen des Personlichsten in das Werk ist aber
auch eine schwere Last. Ein Wanken der personlichen Uberzeugung
stellt sogleich das ganze Werk in Frage. Ein solches zu vermeiden
ist schwer in einer Zeit, in der viele Uberzeugungen um die Geister
ringen und viele ohne Uberzeugung ihres Weges ziehen. Stindiger
Kampf ist die Folge, ein Kampf, der nicht auf die Stunden der Ar-

116



beit beschrinkt ist. Bichtold wire ihm schwerlich erlegen — denn
er war stark und zih — wenn er sich auf ihn beschrinkt hitte.

Aber sein Ungeniigen an der Gegenwart legte ihm nicht nur eine
wissenschaftliche Verpflichtung auf. Sein ganz protestantisches Ver-
antwortungshewuBtsein erlaubte ithm nicht, lediglich als dunkler
Diagnostiker neben unserer Zeit hinzuleben. Uberall, wo sich ihm
Gelegenheit bot, auf ihre Gestaltung praktisch einzuwirken, hat er
eingegriffen und den Kampf gegen alles aufgenommen, was ihm
Irrtum schien. Genau wie er in seiner Wissenschaft die Lostrennung
aus einem letzten Sinnzusammenhang nicht duldete, zog er im offent-
lichen Leben gegen eine Haupterrungenschaft des Liberalismus zu
Felde, die Trennung von Kirche und Staat. Unsere Staatsschule
schien ihm thre wichtigste Aufgabe zu versiumen, solange sie ihren
Schiilern lediglich eine Menge von unzusammenhingenden Wissens-
brocken an den Kopf wirft und die Schwierigkeit, diese Brocken zn
einem Welthild zu ordnen ihren eigenen schwachen Kriften oder
anderen Einfliissen iiberldafit. Es war fiir ihn ein Unding, aus der Re-
ligion ein Fach neben Fichern zu machen, aus ihr, die in allen andern
Fachern sein und ihnen ihren Platz in einem Ordnungssystem an-
weisen sollte. Da Bichtold keine Moglichkeit sah, religiosen Geist
in unserer Staatsschule einzufiihren, focht er fiir die Freie Schule.
Mit Ekel beobachtete er die Tendenz unseres politischen Lebens, sich
In einen wiisten Streit um Anteile an den materiellen Giitern des
Staates zu verwandeln. Seine Diagnose lautete auch hier: Zeitlich
bedingte Ideologien oder Opportunismus reichen nicht aus, dem
offentlichen Leben Mafl und Wiirde zu geben. Er nahm die undank-
barste aller Aufgaben auf sich: fiir die Durchdringung der Politik
mit christlichem Geiste zu streiten. Diese Kiampfe waren hart und
entmutigend. Oft stand Bichtold allein, oder von wenigen umringt.
Liberalistische Dogmen standen noch fester als heute. Auch fiir diese
Angriffe setzte er seine ganze Energie ein. Ihr Erfolg war gering.
Der Gegner war schwer zu packen. Es war das achtungsvolle Er-
staunen, das hofliche Licheln des Ungldubigen, der sich in der Mehr-
heit weiBf und sich dem halb beunruhigenden, halb komischen Phi-
nomen eines Glaubigen gegeniibersieht.

Wir kennen nun die zwei Anspriiche, denen Bichtold zu geniigen
suchte: den des gewaltigen wissenschaftlichen Planes und den des
Kampfes wider die als falsch erkannten Michte der Zeit. Er ging
zu Werke mit Leidenschaft. Er war nicht haushilterisch mit seinen

117



Kriften und wullte sich nicht zu schiitzen. Er vergall sich selbst,
wenn das Werk rief, und spiirte nicht, dal es sein Lebensbhlut weg-
trank. Und als er es merkte, war er nicht wirklich willig abzulassen
und sich zu schonen. Er ging weiter bis zum Ende.

Als ich ihn in den ersten Maitagen des letzten Jahres aufsuchte
und erfrischt zu finden hoffte nach seinem Aufenthalt in Alassio,
fand ich ibn schon im Schatten seines letzten Leidens stehend, ge-
beugt und fiebrig; aber noch immer mutig zur Arbeit, ratend und
anfeuernd.

Ist er ein Einzelgdanger gewesen, der etwas unserer Zeit Fernes
wollte? Nein. Die Not, aus der heraus er suchte, war die allgemeine
Not. Die Kritik, die er gegen die Halbheiten und die Richtungslosig-
keit schleuderte, zu denen das liberalistische Zeitalter gefiihrt hat.
war alles andere als seine private Angelegenheit. Der Ruf nach
einem giiltigen Ordnungssystem fiir die geistige und die materielle
Welt ist heute allgemein. Um die Leitidee aber, die dem neuen
System Sinn geben soll, wogt der Kampf: Die Nation! gellt es uns
Schweizern von zwei Seiten her in die Ohren. Das materielle Wohl
aller! klingt es aus dem Osten. Mit guten Griinden verwarf Bichtold
die Ubersteigerung dieser beiden relativen GroBen zum Absoluten.
Er sah nur eine mogliche Losung: die christliche. Hier konnen wir
ihm nicht alle folgen, weil wir den lebendigen Glauben nicht haben,
den er besall. Keiner von uns aber kann GroBeres tun als zu suchen,
einen klaren Entscheid zu treffen, fiir die erkannte Wahrheit sich
einzusetzen, furchtlos und selbstlos, wie er.

Die schweizerische Demokratie als
geistiges Problem

von Gerold Ermatinger

Die Idee, welche die Entstehung der schweizerischen Eid-
genossenschaft bedingte und deren Dauer gegenwiirtig sank-
tioniert, liegt im Walten jenes eigenartigen, urgermanischen Prin-
zips des «Rechts auf Widerstand» begriindet. Bereits
die germanischen Voélkerwanderungsstimme haben als staatliche
Grundelemente die Zweieinheit von koniglicher Gewalt und Volks-

118



	Hermann Bächtold : 1882-1934

