
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 2

Artikel: Masse und Mythos

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Masse und Mythos
von Hans Barth

Thomas Mann hat in seiner grundgescheiten Studie «Leiden

und Größe Richard Wagners» über das 19. Jahrhundert eine

Bemerkung gemacht, die sowohl bei denen, die sich zutiefst diesem

Zeitalter verhaftet fühlen, als auch jenen, die es bitterböse ah

Quelle alles Übels verunglimpfen, auf Zustimmung wird rechnen

können. «Wir Heutigen,» sagt Thomas Mann, «beansprucht
wie wir sind von Aufgaben, die an Neuheit und Schwierig"
keit allerdings ihresgleichen suchen, haben keine Zeit und

wenig Lust, der Epoche, die hinter uns versinkt (wir nennen
sie die bürgerliche), Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, *ir
verhalten uns zum 19. Jahrhundert wie Söhne zum Vater: volle1

Kritik, wie billig.»1 Wie Söhne zum Vater, wie Erben zum Erb'
lasser, freilich mit der wesentlichen Einschränkung: daß wir —- die

Söhne — der Freiheit ermangeln, die Erbschaft auszuschlagen, sie

nicht antreten zu können, um gewissermaßen von vorne anzufangeI1

mit dem Bau eines eigenen Hauses. Wir müssen das Erbe des

19. Jahrhunderts antreten, im Guten wie im Bösen, das ist ge"

schichtliche Verpflichtung, der wir uns nicht entziehen können-
Dabei ist noch keineswegs ausgemacht, was denn eigentlich als der

ureigenste Erwerb dieses Zeitalters zu «bewerten sei. Worin soll das

Wesen des 19. Jahrhunderts begriffen werden? Ist es — in poliW'
sehen Bereichen — der Ausbau der demokratischen Staatsform 11,1

Zusammenhang mit der Bildung der auf Grund einheitlicher Na'

tionen geeinten Staaten? Ist es — in wirtschaftlicher Hinsicht
der Liberalismus und «seine Gegenbewegung, der proletarisch®
Marxismus? Oder aber die imperialistische Expansion der e/ol

päischen Industrien über die ganze Erde? Ist es — in der geistigel1

Welt — der Anbruch des Nihilismus, wie ihn Nietzsche prophetigC^

vorwegnahm als er von einem Zeitalter sprach, in dem die MeI1

sehen nicht mehr aus und ein wüßten, weil alle überlieferten Wert®

in ihrer Geltung fragwürdig und daher aller Lebenssinn hinfäU1»

geworden seien? Diese Fragen lassen sich in unbegrenzter Folge aP

einanderreihen. Je nach der Perspektive des Rückwärtsgewandte1

c 89-
1 «Leiden und Grösse der Meister». Neun Aufsätze von Thomas Mann (1935),

98



verschiebt sich die Antwort, und es ist nicht abzusehen, was in klar
Und eindeutig umschriebenem Sinne als Hauptstück unseres Erbes
nach der Bestandaufnahme des riesigen Vermögens zu gelten hat.

So seien denn zwei Tatsachen herausgehoben. Es gibt im 19.
Jahrhundert, abseits von aller lauten Fortschrittsseligkeit im Hinblick
auf die steigende Prosperität, abseits vom unbeschwerten Glauben,

es sei die soziale und geistige Problematik durch rationale
Gestaltung der Welt und durch Intensivierung der Technik zu
überwinden, eine seinerzeit wenig beachtete, aber nichtsdestoweniger

eindringliche Opposition gegen die Errungenschaften der
Französischen Revolution und die Sozialphilosophie Jean-Jacques
Rousseaus. Es gab höchst unzeitgemäße Warner, deren
pessimistische Prophetien kaum zum Aufhorchen, geschweige denn zu
ernsthafter Beachtung zwangen, Prophetien, die wir heutzutage
erschüttert auf ihre Richtigkeit hin zu prüfen vermögen. Diese
Gegnerschaft zur Grande révolution wird gebildet durch — ich
nenne nur repräsentative Namen — Burke, de Maistre, de Bonald,
Friedrich Julius Stahl, Karl Ludwig v. Haller, Donoso Cortes,
Constantin Frantz, Jacob Burckhardt.

Die zweite Tatsache, auf die abzustellen ist, besteht in der
Vermehrung der Bevölkerung Europas. Diese Vermehrung erfolgte «in
Proportionen, zu denen die Weltgeschichte keine Parallelen
aufweist (wenigstens nicht aus Ländern, die ihre Bevölkerung nicht
durch Einwanderung vergrößerten)».2 Die Bevölkerung ganz Euro-
Pas, die für das Jahr 1800 auf 180 Millionen berechnet wird, be-

trug im Jahre 1910 450 Millionen. Dabei ist aber nicht
berücksichtigt, daß Europa noch eine gewaltige Auswanderung zu ver-
Seichnen hatte, die in der Zunahme seiner eigenen Bevölkerung
um das Zweieinhalbfache keineswegs zum Ausdruck kommt; so
hat sich die Einwohnerzahl der Vereinigten Staaten von Amerika
von 5,3 Millionen (1800) auf 77,1 Millionen i,m Jahre 1900 erhöht.

Gegen die Französische Revolution, die ein Stahl als

«weltgeschichtliche Katastrophe»,3 ein de Bonald als das «crime de
1 Europe», als einen «appel fait à toutes les passions par toutes les

erreurs»4 bezeichnete, sind u. a. zwei Vorwürfe geltend gemacht
forden. Verfassungen, das Recht überhaupt, können nach vor-

2 Eduard Fueter «Weltgeschichte der letzten hundert Jahre» (1921), Seite 421/2.
«Geschichte der Rechtsphilosophie», 3. Auflage (1856), Seite 300.
«Pensées diverses» in den «Oeuvres» von Bonald, (1858), Seite 369.

99



gefaßten Anschauungen gar ni,cht geschaffen und konstruiert werden.

Ein de Maistre war mit einem Friedrich Carl
v. Savigny durchaus der Überzeugung, daß Staatsordnungen,
und in ihnen alle® Recht, wachsen und erzeugt werden durch
innere «still wirkende Kräfte, nicht durch die Willkür des

Gesetzgebers»/' Die Revolution habe jene organischen Gebilde, als welches
das Recht zu betrachten ist, vernichtet. Diese Ansicht vertrat ja
auch Constantin F rantz in seiner Schrift «Louis Napoleon»
aus dem Jahre 1852." Die Französische Revolution war gegen das

alte Recht als solches gerichtet. Das neue Recht sollte aus der

einen, allgemeinen Vernunft abgeleitet werden, ohne Rücksicht
auf überlieferte und bewährte Reohtsvorstellungen. Das nach Stand
und Leistung gegliederte Volk wurde in der Revolution aufgelöst
in «eine unterschiedslose Masse», der zudem noch die Eigenschaft
der Souveränität zuerkannt worden war. Diese «unterschiedslose
Masse» hieß die Quelle aller Autorität, allen Rechts, das heißt aller
Herrschaft. Nicht zu unterschätzen ist in diesem Zusammenhang
Rousseaus Lehre von der natürlichen Güte der menschlichen Natur.
Das Übel in der Welt stammte nach dem Genfer Philosophen aus

der mangelhaften Ordnung des menschlichen Zusammenlebens in
Staat und Familie. Es brauchte also nur die äußere rechtliche
Ordnung, die Staatsverfassung, verändert und dem von Natur aus guten
Menschen angepaßt zu werden, damit ein Zustand von fast para-
disischer Vollkommenheit zu erreichen wäre. Hält man dazu, daß

das Streben nach Glück, nach physischem Wohlergehen auf dieser
Erde, zu einem wesentlichen Bestandteil der menschlichen Seele

gerechnet werden muß (zum mindesten nach dem Urteil ei,ner
hedonistischen Psychologie) und daß ferner die Menschen gerade in
ihrem Glücksverlangen einander im letzten gleich sein sollen, so

kann man einer Behauptung Jacob Burckhardts kaum ihre
Berechtigung aberkennen. «Das entscheidend neue, was durch die

Französische Revolution in die Welt gekommen, ist,» sagt Burck-
hardt, «das Änderndürfen und Ändernwollen mit dem Ziele des

5 Savigny «Vom Beruf unserer Zeit für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft»*
2. Auflage (1828), Seite 14. Vergl. dazu de Maistres «Essai sur le principe générateur

des constitutions politiques» (1809), in dem erklärt wird, es sei einer der

größten Fehler zu glauben, Verfassungen könnten a priori geschaffen werden. (§ 1)
6 Diese außerordentlich interessante Schrift wurde 1933 unter dem Titel «Masse

oder Volk» von Franz Kemper neu herausgegeben. Vergl. für das Folgende S. 58 ff»

100



öffentlichen Wohls.»7 «Die Triebkraft bei diesem allem ist ein
großer optimistischer Wille, womit die Zeiten seit Mitte des 18.
Jahrhunderts erfüllt sind. Vorausgesetzt wird die Güte der menschlichen

Natur, welche doch aus Gut und Böse gemischt ist. Jener
Wille hofft von Änderungen ein wachsendes und definitives Heil
und glaubt letzteres bei jeder Krisis ziemlich nahe vor sich zu sehen,
wie eine Berghöhe beim Föhn. Eine Nation, Kaste, Bildungsschicht
nach der anderen ist davon ergriffen worden und hat gemeint:
wenn das für sie Wünschbare erreicht sei, so könnte die Welt
dann für einige Zeit stillestehen; man denke nicht, daß dies eigene
Wollen allen Übrigen und Künftigen auch ein Recht zum Wollen
verlieh. Man vergaß zu gerne, wie weit schon Rousseau das Ziel
gesteckt hatte mit seinen Reden vom «Genre humain», das durch
Rückkehr zu einfacheren idealen Zuständen gleichmäßig glücklich
zu machen wäre. Die Wünsche aber sind weit überwiegend
materieller Art, so ideal sie sich gebärden, denn die weit meisten
verstehen unter Glück nichts anderes; materielle Wünsche aber sind
tn sich und absolut unstillbar, selbst wenn sie unaufhörlich erfüllt
würden, und dann erst recht.»

Kein Wunder, daß gegen Ende des 19. Jahrhunderts — 1895 —
ein Werk erscheint, das, so umstritten seine soziologischen und

psychologischen Einsichten und Analysen auch sein mögen, doch
Verdienstvoll bleiben wird, weil es den Anbruch eines «Zeitalters
der Massen» verkündet und darum den Begriff der Masse erstmals
allseitig wissenschaftlich zu klären unternimmt: die «Psychologie
des Foules» von Gustave le Bon. Kein Soziologe, kein Sozial-

Philosoph kann es sich seither leisten, an dem gesellschaftlichen
Phänomen der «Masse» vorbeizugehen. Mir will scheinen, daß im
wissenschaftlichen Schrifttum, das den Begriff der Masse zum
Gegenstand hat, grosso modo, zwei verschiedene Richtungen
festzustellen sind. Die eine spricht vorwiegend vom Massenmenschen,
und zielt damit, darin weitgehend in Übereinstimmung mit le Bon,
auf die Analyse einer Art Mensch, die dadurch zu kennzeichnen
lst, daß in ihr ein Schwinden der bewußten, eigenständigen und
sclbstverantwortlichen Persönlichkeit zugunsten eines Überhand-
Uehmens der Orientierung des gesamten Handelns an Gefühlen, die
111 der «Rassenseele», in den unbewußten Grundlagen der Seele also,

Vergl. Burckhardt-Gesamtausgabe Band VII, Seite 431 ff.

101



verankert sind, spürbar wird. Der Massenmensch ist nicht nur ein

gesellschaftliches, sondern auch, und das vor allem, ein ethisches

Phänomen. In diesem Sinne hat José Ortega y Gasset den

Massenmenschen geistvoll beschrieben. Dem Massenmenschen

eignet «eine ungehemmte Ausdehnung seiner Lebenswünsche und

die grundsätzliche Undankbarkeit gegen alles, was sein reibungsloses

Dasein ermöglicht hat.» 8 Er ist ein Geschöpf, dessen innere
LTnkultur sich überall durchsetzt, ein Geschöpf auch, das sich seiner
Mediokrität in keiner Weise schämt, sondern sie als selbstverständlich

betrachtet. Es verzichtet auf allen Adel der ungewöhnlichen
oder hervorragenden Leistung. Schon le Bon hatte festgestellt, daß

die Masse nicht den Geist, sondern nur die Mittelmäßigkeit in sich

aufnehme. Dieser vornehmlich von der Psychologie her gebildete
Begriff des Massenmenschen entsteht durch einen Vergleich. Und

zwar stellt man den Einzelnen, der als solcher für sein Handeln und
Verhalten der Gesellschaft verantwortlich ist, und den man als

rationaler Überlegung fähig, und rationaler Beweisführung
zugänglich betrachtet, jenem Menschen gegenüber, der als «Glied einer
Vielheit» gilt. Sobald der Mensch «Glied einer Vielheit» wird,
verringern sich seine rationalen Eigenschaften, sein Verantwortungsbewußtsein

setzt aus und alle gefühls- und triebmäßigen Kräfte
wachsen an und übernehmen die Führung in seinem Handeln. «Die
Massen kennen nur einfache und übertriebene Gefühle. Meinungen,
Ideen, Glaubenssätze, die man ihnen einflößt, werden daher nur in
Bausch und Bogen von ihnen angenommen oder verworfen und als

unbedingte Irrtümer betrachtet. So geht es stets mit Überzeugungen,
die auf dem Wege der Beeinflussung, nicht durch Nachdenken
erworben wurden. Jedermann weiß, wie unduldsam die religiösen
Glaubenssätze sind und welche Gewaltherrschaft sie über die Seelen

ausüben. Da die Masse in das, was sie für Wahrheit oder Irrtum
hält, keinen Zweifel setzt, anderseits ein klares Bewußtsein ihrer
Kraft besitzt, so ist sie ebenso eigenmächtig wie unduldsam. Der

Einzelne kann Widerspruch und Auseinandersetzung anerkennen,
die Masse duldet sie niemals.»

Es gibt, wie angedeutet, eine zweite Richtung, für die der
Begriff der Masse eindeutig aus der Sozialgeschichte des 19.

Jahrhunderts verständlich wird. Es konnte nicht verborgen bleiben, daß

8 «Der Aufstand der Massen» (1931), Seite 61.

102



der Begriff der Masse in Verbindung gebracht werden muß mit
dem Begriff des Proletariats, das im 19. Jahrhundert entstanden
ist. «Masse,» sagt Sombart, «ist vor allem das Industrieproletariat.
Dieser Haufe von Menschen ist völlig ungegliedert, völlig amorph
und kann die Vorstellung einer aus lauter Einsern gebildeten
Summe, einer reinen Quantität erwecken. Jede Hierarchie ist
verschwunden.» 9 Das Entstehen einer proletarischen Masse wurde auch
dadurch begünstigt, daß dem spezifischen Lohnarbeiter eine
Veränderung seiner sozialen Stellung beinahe unmöglich war. G o e t z

Briefs hat daher folgende Begriffsbestimmung vorgenommen:
«Proletarier ist der Lohnarbeiter (oder nicht beamtete
Gehaltsbezieher), der in der fortlaufenden Veräußerung seiner Arbeitskraft

seine ausschließliche oder für die Lebenshaltung entscheidende

Einkommensquelle hat und daher zu dauernder Reproduktion

des Lohnarbeilsverbältnisses gezwungen ist.» 10 Auch Robert
Michels hebt hervor, daß die Bildung des modernen proletarischen

Klassenbewußtseins durch «die so gut wie absolute Unmöglichkeit

des Überganges von der Klasse der Lohnarbeiter zu der der
Besitzer der modernen Arbeitsmittel vollendet worden ist.» 11

Es ist also zum mindesten verständlich, wenn man die Begriffe
Proletariat und Masse zueinander in Beziehung gesetzt hat. Diese
Beziehung ist von Theodor Geiger zum Gegenstand einer
ausgezeichneten Untersuchung gemacht worden.12 Masse ist hier
nicht irgendein durch gefühlsmäßige Ansteckung bedingte «unité
mentale», wie sie de Bon begriff. Man kann den soziologischen
Massebegriff weder in der «großen Zahl» noch in der «psychischen
Haltung der Individuen» begründen. Geiger geht aus vom
Volkskörper als einer nationalen Wertgemeinschaft. Der Volkskörper
trägt eine «von einer Oberschicht weniger repräsentierte nationale,
ilas heißt politische und kulturelle Einheit.» «Die passive von der
aktiven Gestaltung und Darlegung der nationalen Einheit aus-

9 Werner Sombart «Der proletarische Sozialismus» (1924), Band I, Seite 109.
10 Vergl. Briefs «Das gewerbliche Proletariat» im «Grundriss der Sozialöko-

n°mie» (1926), IX. Abteilung, I.Teil: Die gesellschaftliche Schichtung im Kapita-
'ismus, Seite 150.

11
Vergl. Michels' reich dokumentierte Untersuchung «Psychologie der anti-

^Hpitalistischen Massenbewegungen». Am gleichen Orte wie Briefs, Seite 267.
12

Geiger «Die Masse und ihre Aktion. Ein Beitrag zur Soziologie der
Revolutionen» (1926). Vergl. ferner Heinz Marr «Die Massenwelt im Kampf um ihre

°rm. Zur Soziologie der deutschen Gegenwart» (1934).

103



geschlossene Volksmenge überläßt die aktive Rolle der Oberschicht,
so lange die Vorstellung einer Weltrepräsentation vorhält.» Wenn

nun aus irgendeinem Grunde der Gesamtheit der Beherrschten die

herrschende Sicht nicht mehr als Trägerin der repräsentativen
Werte des ganzen Volkskörpers erscheint, so trachtet die
Oberschicht danach, die Einbuße an normgebender Kraft, die sie besaß,

wettzumachen durch Maßnahmen der Gewalt. Was einst in organischer

Weise den Volkskörper innerlich einte, soll nunmehr durch
äußere Macht gewährleistet werden. «Die bisher anerkannte
repräsentative Schicht sucht die vordem auf den gemeinsamen
Wertvorstellungen des Verbandes fundierte Ordnung nunmehr auf
mechanische Weise zu erhalten, dabei die Gültigkeit der
Wertvorstellungen teils sich selbst, teils nur den passiven Willen weiterhin
vortäuschend.»

Auf diese Weise wird einer Schichtung in zwei Klassen Vorschub
geleistet: es gibt eine konservative Oberklasse der Wenigen und
die fortschrittlich-revolutionäre der Vielen. Für Geiger ist das
Proletariat die Vielzahl derjenigen, die von einer Oberklasse als

Objekt behandelt werden, das Proletariat bilden die Massen, aus
welchem die akut revolutionär bewegte Masse entstehen kann. Diese
Masse ist gekennzeichnet durch eine «negierende Haltung gegenüber

dem bestehenden sozialen System». Sie ist nicht eingegliedert
in das Ganze des Volkskörpers, nicht bezogen auf gemeinsam
verpflichtende Werte. Sie ist darum rein destruktiv. — Es ist
aufschlußreich, in diesem Zusammenhang das Verhältnis von Demokratie

und Masse zu berühren. Die unglücklicherweise verbreitete
Meinung, es sei Demokratie mit Massenherrschaft gleichzusetzen,
wird von Geiger mit Recht abgelehnt. Die Demokratie will
grundsätzlich, wenn nicht das Entstehen, so doch zum mindesten das

Explodieren der revolutionären Masse verhindern; denn sie anerkennt
keine an sich bestehende Oberschicht, die infolge ihrer Geistigkeit
und ihrer äußern Macht die nationalen Werte ausschließlich
verkörperte, sondern die Führerschicht der Demokratie, die für ihren
Restand ebenso notwendig ist wie für jede andere Staatsform, re"

krutiert sich im Idealfall nach Maßgabe der persönlichen Leistung
des Einzelnen. Das Problem der Masse brauchte für die Demokratie
nicht akut zu werden, wenn die Gesamtheit des Volkes, trotz
mannigfaltiger, individueller Verschiedenheiten bestimmte Werte
als allgemein verbindlich anerkennt.

104



«Das Wesen der Demokratie besteht in der besonderen
demokratischen Art, wie die politische Führung der Nation organisiert
tst. Die demokratische Führung unterscheidet sich von allen
anderen dadurch, daß es keine traditionelle Führerschicht gibt,
sondern daß die Auswahl der Führer stets unmittelbar oder mittelbar
aus der Gesamtheit des in allen Schichten und Klassen grundsätzlich

politisch gleichberechtigten Volkes geschieht. Diese Demokratie
hat ihren Sinn gerade in dem stillen Eingeständnis, daß nur eine

wertbezogene Schichtung Rechtfertigung und somit Bestand habe.
Beim Fehlen gemeinsam anerkannter Werte, die eine Stufung der
Verbandsglieder nach dem Grade des Dienstes am Werttranszendenten

rechtfertigen, gibt es nur zwei Möglichkeiten: Aufrechterhaltung
der Stufung durch die Oberschichten aus eigenem Recht — das ist:
mit Machtmitteln. Oder Aufgeben der Stufung. Die erste
Alternative hat zur Folge die revolutionäre Katastrophe, weil sie auf die
Dauer eine bloße Machtordnung ohne transzendenten Titel nicht
haltbar ist; so wird also der revolutionären Explosion vorgebeugt
durch die «Demokratie», welche an die Stelle der im Bereich des

Staatslebens verlorenen gestuften Gemeinschaft ein Wert («vor
Gott») die Gemeinschaft der Gleichheit in der Ordnung zu setzen
sucht. Denn dies ist der soziologische Sinn der demokratischen
Staatsform: Gemeinschaft, Wir, bedarf eines Bezogenheitsgehaltes;
das ist bei der demokratischen Nation die nationale Ordnung
Selbst —: die praktische Gestalt des Gesellschaftsprinzips wird
zum intentionalen Gehalt der Gemeinschaft. Darum haben
Nationen ausgesprochen demokratischer Haltung jenen geradezu
erstaunlichen und oft lächerlich erscheinenden Staatsstolz (Amerika),
Während anderwärts (altes Deutschland, Frankreich) der «nationale
Kulturstolz» typisch ist. Gemeinschaft in der Ordnung, — Gemeinschaft

im Wert. .!»
Es wäre unrichtig, wollte man den vorherrschend psychologisch-

ethisch begründeten Begriff des Massenmenschen ausspielen gegen
den Begriff der Masse, wie er sich aus einer zugleich historischen
und systematischen Analyse der Entstehung des Proletariats er-
Seben hat. Auch das umgekehrte Verfahren ist durchaus abwegig.
Ds ist vielmehr auf Grund geschichtlicher Erfahrung daran fest-
znhalten, daß die Eigenschaften des Massenmenschen, sein Verzicht
auf eigenständiges, verantwortliches rationales Handeln zugunsten
e,ner beinahe ausschließlichen Orientierung an den irrationalen

105



Mächten des Gefühls, gerade nicht nur auf das Proletariat
beschränkt sind, sondern daß sie als ein allgemein-menschliches
Charakteristikum zu gelten haben. Alle, die das Heraufkommen der
Masse ahnten oder seherisch vorwegnahmen wie etwa Donoso Cortes,
Constantin Frantz, Burckhardt, alle, die dieses Phänomen zum

Gegenstand wissenschaftlicher soziologischer oder psychologischer
Untersuchung, sei sie historischer oder systematischer Natur,
machen, wie de Bon und ihm folgend ungezählte Soziologen, stellten
fest, daß zur Masse der Führer gehört, wie die Nacht zum Tag-
So sagt Michels : «Die Masse bedarf der Führerschaft. Sie

unterliegt psychologisch dem ehernen Gesetz der Oligarchie je mehr,
desto mehr ihr organisches Wesen in die Banden straffer Organisation

gespannt wird und die Kompetenzunterschiede zwischen ihr
mit den Führern wachsen.» 13 Auch Constantin Frantz
bestätigt diese Meinung, wobei allerdings festgehalten zu werden

verdient, daß für ihn der Begriff des Führers mit dem des Diktators

oder Cäsars gleichbedeutend ist. Er sagt in seinem «Louis
Napoleon»:

«Aufgabe: Es ist ein Volk gegeben, welches die ganze
Substanz seines alten Staatslebens zerstört und seitdem keine gemeinsame

Staatsanschauungen mehr hat, gleichwohl aber einer öffentlichen

Gewalt und einer öffentlichen Ordnung bedarf. Was ist also

zu tun?» (Das heißt, gegeben ist das, was Frantz auch «unterschiedslose

Masse» nennt, nämlich eine «atomisierte», ihrer überlieferten
politischen Formen und deren tragende sittlich-rechtliche Vorstellungen

beraubte «Bevölkerung».) «Auflösung: Dieses Volk
stellt einen Mann an seine Spitze, der den Kollektivwillen des Volkes

in sich zusammenfaßt, und dieser Mann gibt eine Verfassung, welche

vom Volk ratifiziert wird. Dieser Mann regiert, nicht in Kraft der

Legitimität oder sonst einer moralischen Idee, sondern im Namen

einer physischen Notwendigkeit, da er auf der Majorität ruht und

die Notwendigkeit vorliegt, daß sich die Minorität unterwerfen
muß.» Die Möglichkeit eines Cäsarismus, wie Frantz das neue

Staatsprinzip, das durch den Volkswillen zwar getragen, aber durch

Gewalt gewährleistet wird, nennt, hat im übrigen auch Burckhardt

eindeutig ausgesprochen. In den historischen Fragmenten aus dein

Nachlaß heißt es:

13 A. a. O. S. 358/9.

106



«Von sozialer Seite wird durchweg ein allmächtiger Staat postuliert;

denn daß die Gesellschaft von sich aus die betreffenden
Wünsche (nämlich nach Wohlergehen und Glück) verwirklichen
Werde (wie es eigentlich sein sollte), erwartet und hofft man nicht;
daher schiebt man diese Aufgaben dem Staate zu, welcher die nötigen

Zwangsmittel hat oder sie schaffen wird zugunsten einer
prätendierten Allfürsorge, und also eine unerhörte Machtfülle braucht.
Diesen allmächtigen Staat aber wollen die Streber in die Hände
nehmen und leiten. Der Ursprung oder eher die Voraussetzung
dieses sozialen Programmes liegt im Cäsarismus.»

Wenn wir uns vergegenwärtigen, daß dem Massenmenschen, wie
Le Bon meint, Ideen, die sein Handeln und seine Wünsche
bestimmen, «nur in sehr einfacher Gestalt zugänglich» sind, so muß
die Frage nach Sinn und Wesen der die Masse bewegenden Ideen
sich unwillkürlich aufdrängen. Denn es sind in der Regel bestimmte
Vorstellungen, Bilder, die den Massen als Wünschbarkeiten, als
Ziele vorschweben und nach Verwirklichung streben. Wer solche
Bilder, die für die Masse ein Anreiz zur Gefolgschaft zu bilden
vermögen, schafft, kann ein Führer heißen oder es werden.

Es gehört zu den rätselhaften Zufällen, an denen die Geschichte
nicht arm ist, daß der rationale französische Geist das irrationale
Wesen aller Geschichte bildenden, weil die Massen befeuernden
Ideen in seltener Intensität erkannt und dargestellt hat. Es ist dies
geschehen im Werk von Georges Sorel. Sorel kam philosophisch
von Bergson, der mit der mechanistischen Erfassung der Lebensvorgange

grundsätzlich gebrochen hatte. Dem Leben als solchem eignet
Freiheit. Die allseitige Determinierung trägt, gewissermaßen post
Westum, der Verstand in die Wirklichkeit hinein. Das Leben
entsteht sich jeder rationalen Berechenbarkeit, weil ihm, auch in seinen
itedersten Formen, ein begrenztes Maß von Freiheit zukommt.
Man darf sich indessen nicht auf einen angeblichen Irrationalismus
Morels versteifen. In einem Sinne freilich kann man Sorel einen
Ifrationalisten nennen: er durchschaute nämlich, daß Ideen, welche
tur wenig übereinstimmen mit der Wirklichkeit, diese dennoch zu
Verändern vermögen, wenn sie als Leitgedanken oder Zielvorstel-
lungen das Tun der Menschen bestimmen. Eine solche wirklichkeits-
Verändernde, ideelle Macht ist der Mythos. Man darf den Sorelschen
Mythos nicht verwechseln mit dem, was etwa Görres oder Bachofen
einen Mythos genannt haben. Eine eigentliche Theorie des Mythos

107



hat Sorel nicht geliefert. Das hat, freilich mit einer nicht unwesentlichen

Radikalisierung, erst Vilfredo Pareto getan. Sorel hat den

Begriff nur soweit erläutert und geklärt, als er ihn für seine Zwecke

brauchte. In der Einleitung zu den «Réflexions sur la violence»
schreibt Sorel: «Les hommes qui participent aux grands mouvements

sociaux, se représentent leur action prochaine sous forme
d'images de batailles assurant le triomphe de leur cause. Je proposais

de nommer mythes ces constructions dont la connaissance offre
tant d'importance pour l'historien.» 14 Der Mythos ist ein Bild, in
welchem sich historische Kräfte niedergeschlagen haben. Geschichtliche

Mächte verdichten sich zu einem Bild, das allen Kämpfern
für ein bestimmtes Ziel vorschwebt und sie zu neuen Taten
entflammt. Der Mythos hat mit einer «analyse réfléchie» nichts zu tun-
Seine Inhalte brauchen auch nicht verwirklicht zu werden. Darum
darf man ihn nicht vergleichen mit dem, was nach der

sogenannten «Verwirklichung» davon noch übrig bleibt. Der Mythos
ist nur ein «image motrice», eine aufreizende, bewegende und darum

geschichtebildende Kraft. Hat er aber diese seine eigentümlichste
Aufgabe erfüllt, so besitzt er keine Verpflichtungen mehr. Der

Mythos ist ein «ensemble d'images capables d'évoquer en bloc et

par une seule intuition la masse des sentiments qui correspondent

aux diverses manifestations de la guerre engagée par le socialisme

contre la société moderne». In den Mythen müssen sich die
«tendances les plus fortes d'un peuple, d'un parti ou d'une classe»

verkörpern, «tendances qui viennent se présenter à l'esprit avec
l'insistance d'instincts dans toute les circonstances de la vie et q111

donnent un aspect de pleine réalité à des espoirs d'action prochaine
sur lesquels se fonde la réforme de la volonté.» Der Mythos ist ein

Mittel, um in der unmittelbaren Gegenwart Taten vollbringen zU

können. Zur Wahrheit gibt es vom Mythos aus keine Brücke. Die

Frage etwa, ob ein Mythos wahr sei, das heißt, ob sein Inhalt auf die

Wirklichkeit zutreffe oder nicht, ist vollkommen belanglos im
Hinblick auf seine wichtigste und ausschließliche Funktion, näinlic'1

Taten zu bewirken, zum Kampfe zu befeuern.
Man kann den Mythosbegriff Sorels lösen von seiner inhaltlichen

Prägung, die er bei den französischen Syndikalisten erhalten hatte-

14 «Reflexions sur la violence», 7. Auflage (1930), Seite 32, 173, 179 und 180ff*

Vergl. ferner das ausgezeichnete Buch: «Georges Sorel. Der revolutionäre K00

servatismus» von Michael Freund (1932).

108



Für Sorel war die «grève générale» ein Mythos, der letzte und
einzige, welcher der arbeitenden Klasse zur Übernahme der gesamten
staatlichen und wirtschaftlichen Macht verhelfen sollte zum Zwecke
der Rettung der abendländischen Zivilisation (S. 351). Vollzieht
man diese Lösung, so bleibt der Mythos als geschichtebildende Kraft
dbrig, man mag seinen Inhalt bestimmen wie immer man will: als

Mythos des Blutes, des Bodens, wie bei Alfred Rosenberg, als Mythos
des Staates, wie im faschistischen Italien. Mythos wird das, was
Kräfte weckt und Kräfte sammelt, was eint und zu Taten aufreizt.
Der Mythos ist gleichgültig gegen Wahrheit und Falschheit. Man
braucht in der Ausdeutung der Funktion des Mythos nur so weit
zu gehen wie Pareto in der Deutung der gesamten geistig-religiösen,
sittlich-rechtlichen Welt, so erhält der Mythos neben seiner Sorel-
schen noch die andere Aufgabe, das faktische geschichtliche
Geschehen moralisch zu rechtfertigen oder gar religiös zu verklären.
Der Mythos kann dann grundsätzlich jede, auch eine unsittliche
Tat durch einen Appell an die Gefühle vollbringen helfen. Er wird
zu einer irrationalen, mächtebeschwörenden Kraft par excellence.

Masse und Mythos gehören zusammen. Denn Masse wird in ihrem
Verhalten nicht bestimmt durch rein rationale, auf die Norm einer
ewigen Vernunft gerichteten Überlegungen und Taten; der Grund
dires Tuns liegt vielmehr in Gefühlen, deren Ursprung aus
unbewußten, irrtümlichen Schichten unverkennbar ist. An sie wendet
Slch der Mythos, in dem er sie aufruft, sammelnd eint und zur Tat
Geibt.

Es gibt nur eine produktive Kritik an dieser Beziehung zwischen
Masse und Mythos:

die Erziehung zur eigenständigen, selbstverantwortlichen Person.

Und das innerhalb der Demokratie, die sich aus

eigenständigen Persönlichkeiten, die sich dem Ganzen und sich selbst

verantwortlich wissen, «zusammensetzt».

109


	Masse und Mythos

