Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 2

Artikel: Masse und Mythos

Autor: Barth, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Masse und Mythos

von Hans Barth

Th(vmas Mann hat in seiner grundgescheiten Studie «Leiden
und GroBe Richard Wagners» iiber das 19. Jahrhundert ein®
Bemerkung gemacht, die sowohl bei denen, die sich zutiefst diesem
Zeitalter verhaftet fiihlen, als auch jenen, die es bitterbose als
Quelle alles Ubels verunglimpfen, auf Zustimmung wird rechne?
konnen. «Wir Heutigen,» sagt Thomas Mann, «beansprucht
wie wir sind von Aufgaben, die an Neuheit und Schwierig"
keit allerdings ihresgleichen suchen, haben keine Zeit und
wenig Lust, der Epoche, die hinter uns versinkt (wir mnenné?®
sie die biirgerliche), Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, wir
verhalten uns zum 19. Jahrhundert wie Sohne zum Vater: volle?
Kritik, wie billig.»* Wie Sohne zum Vater, wie Erben zum Erb-
lasser, freilich mit der wesentlichen Einschrinkung: daB wir — di¢
Séhne — der Freiheit ermangeln, die Erbschaft auszuschlagen, $i
nicht antreten zu kénnen, um gewissermaBen von vorne anzufange”
mit dem Bau eines eigenen Hauses. Wir miissen das Erbe de®
19. Jahrhunderts antreten, im Guten wie im Bosen, das ist g%
schichtliche Verpflichtung, der wir uns nicht entziehen konne™
Dabei ist noch keineswegs ausgemacht, was denn eigentlich als def
ureigenste Erwerb dieses Zeitalters zu bewerten sei. Worin soll das
Wesen des 19. Jahrhunderts begriffen werden? Ist es — in politi*'
schen Bereichen — der Ausbau der demokratischen Staatsform
Zusammenhang mit der Bildung der auf Grund einheitlicher Na
tionen geeinten Staaten? Ist es — in wirtschaftlicher Hinsicht —
der Liberalismus und seine Gegenbewegung, der prole-tarisc'he
Marxismus? Oder aber die imperialistische Expansion der eur?’
piaischen Industrien iiber die ganze Erde? Ist es — in der geist‘ig"’Il
Welt — der Anbruch des Nihilismus, wie ihn Nietzsche prophetisch
vorwegnahm als er von einem Zeitalter sprach, in dem die Mer-
schen nicht mehr aus und ein wiiBten, weil alle iiberlieferten Weri.iﬁ
in ihrer Geltung fragwiirdig und daher aller Lebenssinn hinfallié
geworden seien? Diese Fragen lassen sich in unbegrenzter Folge 3
einanderreihen. Je nach der Perspektive des Riickwirtsgewand?®”

),5.89

! «Leiden und Grosse der Meister». Neun Aufsitze von Thomas Mann (1935

98



verschiebt sich die Antwort, und es ist nicht abzusehen, was in klar
und eindeutig umschriebenem Sinne als Hauptstiick unseres Erbes
nach der Bestandaufnahme des riesigen Vermogens zu gelten hat.

So seien denn zwei Tatsachen herausgehoben. Es gibt im 19. Jahr-
hundert, abseits von aller lauten Fortschrittsseligkeit im Hinblick
auf die steigende Prosperitit, abseits vom unbeschwerten Glau-
ben, es sei die soziale und geistige Problematik durch rationale
Gestaltung der Welt und durch Intensivierung der Technik zu
uberwinden, eine seinerzeit wenig beachtete, aber nichtsdesto-
weniger eindringliche Opposition gegen die Errungenschaften der
Franzésischen Revolution und die Sozialphilosophie Jean-Jacques
Rousseaus. Es gab hochst unzeitgemidfe Warner, deren pessi-
mistische Prophetien kaum zum Aufhorchen, geschweige denn zu
ernsthafter Beachtung zwangen, Prophetien, die wir heutzutage
erschiittert auf ihre Richtigkeit hin zu prifen vermogen. Diese
Gegnerschaft zur Grande révolution wird gebildet durch — ich
lenne nur reprasentative Namen — Burke, de Maistre, de Bonald,
Friedrich Julius Stahl, Karl Ludwig v. Haller, Donoso Cortes, Con-
Stantin Frantz, Jacob Burckhardt.

Die zweite Tatsache, auf die abzustellen ist, besteht in der Ver-
mehrung der Bevolkerung Europas. Diese Vermehrung erfolgte «in
Proportionen, zu denen die Weligeschichte keine Parallelen auf-
weist (wenigstens nicht aus Léndern, die ihre Bevilkerung nicht
durch Einwanderung vergroBerten)».? Die Bevolkerung ganz Euro-
pas, die fiir das Jahr 1800 auf 180 Millionen berechnet wird, be-
trug im Jahre 1910 450 Millionen. Dabei ist aber nicht beriick-
sichtigt, daB Europa noch eine gewaltige Auswanderung zu ver-
Zeichnen hatte, die in der Zunahme seiner eigenen Bevilkerung
Um das Zweieinhalbfache keineswegs zum Ausdruck kommt; so
hat sich die Einwohnerzahl der Vereinigten Staaten von Amerika
von 5,3 Millionen (1800) auf 77,1 Millionen im Jahre 1900 erhdht.

Gegen die Franzosische Revolution, die ein Stahl als «welt-
geschichtliche Katastrophe»,” ein de Bonald als das «crime de
l’]-*Illrope»., als einen «appel fait a toutes les passions par toutes les
erreurs»* bezeichnete, sind u. a. zwei Vorwiirfe geltend gemacht
Worden. Verfassungen, das Recht iiberhaupt, koénnen nach vor-

'2 Eduard Fueter « Weltgeschichte der letzten hundert Jahre» (1921), Seite 421/2,
* «Geschichte der Rechtsphilosophie», 3. Auflage (1856), Seite 300.
* «Pensées diverses» in den «Oeuvres» von Bonald, (1858), Seite 369.

99



gefallten Anschauungen gar nicht geschaffen und konstruiert wer-
den. Ein de Maistre war mit einem Friedrich Carl
v. Savigny durchaus der Uberzeugung, daB Staatsordnungen.
und in ihnen alles Recht, wachsen und erzeugt werden durch
innere «still wirkende Krafte, nicht durch die Willkiir des Gesetz-
gebers».” Die Revolution habe jene organischen Gebilde, als welches
das Recht zu betrachten ist, vernichtet. Diese Ansicht vertrat ja
auch Constantin Frantzin seiner Schrift «Louis Napoleon»
aus dem Jahre 1852.° Die Franzosische Revolution war gegen das
alte Recht als solches gerichtet. Das neue Recht sollte aus der
einen, allgemeinen Vernunft abgeleitet werden, ohne Riicksicht
auf iiberlieferte und bewihrte Rechtsvorstellungen. Das nach Stand
und Leistung gegliederte Volk wurde in der Revolution aufgelost
in «eine unterschiedslose Masse», der zudem noch die Eigenschaft
der Souveridnitiat zuerkannt worden war. Diese «unterschiedslose
Masse» hiel die Quelle aller Autoritit, allen Rechts, das heiBBt aller
Herrschaft. Nicht zu unterschiitzen ist in diesem Zusammenhang
Rousseaus Lehre von der natiirlichen Giite der menschlichen Natur.
Das Ubel in der Welt stammte nach dem Genfer Philosophen aus
der mangelhaften Ordnung des menschlichen Zusammenlebens in
Staat und Familie. Es brauchte also nur die duBere rechtliche Ord-
nung, die Staatsverfassung, verandert und dem von Natur aus guten
Menschen angepalit zu werden, damit ein Zustand von fast para-
disischer Vollkommenheit zu erreichen wire. Hilt man dazu, dal
das Streben nach Gliick, nach physischem Wohlergehen auf dieser
Erde, zu einem wesentlichen Bestandteil der menschlichen Seele
gerechnet werden mull (zum mindesten nach dem Urteil einer hedo-
nistischen Psychologie) und daB ferner die Menschen gerade in
ihrem Gliicksverlangen einander im letzten gleich sein sollen, so
kann man einer Behauptung Jacob Burckhardts kaum ihre
Berechtigung aberkennen. «Das entscheidend neue, was durch die
Franzosische Revolution in die Welt gekommen, ist,» sagt Burck-
hardt, «das Anderndiirfen und Andernwollen mit dem Ziele des

® Savigny « Vom Beruf unserer Zeit fiir Gesetzgebung und Rechtswissenschaft»,
2. Auflage (1828), Seite 14. Vergl. dazu de Maistres «Essai sur le principe généra-
teur des constitutions politiques» (1809), in dem erklirt wird, es sei einer der
groBten Fehler zu glauben, Verfassungen konnten a priori geschaffen werden. §1)
% Diese auBerordentlich interessante Schrift wurde 1933 unter dem Titel «Masse
oder Volk» von Franz Kemper neu herausgegeben. Vergl. fiir das Folgende S. 58 ff-

100



offentlichen Wohls.»” «Die Triebkraft bei diesem allem ist ein
groBler optimistischer Wille, womit die Zeiten seit Mitte des 18. Jahr-
hunderts erfiillt sind. Vorausgesetzt wird die Giite der mensch-
lichen Natur, welche doch aus Gut und Bése gemischt ist. Jener
Wille hofft von Anderungen ein wachsendes und definitives Heil
und glaubt letzteres bei jeder Krisis ziemlich nahe vor sich zu sehen,
wie eine Berghihe beim Fohn. Eine Nation, Kaste, Bildungsschicht
nach der anderen ist davon ergriffen worden und hat gemeint:
wenn das fiir sie Wiinschbare erreicht sei, so konnte die Welt
dann fiir einige Zeit stillestehen; man denke nicht, dal} dies eigene
Wollen allen Ubrigen und Kiinftigen auch ein Recht zum Wollen
verlieh. Man vergall zu gerne, wie weit schon Rousseau das Ziel ge-
steckt hatte mit seinen Reden vom «Genre humain», das durch
Riickkehr zu einfacheren idealen Zustinden gleichmiBig gliicklich
zz. machen wiare. Die Wiinsche aber sind weit uiberwiegend mate-
rieller Art, so ideal sie sich gebirden, denn die weit meisten ver-
stehen unter Gliick nichts anderes; materielle Wiinsche aber sind
in sich und absolut unstillbar, selbst wenn sie unaufhorlich erfiillt
wirden, und dann erst recht.»

Kein Wunder, daBl gegen Ende des 19. Jahrhunderts — 1895 —
ein Werk erscheint, das, so umstritten seine soziologischen und
Dsychologischen Einsichten und Analysen auch sein mogen, doch
verdienstvoll bleiben wird, weil es den Anbruch eines «Zeitalters
der Massen» verkiindet und darum den Begriff der Masse erstmals
allseitig wissenschaftlich zu kliren unternimmt: die «Psychologie
des Foules» von Gustave le Bon. Kein Soziologe, kein Sozial-
Philosoph kann es sich seither leisten, an dem gesellschaftlichen
Phiinomen der «Masse» vorbeizugehen. Mir will scheinen, daB im
wissenschaftlichen Schrifttum, das den Begriff der Masse zum
Gegenstand hat, grosso modo, zwei verschiedene Richtungen fest-
Zustellen sind. Die eine spricht vorwiegend vom Massenmenschen,
und zielt damit, darin weitgehend in Ubereinstimmung mit le Bon,
auf die Analyse einer Art Mensch, die dadurch zu kennzeichnen
ist, daB in ihr ein Schwinden der bewuBten, eigenstindigen und
Selbstverantwortlichen Personlichkeit zugunsten eines Uberhand-
Behmens der Orientierung des gesamten Handelns an Gefiihlen, die
n der «Rassenseele», in den unbewufiten Grundlagen der Seele also,

* Vergl. Burdkhardt-Gesamtausgabe Band VIL, Seite 431 ff.

101



verankert sind, spiirbar wird. Der Massenmensch ist nicht nur ein
gesellschaftliches, sondern auch, und das vor allem, ein ethisches
Phanomen. In diesem Sinne hat José Ortegay Gasset den
Massenmenschen geistvoll beschrieben. Dem Massenmenschen
eignet «eine ungehemmte Ausdehnung seiner Lebenswiinsche und
die grundsitzliche Undankbarkeit gegen alles, was sein reibungs-
loses Dasein ermoglicht hat.» ®* Er ist ein Geschopf, dessen innere
Unkultur sich iiberall durchsetzt, ein Geschopf auch, das sich seiner
Mediokritdt in keiner Weise schimt, sondern sie als selbstverstind-
lich betrachtet. Es verzichtet auf allen Adel der ungewéhnlichen
oder hervorragenden Leistung. Schon le Bon hatte festgestellt, dall
die Masse nicht den Geist, sondern nur die MittelmiBigkeit in sich
aufnehme. Dieser vornehmlich von der Psychologie her gebildete
Begriff des Massenmenschen entsteht durch einen Vergleich. Und
zwar stellt man den Einzelnen, der als solcher fiir sein Handeln und
Verhalten der Gesellschaft verantwortlich ist, und den man als
rationaler Uberlegung fihig, und rationaler Beweisfiihrung zu-
gianglich betrachtet, jenem Menschen gegeniiber, der als «Glied einer
Vielheit» gilt. Sobald der Mensch «Glied einer Vielheit» wird, ver-
ringern sich seine rationalen Eigenschaften, sein Verantwortungs-
bewuBtsein setzt aus und alle gefiihls- und triebmaBigen Kriafte
wachsen an und iibernehmen die Fiihrung in seinem Handeln. «Die
Massen kennen nur einfache und iibertriebene Gefiihle. Meinungen,
Ideen, Glaubenssiatze, die man ihnen einflo8t, werden daher nur in
Bausch und Bogen von ihnen angenommen oder verworfen und als
unbedingte Irrtiimer betrachtet. So geht es stets mit Uberzeugungen,
die auf dem Wege der Beeinflussung, nicht durch Nachdenken er-
worben wurden. Jedermann weill, wie unduldsam die religiosen
Glaubenssitze sind und welche Gewaltherrschaft sie iiber die Seelen
ausiiben. Da die Masse in das, was sie fiir Wahrheit oder Irrtum
hilt, keinen Zweifel setzt, anderseits ein klares BewuBtsein ihrer
Kraft besitzt, so ist sie ebenso eigenmichtig wie unduldsam. Der
Einzelne kann Widerspruch und Auseinandersetzung anerkennen:
die Masse duldet sie niemals.»

Es gibt, wie angedeutet, eine zweite Richtung, fiir die der Be-
griff der Masse eindeutig aus der Sozialgeschichte des 19. Jahr-
hunderts verstindlich wird. Es konnte nicht verborgen bleiben, dab

8 «Der Aufstand der Massen» (1931), Seite 61.

102



der Begriff der Masse in Verbindung gebracht werden muf mit
dem Begriff des Proletariats, das im 19. Jahrhundert entstanden
ist. «Masse,» sagt Sombart, «ist vor allem das Industrieproletariat.
Dieser Haufe von Menschen ist vollig ungegliedert, vollig amorph
und kann die Vorstellung einer aus lauter Einsern gebildeten
Summe, einer reinen Quantitit erwecken. Jede Hierarchie ist ver-
schwunden.» * Das Entstehen einer proletarischen Masse wurde auch
dadurch begiinstigt, daB dem spezifischen Lohnarbeiter eine Ver-
anderung seiner sozialen Stellung beinahe unméglich war. Goet z
Briefs hat daher folgende Begriffshestimmung vorgenommen:
«Proletarier ist der Lohnarbeiter (oder nicht beamtete Gehalts-
bezieher), der in der fortlaufenden VeriuBerung seiner Arbeits-
kraft seine ausschlieBliche oder fiir die Lebenshaltung entschei-
dende Einkommensquelle hat und daher zu dauernder Reproduk-
tion des Lohnarbeitsverbiltnisses gezwungen ist.» > Auch Robert
Michels hebt hervor, daB die Bildung des modernen proletari-
Schen KlassenbewuBtseins durch «die so gut wie absolute Unmog-
lichkeit des Uberganges von der Klasse der Lohnarbeiter zu der der
Besitzer der modernen Arbeitsmittel vollendet worden ist.» ™

Es ist also zum mindesten verstindlich, wenn man die Begriffe
Proletariat und Masse zueinander in Beziechung gesetzt hat. Diese
Beziehung ist von Theodor Geiger zum Gegenstand einer
ausgezeichneten Untersuchung gemacht worden.'”” Masse ist hier
nicht irgendein durch gefiihlsmiiBige Ansteckung bedingte «unité
mentale», wie sie de Bon begriff. Man kann den soziologischen
Massebegriff weder in der «grolBen Zahl» noch in der «psychischen
Haltung der Individuen» begriinden. Geiger geht aus vom Volks-
korper als einer nationalen Wertgemeinschaft. Der Volkskérper
tragt eine «von einer Oberschicht weniger reprasentierte nationale,
das heiBlt politische und kulturelle Einheit.» «Die passive von der
aktiven Gestaltung und Darlegung der nationalen Einheit aus-

® Werner Sombart «Der proletarische Sozialismus» (1924), Band I, Seite 109.

" Vergl. Briefs «Das gewerbliche Proletariat» im « Grundriss der Sozialoko-
Domie» (1926), IX. Abteilung, 1. Teil: Die gesellschaftliche Schichtung im Kapita-
hsmuS, Seite 150.

"' Vergl. Michels’ reich dokumentierte Untersuchung «Psychologie der anti-
kapitalistischen Massenbewegungen». Am gleichen Orte wie Briefs, Seite 267.

'* Geiger «Die Masse und ihre Aktion. Ein Beitrag zur Soziologie der Revo-
lutioneq , (1926). Vergl. ferner Heinz Marr «Die Massenwelt im Kampf um ihre

Orm. Zur Soziologie der deutschen Gegenwart» (1934).

103



geschlossene Volksmenge iiberliBt die aktive Rolle der Oberschicht,
so lange die Vorstellung einer Weltreprasentation vorhilt.» Wenn.
nun aus irgendeinem Grunde der Gesamtheit der Beherrschten die
herrschende Sicht nicht mehr als Trédgerin der reprisentativen
Werte des ganzen Volkskorpers erscheint, so trachtet die Ober-
schicht danach, die EmnbuBle an normgebender Kraft, die sie hesaB,
wettzumachen durch MaBnahmen der Gewalt. Was einst in organi-
scher Weise den Volkskorper innerlich einte, soll nunmehr durch
auBere Macht gewahrleistet werden. «Die bisher anerkannte re-
priasentative Schicht sucht die vordem auf den gemeinsamen Wert-
vorstellungen des Verbandes fundierte Ordnung nunmehr auf
mechanische Weise zu erhalten, dabei die Giiltigkeit der Wertvor-
stellungen teils sich selbst, teils nur den passiven Willen weiterhin
vortauschend.»

Auf diese Weise wird einer Schichtung in zwei Klassen Vorschub
geleistet: es gibt eine konservative Oberklasse der Wenigen und
die fortschrittlich-revolutionidre der Vielen. Fiir Geiger ist das Pro-
letariat die Vielzahl derjenigen, die von einer Oberklasse als Ob-
jekt behandelt werden, das Proletariat bilden die Massen, aus wel-
chem die akut revolutionar bewegte Masse entstehen kann. Diese
Masse ist gekennzeichnet durch eine «negierende Haltung gegen-
tiber dem bestehenden sozialen System». Sie ist nicht eingegliedert
in das Ganze des Volkskorpers, nicht bezogen auf gemeinsam ver-
pflichtende Werte. Sie ist darum rein destruktiv. — Es ist auf-
schluBlireich, in diesem Zusammenhang das Verhiltnis von Demo-
kratie und Masse zu beriihren. Die ungliicklicherweise verbreitete
Meinung, es sei Demokratie mit Massenherrschaft gleichzusetzen,
wird von Geiger mit Recht abgelehnt. Die Demokratie will grund-
satzlich, wenn micht das Entstehen, so doch zum mindesten das Ex-
plodieren der revolutioniren Masse verhindern; denn sie anerkennt
keine an sich bestehende Oberschicht, die infolge ihrer Geistigkeit
und ihrer duflern Macht die nationalen Werte ausschliefllich ver-
korperte, sondern die Fiihrerschicht der Demokratie, die fiir ihren
Bestand ebenso notwendig ist wie fiir jede andere Staatsform, re-
krutiert sich im Idealfall nach MaBgabe der personlichen Leistung
des Einzelnen. Das Problem der Masse brauchte fiir die Demokratie
nicht akut zu werden, wenn die Gesamtheit des Volkes, trotZz
mannigfaltiger, individueller Verschiedenheiten bestimmte Wert€
als allgemein verbindlich anerkennt.

104



«Das Wesen der Demokratie besteht in der besonderen demo-
kratischen Art, wie die politische Fiihrung der Nation organisiert
ist. Die demokratische Fiithrung unterscheidet sich von allen an-
deren dadurch, daB es keine traditionelle Fiihrerschicht gibt, son-
dern daB die Auswahl der Fiihrer stets unmittelbar oder mittelbar
aus der Gesamtheit des in allen Schichten und Klassen grundsitz-
lich politisch gleichberechtigten Volkes geschieht. Diese Demokratie
hat ihren Sinn gerade in dem stillen Eingestindnis, daB nur eine
wertbezogene Schichtung Rechtfertigung und somit Bestand habe.
Beim Fehlen gemeinsam anerkannter Werte, die eine Stufung der
Verbandsglieder nach dem Grade des Dienstes am Werttranszenden-
ten rechtfertigen, gibt es nur zwei Moglichkeiten: Aufrechterhaltung
der Stufung durch die Oberschichten aus eigenem Recht — das ist:
mit Machtmitteln. Oder Aufgeben der Stufung. Die erste Alter-
hative hat zur Folge die revolutiondre Katastrophe, weil sie auf die
Dauer eine bloBe Machtordnung ohne transzendenten Titel nicht
haltbar ist; so wird also der revolutioniren Explosion vorgebeugt
durch die «Demokratie», welche an die Stelle der im Bereich des
Staatslebens verlorenen gestuften Gemeinschaft ein Wert («vor
Gott») die Gemeinschaft der Gleichheit in der Ordnung zu setzen
Sucht. Denn dies ist der soziologische Sinn der demokratischen
Staatsform: Gemeinschaft, Wir, bedarf eines Bezogenheitsgehaltes;
das ist bei der demokratischen Nation die nationale Ordnung
Selbst —: die praktische Gestalt des Gesellschaftsprinzips wird
zZum intentionalen Gehalt der Gemeinschaft. Darum haben Na-
tionen ausgesprochen demokratischer Haltung jenen geradezu er-
Staunlichen und oft licherlich erscheinenden Staatsstolz (Amerika),
Wahrend anderwirts (altes Deutschland, Frankreich) der «nationale
Kulturstolz» typisch ist. Gemeinschaft in der Ordnung, — Gemein-
Schaft im Wert...!»

Es wire unrichtig, wollte man den vorherrschend psychologisch-
€thisch begriindeten Begriff des Massenmenschen ausspielen gegen
den Begriff der Masse, wie er sich aus einer zugleich historischen
tnd systematischen Analyse der Entstehung des Proletariats er-
8eben hat. Auch das umgekehrte Verfahren ist durchaus abwegig.
Es ist vielmehr auf Grund geschichtlicher Erfahrung daran fest-
Zuhalten, daB die Eigenschaften des Massenmenschen, sein Verzicht
a_“f eigenstandiges, verantwortliches rationales Handeln zugunsten
®mer heinahe ausschlieBlichen Orientierung an den irrationalen

105



M:ichten des Gefiihls, gerade nicht nur auf das Proletariat be-
schrinkt sind, sondern daB sie als ein allgemein-menschliches Cha-
rakteristikum zu gelten haben. Alle, die das Heraufkommen der
Masse ahnten oder seherisch vorwegnahmen wie etwa Donoso Cortes,
Constantin Frantz, Burckhardt, alle, die dieses Phinomen zum
Gegenstand wissenschaftlicher soziologischer oder psychologischer
Untersuchung, sei sie historischer oder systematischer Natur,
machen, wie de Bon und ihm folgend ungezihlte Soziologen, stellten
fest, dal zur Masse der Fiihrer gehort, wie die Nacht zum Tag.
So sagt Michels: «Die Masse bedarf der Fiihrerschaft. Sie
unterliegt psychologisch dem ehernen Gesetz der Oligarchie je mehr,
desto mehr ihr organisches Wesen in die Banden straffer Organi-
sation gespannt wird und die Kompetenzunterschiede zwischen ihr
mit den Fithrern wachsen.» ** Auch Constantin Frant?z
bestitigt diese Meinung, wobei allerdings festgehalten zu werden
verdient, daB} fiir ihn der Begriff des Fiihrers mit dem des Dikta-
tors oder Cisars gleichbedeutend ist. Er sagt in seinem «Louis Na-
poleon»:

«Aufgabe: Es ist ein Volk gegeben, welches die ganze Sub-
stanz seines alten Staatslebens zerstort und seitdem keine gemein-
same Staatsanschauungen mehr hat, gleichwohl aber einer offent-
lichen Gewalt und einer 6ffentlichen Ordnung bedarf. Was ist also
zu tun?» (Das heift, gegeben ist das, was Frantz auch «unterschieds-
lose Masse» nennt, namlich eine «atomisierte», ihrer iiberlieferten
politischen Formen und deren tragende sittlich-rechtliche Vorstel-
lungen beraubte «Bevolkerung».) « Auflésung: Dieses Volk
stellt einen Mann an seine Spitze, der den Kollektivwillen des Volkes
in sich zusammenfaBt, und dieser Mann gibt eine Verfassung, welche
vom Volk ratifiziert wird. Dieser Mann regiert, nicht in Kraft der
Legitimitdat oder sonst einer moralischen Idee, sondern im Name?
einer physischen Notwendigkeit, da er auf der Majoritdi ruht und
die Notwendigkeit vorliegt, daB sich die Minoritit unterwerfen
mufB.» Die Moglichkeit eines Cisarismus, wie Frantz das neu®
Staatsprinzip, das durch den Volkswillen zwar getragen, aber durch
Gewalt gewahrleistet wird, nennt, hat im iibrigen auch Burckhard®
eindeutig ausgesprochen. In den historischen Fragmenten aus de™

NachlaBl heillt es:

13 A.a. 0.8S. 358/9.

106



«Von sozialer Seite wird durchweg ein allmichtiger Staat postu-
Hert; denn daB die Gesellschaft von sich aus die betreffenden
Wiinsche (namlich nach Wohlergehen und Gliick) verwirklichen
werde (wie es eigentlich sein sollte), erwartet und hofft man nicht;
daher schiebt man diese Aufgaben dem Staate zu, welcher die néti-
gen Zwangsmittel hat oder sie schaffen wird zugunsten einer pra-
tendierten Allfiirsorge, und also eine unerhorte Machtfiille braucht.
Diesen allmichtigen Staat aber wollen die Streber in die Hinde
Nehmen und leiten. Der Ursprung oder eher die Voraussetzung
dieses sozialen Programmes liegt im Cisarismus.»

Wenn wir uns vergegenwirtigen, dal dem Massenmenschen, wie
Le Bon meint, Ideen, die sein Handeln und seine Wiinsche be-
Stimmen, «nur in sehr einfacher Gestalt zuginglich» sind, so muf}
die Frage nach Sinn und Wesen der die Masse bewegenden Ideen
sich unwillkiirlich aufdringen. Denn es sind in der Regel bestimmte
Vorstellungen, Bilder, die den Massen als Wiinschbarkeiten, als
Ziele vorschweben und nach Verwirklichung streben. Wer solche
Bilder, die fiir die Masse ein Anreiz zur Gefolgschaft zu bilden ver-
mogen, schafft, kann ein Fiihrer heiBen oder es werden.

Es gehort zu den ritselhaften Zufillen, an denen die Geschichte
Dicht arm ist, da} der rationale franzosische Geist das irrationale
Wesen aller Geschichte bildenden, weil die Massen befeuernden
Ideen in seltener Intensitit erkannt und dargestellt hat. Es ist dies
geschehen im Werk von Georges Sorel. Sorel kam philosophisch
Von Bergson, der mit der mechanistischen Erfassung der Lebensvor-
gdnge grundsitzlich gebrochen hatte. Dem Leben als solchem eignet

reiheit. Die allseitige Determinierung trigt, gewissermaBen post
festum, der Verstand in die Wirklichkeit hinein. Das Leben ent-
Zieht sich jeder rationalen Berechenbarkeit, weil ihm, auch in seinen
liedersten Formen, ein begrenztes MaB von Freiheit zukommt.
Man darf sich indessen nicht auf einen angeblichen Irrationalismus
Sorels versteifen. In einem Sinne freilich kann man Sorel einen
Irrational'isten nennen: er durchschaute namlich, dal Ideen, welche
ur wenig iibereinstimmen mit der Wirklichkeit, diese dennoch zu
Verindern vermogen, wenn sie als Leitgedanken oder Zielvorstel-
l““gen das Tun der Menschen bestimmen. Eine solche wirklichkeits-
Verdndernde, ideelle Macht ist der Mythos. Man darf den Sorelschen
Mythos nicht verwechseln mit dem, was etwa Gorres oder Bachofen
®inen Mythos genannt haben. Eine eigentliche Theorie des Mythos

107



hat Sorel nicht geliefert. Das hat, freilich mit einer nicht unwesent-
lichen Radikalisierung, erst Vilfredo Pareto getan. Sorel hat den
Begriff nur soweit erliutert und geklirt, als er ihn fiir seine Zwecke
brauchte. In der Einleitung zu den «Réflexions sur la violence»
schreibt Sorel: «Les hommes qui participent aux grands mouve-
ments sociaux, se représenient leur action prochaine sous forme
d’images de batailles assurant le triomphe de leur cause. Je propo-
sais de nommer mythes ces constructions dont la connaissance offre
tant d’importance pour I'historien.» ** Der Mythos ist ein Bild, 2
welchem sich historische Krifte niedergeschlagen haben. Geschicht-
liche Michte verdichten sich zu einem Bild, das allen Kimpfern
fiir ein bestimmtes Ziel vorschwebt und sie zu neuen Taten ent-
flammt. Der Mythos hat mit einer «analyse réfléchie» nichts zu tun-
Seine Inhalte brauchen auch nicht verwirklicht zu werden. Darum
darf man ihn nicht vergleichen mit dem, was nach der s0-
genannten «Verwirklichung» davon noch iibrig bleibt. Der Mythos
ist nur ein «image motrice», eine aufreizende, bewegende und darum
geschichtebildende Kraft. Hat er aber diese seine eigentiimlichste
Aufgabe erfiillt, so besitzt er keine Verpflichtungen mehr. Der
Mythos ist ein «ensemble d’images capables d’évoquer en bloc et
par une seule intuition la masse des sentiments qui correspondent
aux diverses manifestations de la guerre engagée par le socialism®
contre la société moderne». In den Mythen miissen sich die «ten”
dances les plus fortes d'un peuple, d’un parti ou d’une classe» ver
korpern, «tendances qui viennent se présenter a l'esprit avee 1l
sistance dinstincts dans toute les circonstances de la vie et qui
donnent un aspect de pleine réalité a des espoirs d’action prochain®
sur lesquels se fonde la réforme de la volonté.» Der Mythos ist ei?
Mittel, um in der unmittelbaren Gegenwart Taten vollbringen 2"
konnen. Zur Wahrheit gibt es vom Mythos aus keine Briicke. Die
Frage etwa, ob ein Mythos wahr sei, das heiBt, ob sein Inhalt auf die
Wirklichkeit zutreffe oder nicht, ist vollkommen belanglos im Hip”
blick auf seine wichtigste und ausschlieBliche Funktion, nimlich
Taten zu bewirken, zum Kampfe zu befeuern.

Man kann den Mythosbegriff Sorels 16sen von seiner inhaltliche™
Prigung, die er bei den franzisischen Syndikalisten erhalten hatt®

* «Reflexions sur la violence», 7. Auflage (1930), Seite 32, 173, 179 und 180 ff-
Vergl. ferner das ausgezeichnete Buch: «Georges Sorel. Der revolutionire Kon-
servatismus » von Michael Freund (1932).

108



Fiir Sorel war die «gréve générale» ein Mythos, der letzte und ein-
zige, welcher der arbeitenden Klasse zur Ubernahme der gesamten
staatlichen und wirtschaftlichen Macht verhelfen sollte zum Zwecke
der Rettung der abendlindischen Zivilisation (S. 351). Vollzieht
man diese Losung, so bleibt der Mythos als geschichtebildende Kraft
ibrig, man mag seinen Inhalt bestimmen wie immer man will: als
Mythos des Blutes, des Bodens, wie bei Alfred Rosenberg, als Mythos
des Staates, wie im faschistischen Italien. Mythos wird das, was
Krifie weckt und Krifte sammelt, was eint und zu Taten aufreizt.
Der Mythos ist gleichgiiltis gegen Wahrheit und Falschheit. Man
braucht in der Ausdeutung der Funktion des Mythos nur so weit
zu gehen wie Pareto in der Deutung der gesamten geistig-religiosen,
sittlich-rechtlichen Welt, so erhilt der Mythos neben seiner Sorel-
schen noch die andere Aufgabe, das faktische geschichtliche Ge-
Schehen moralisch zu rechtfertigen oder gar religios zu verkliren.
Der Mythos kann dann grundsitzlich jede, auch eine unsittliche
Tat durch einen Appell an die Gefiihle vollbringen helfen. Er wird
zZu einer irrationalen, machtebeschworenden Kraft par excellence.
Masse und Mythos gehoren zusammen. Denn Masse wird in ihrem
Verhalten nicht bestimmt durch rein rationale, auf die Norm einer
ewigen Vernunft gerichteten Uberlegungen und Taten; der Grund
thres Tuns liegt vielmehr in Gefiihlen, deren Ursprung aus un-
bewuBten, irrtiimlichen Schichten unverkennbar ist. An sie wendet
sich der Mythos, in dem er sie aufruft, sammelnd eint und zur Tat
treibt. /
Es gibt nur e i n e produktive Kritik an dieser Beziehung zwischen
Masse und Mythos: :
die Erziehung zur eigenstiandigen, selbstverantwortlichen Per-
son. Und das innerhalb der Demokratie, die sich aus eigen-
standigen Personlichkeiten, die sich dem Ganzen und sich selbst
verantwortlich wissen, «zusammensetzt».

109



	Masse und Mythos

