
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 10

Artikel: Die ausgusteische Kultur

Autor: Howald, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die augusteische Kultur
von Ernst Howald

Die nachfolgende Darstellung ist ein gekürztes Kapitel aus dem im Erscheinen begriffenen

Werk «Kultur der Antike», das einen in sich abgeschlossenen Band des bekannten,

von Dr. H. Kindermann herausgegebenen «Handbuchs der Kulturgeschieht er>

bilden wird. (Akademische Verlagsanstalt Athenaion M.B.H. Potsdam.)

Die politische Tat des Augustus ist zuerst einmal die Erfüllung
dessen, worum Roms Staatsmänner seit hundert Jahren sich

bemühten: er schuf einen römischen Staat und ein römisches Volk
aus dem Geiste der griechischen Philosophen heraus, die vor einem
Jahrhundert zu den römischen Jünglingen gesprochen hatten. Mit
allen seinen Vorgängern teilt er den Irrtum, daß er eigentlich nur
wiederherstelle, was durch Parteiwesen, Korruption und mangelnde
Pietät verlorengegangen sei, und daß auch alles, was er an Neuerungen

brachte, aus dem Geiste der Vorfahren heraus geschaffen sei.

«Durch den Erlaß neuer Gesetze habe ich viele vorzügliche
Institutionen, die bereits am Verschwinden waren, wiederhergestellt und
viele neue vorzügliche Institutionen den kommenden Geschlechtern

zur Nachahmung hinterlassen.» Unter dem Einfluß dieser Anschauungen

fühlte auch er sich als der gleichsam extramundane Staatsmann,

der, sobald als die Staatsorganisation geschaffen ist, nur noch

Kontrollaufgaben hat, sich im übrigen aber zurückziehen und seine

Schöpfung sich selber überlassen darf und soll. Im Gegensatz zu den
Früheren kam er aber über die Vorbereitungsarbeiten, das heißt
die Erkämpfung der absoluten Macht, welche Vorbedingung für die

Hauptsache war und wobei die meisten steckengeblieben waren
(außer Sulla und Cäsar), hinaus und zwar in frühen Jahren, so daß

der größere Teil seines langen Lebens nach diesem Ereignis liegt.
Er genoß viele Jahrzehnte lang die Erfüllung dessen, was er einst
mit folgenden Worten in einem Edikt als Programm aufgestellt
hatte: «Möchte es mir vergönnt sein, den Staat heil und gesund auf
feste Grundlage zu stellen und den Lohn, den ich ersehne,
davonzutragen, daß man mich als den Schöpfer der besten Verfassung
bezeichnet, und daß ich im Sterben die Hoffnung hegen kann, daß

die Fundamente, auf die ich den Staat gestellt habe, dauerhaft sein

werden.» Als er nach der Besiegung des Antonius heimkehrte und

664



seine nächsten Freunde über das, was er jetzt zu tun beabsichtige,
im Unklaren waren und bangten, er könnte der Versuchung
unterliegen, führte er ohne zu zaudern und mit einer grandiosen
Selbstverständlichkeit die ihm vorschwebende Aufgabe durch. So darf er
in seinem Testament von sich das stolze Wort sagen: «Ich legte die

Regierung aus meiner Hand in die Entscheidung des Senates und
des römischen Volkes.» Und ebenso subjektiv wahrheitsgetreu heisst

es einige Zeilen später über des Augustus Stellung nach der Besiegung

Marc Antons: «Von da an stand ich zwar über allen anderen

an Ansehen; Machtbefugnisse aber hatte ich nur soviele wie meine

Kollegen in den verschiedenen Ämtern, die ich bekleidete.» Was

er aber nicht in Rechnung zog, selber aber allmählich im Verlauf
seines Lebens als unheimliche Störung seines Programms empfinden
mußte, war die unauslöschbare Tatsache seiner Existenz. Aus seinem

Dasein, aus seinem Ansehn, das er, oh er wollte oder nicht wollte,
genoß, erwuchs unaufhaltsam und von selber die absolute Monarchie.
Es soll jetzt nicht untersucht werden, ob sie notwendig wurde,
weil die Voraussetzungen des Augusteischen Staates fiktiv und
unreal waren — nur das eine sei festgestellt, daß sie wie eine
Selbstverständlichkeit auf einmal da war und, als sie da war, keinen
ernsthaften Widerstand fand trotz der Erbärmlichkeit der Inhaber der
höchsten Macht nach Augustus und Tiberius. Der Blick der
Menschen dieser Zeit war so auf das eine Ziel gerichtet, daß sie die
Unmöglichkeit der Verwirklichung, das heißt die Folgen der Verwirklichung

gar nicht sahen: sie wußten nicht, welche Gefahr in jedem
überirdischen Staatsleiter liegen mußte, und ahnten nicht, daß die
zweite große Gefahr die aus dem Bürgerheer zur Eigenmacht
herangewachsene Armee bildete, die nur vorübergehend ein Instrument
des Führers sein konnte. Schon gleich nach dem Tode des Augustus
wurde es klar — was auch das Militär selber nicht gewußt hatte —
daß bei der Armee nicht nur die reale Macht liege, sondern auch die

einzige politische Konstanz. So hatte sich als Nebenprodukt des

Revolutionsjahrhunderts der Faktor herausgebildet, der in immer
zunehmendem Maße die Entscheidung über die politische Gestaltung
Roms in den Händen haben sollte.

So kommt es, daß die Augusteische politische Kultur, ja
überhaupt die Augusteische Kultur, auf des Messers Schneide liegt, das

heißt von einer unvorstellbaren Kürze und schärfster Abgrenzung
ist, so kurz und abgegrenzt, daß bereits die Zeit des älter werdenden

665



Augustus, als die meisten seiner Weggefährten dahingegangen waren,
also die Zeit von 10 v. Christus an — Augustus starb 14 n. Christus

— schon im innersten Wesen der Kaiserzeit angehört. Und gerade
in dieser Unverwurzeltheit und Künstlichkeit zeigt sich eklatant
der humanistische Charakter der Augusteischen Kultur. Sie ist wie

etwas Fremdes aufgesetzt, eine Wunschkultur, die der Realität nicht
standhält; aber gerade darum, weil sie nicht tief und im eigenen
Erdreich wurzelt, ist sie von ungeheurem propagandistischem
Erfolge. Je mehr eine Kultur am Boden klammert, mit um so mehr

Zufälligkeiten, Idiotismen, Lokalismen ist sie behaftet, und um so

schwerer verpflanzt sie sich. Je abstrakter sie aber ist, um so größer
ist ihre Wirkung, im Räume und in der Zeit. So ist die Augusteische
Kultur, als ältester aller Humanismen und als dessen Vermittlerin
die wichtigste Kulturerscheinung des Westens, die Rom zum Mittelpunkt

der Welt (und damit zum Sitze des Papsttums) machte, die
den unsterblichen Reichsgedanken schuf, die Kultur von zwanzig
Jahren.

Darum werden wir uns nicht wundern, wenn wir nun fernerhin
feststellen können, daß diese Kultur tatsächlich in einem ganz
kleinen Kreis innerhalb ganz weniger Jahre geschaffen worden ist,
ja mit größter Wahrscheinlichkeit sogar von dem einen Mann, von
Augustus. Ohne allen Zweifel aber hat sie in der Vereinigung einiger
weniger Menschen ihre besonderen und eigentümlichen Züge
erhalten. Die Augusteische Kultur ist wohl die Erfüllung der Tendenzen
eines ganzen Jahrhunderts, aber sie ist das in einer Weise, die vorher
nicht geahnt werden konnte, ja, die zum Teil in bewußtem Gegensatz

zur Haltung der Caesarischen Zeit steht. Schöpfer und erste
Träger dieser Kultur sind Leute aus der Generation, deren Geburt
zwischen 70 und 60 liegt; Augustus und Agrippa sind im Konsulatsjahr

Ciceros, 63 geboren, Vergil 70. Maecenas' Geburt muß auch

ungefähr in dieses Jahr fallen; Horaz' Geburtsjahr ist 65 usw.
Wie selten einmal, haben wir in diesem Falle die Möglichkeit, mit

fast unheimlicher Präzision die erste Keimung der Augusteischen
Kultur zu erfassen. Als Cäsar ermordet wurde, weilte sein nicht ganz

19jähriger Neffe und testamentarischer Adoptivsohn Octavian — der

spätere Augustus — als Lernender im Osten. Er kam sofort zurück
und wußte sich durch kluges Benehmen rasch eine sehr starke Position

zu verschaffen. Sein Auftreten unterschied sich in nichts von
dem verwegenen Gebaren der anderen, besonders seines freundlich-

666



feindlichen Protektors Marc Anton. Mit einer selbst seine

abgestumpften Zeitgenossen erschreckenden Gleichgültigkeit gab er beim
Abschluß des Triumvirates ihm nahestehende Männer der
Vogelfreierklärung preis. Auch in der unmittelbar nächsten Zeit konnten
Fernerstehende nichts von der allgemeinen Norm Abweichendes an
ihm feststellen. Der junge Mann brauchte also einige Jahre, bis er
sich gefunden hatte. Aber das Neue, das wir einstweilen noch nicht
charakterisieren wollen, bahnt sich an. Das können wir interessanterweise

aus dem Werke Vergils herauslesen. Das Werk, das er jetzt
begann in den Jahren, wo Augustus anfing, di,e Sammlung der Bu-

colica, ist in seinen älteren Bestandteilen nichts wesentlich Neues.

Es war in jenem erweiterten Sinne Nachahmung eines alexandrini-
schen Dichters, des Theokrit; ihn lockte jene ebenso alexandrinische
wie neoterisclie Mischung von Folklore, Literatentum und Freundschaft.

Noch betonter als im Vorbild war bei ihm die Maskerade.
Es fehlt jeglicher Erlebniskern. Nun gelangte er in dieser Zeit irgendwie

in die Nähe des Octavian. Augenblicklich erscheint dieser in
Vergils Gedichten, aber in einer ganz anderen Art als die sonstigen
Menschen, die darin vorkamen. Alle anderen waren Literatur,
Augustus aber ist von einer geradezu erschreckenden Realität. Aber
er kommt nicht allein; er bringt mit, nicht minder wirklich, als

Folie oder Hintergrund die ganze Angst und das ganze Elend der
Zeit. Plötzlich wird uns deutlich, in welche Verzweiflung die Menschheit

geraten war, als durch den Tod Casars der Bürgerkrieg von
neuem begann, und mit welchen Schrecknissen begann.

Es ist verführerisch, den Gedanken zu erwägen, es könnte Vergil
gewesen sein, aus dessen Geist die Grundanschauungen des

Augusteischen Kulturgefühls erwachsen wären. Er, der Ältere, hätte den

jungen Augustus beeinflußt, so daß wir die unerhörte Tatsache vor
uns hätten, daß ein Dichter die vornehmlich politisch orientierte
Kultur seiner Zeit geschaffen hätte. So ist es aber nicht richtig; es

ist aus dem Werden und der Dynamik der bukolischen Dichtung
Vergils sichtbar, daß Vergil vielmehr dem überwältigenden Einfluß
des Jüngeren unterliegt, von dem — nicht weniger wunderbar —
auf seine nähere Umgebung ein unentrinnbarer Wille ausgeht. Es

kann aber keine Rede von einer bewußten Kulturpolitik des Augustus

sein, die fein berechnend auch die Dichtung zur Propaganda
verwendete. Vielmehr kann es sich einzig um das irrationale Mysterium

einer singulären Persönlichkeitswirkung handeln: die Besten

667



des Volkes schließen sich, sobald sie in seine Nähe kommen, freudig
und aufs tiefste bewegt dem Augustus an; sie wandeln ihr Wesen

um, soweit dies denkbar ist, fasziniert von seinem Wollen, und handeln

darin oder künden davon oder kämpfen dafür mit letzter
Hingabe. Nichts ist menschlich ergreifender, als dies zu erleben an Vergil
oder ein paar Jahre später an Horaz. Und daraus wird ein Kreis, wie
wir sagen dürfen, des Nehmens und des Gebens, aus dem endgültig
das erwächst, was wir den Geist des Augusteischen Zeitalters zu
nennen haben.

Tatsächlich erlebt auch keiner, weder im «Kreise» noch außerhalb

desselben, das neue politische und Kulturerlebnis abstrakt,
sondern alle erleben es durch und in Augustus. Ihnen allen bricht eine

völlig neue Zeit an, eine Zeit, die in jedem Punkt entgegengesetzt
ist der überwundenen Zeit der Sünde und der Verzweiflung; aber
diese Änderung ist nur möglich durch Augustus, der der Herr, der
Gott, der Kronos des neuen goldenen Zeitalters ist. Augustus
erscheint vom ersten Moment an als Gott, wie die frühen Verse Virgils

es sagen:

Ein Gott hat mir diesen Frieden gegeben,
denn jener wird für mich immer ein Gott sein, auf seinem Altar
wird oft ein zartes Lamm aus meiner Hürde sein Blut vergießen.

Kann es deutlicher ausgedrückt werden als in diesen Versen, daß

das Gottesgefühl aus dem Gegensatz der Not der Zeit erwachsen ist?
Was die alte römische Religion nicht erlaubte, die Vergottung eines

Menschen, das setzte sich jetzt durch, darum, weil ein Unmögliches
durch einen Menschen möglich gemacht worden war. Als zuerst die
Allernächsten und dann immer weitere Menschen erkannten, daß

Octavian nicht wie die anderen sei, und daß er nicht nur Macht
und Genuß durch die Macht erstrebe, da waren sie, nachdem man
ein Jahrhundert lang umsonst auf diesen übernatürlichen Reorgani-
sator des Staates gewartet hatte, so im Innersten ergriffen, daß sie

ihn über menschliches Maß hinaushoben. Augustus selber gab dieser

Wertung seiner Existenz nur leise andeutend nach, indem er sich

in ein besonderes Verhältnis zu Apollo stellte, aber in der Hauptsache

wies er sie von sich wie überhaupt alle hemmungslos
übertreibenden Ehrungen, weil sie dem zentralen Gedanken seines ganzen

Waltens widerstrebten, dem Gedanken des Maßes und der

668



Selbstbeechränkung. So ist der eigentliche knlturschöpferische
Gehalt des Augusteischen Wirkens weniger die Erfüllung jenes hundertjährigen

Postulates, das heißt die Organisation des römischen Volkes,
als die Aufhebung der Not von vorher, die Pax Augusta. Das eigentlich

Nebensächliche ist kulturschöpferischer geworden als das

humanistische Ziel, das aber nicht zu trennen ist von jenem anderen.
Gerade dadurch ist in das klassische Ideal Roms eine Note gekommen,

die, mit der humanistischen verbunden und durch sie getragen,
doch das Römische entscheidend vom Griechischen trennt.

Auf nichts ist Augustus so stolz wie darauf, daß zu seinen
Lebzeiten der Janustempel, der, solange Krieg geführt wurde, offen
stand, dreimal geschlossen werden konnte. Der Höhepunkt seiner

Regierung ist die Gründung der Ara Pacis Augustae im Jahre 13

vor Christus. Dieser Friede ist nicht ein gewöhnlicher Friede, in
dem einfach die Waffen ruhen; es ist die Gründung einer neuen
Menschheit, die diesen Frieden trägt. Von Anfang an fühlte dies

Vergil; um diesem Gefühl Ausdruck zu verleihen, muß er aus fremden

Anschauungen, griechischen und besonders orientalischen, in
seinem berühmten vierten Gedicht der Eucolica vom Jahre 40 die

Farben herbeiholen, um das goldene Zeitalter zu schildern, das jetzt
anbricht. Die Empfindung ist die, daß Augustus eine Zeit heraufführt,

wo die Natur doppelte Frucht trägt und wo die Sünde auf
Erden ausstirbt. In solchen Bildern hatte einst Hesiod das goldene
Zeitalter geschildert; es sind Bilder und ist doch Wahrheit, weil der
Eindruck der Pax Augusta ein solch ungeheurer war.

So sehr also die Friedenssehnsucht des römischen Volkes neben

dem Humanismus Voraussetzung für die Augusteische Kulturbewegung

ist, ebensosehr muß gesagt werden, daß sie allein den Vorgang
nicht erklärt. Die eigentliche, spezifische Färbung bekommt sie

allein und ganz durch die Person des Augustus. Von seinem Wesen

strahlt eine Staats- und Lebensauffassung aus, die die Verkörperung
der eben angeführten Stimmungen ist. Gewiß hat er in Erfüllung
der durch die Revolution gestellten Aufgaben die Neuordnung des

römischen Staates im Sinne der griechischen philosophischen
Anschauungen vollzogen, er hat über die Reinheit des römischen

Bürgerrechts gewacht, er hat in einer gewaltigen Aktion den Senat

gesäubert, er hat die berühmten Ehegesetze erlassen, alles Dinge,
die für den Augenblick sehr verdienstlich waren, aber trotzdem
der nachhaltenden Wirkung entbehrten. Etwas anderes war es, was

669



die Zeit und was übrigens auch Augustus selber als das Entscheidende

empfand. Eindrücklich wiederholt sich in seiner Selbstbiographie

die Aufzählung aller Ehrungen, die er abgelehnt hat,
Ehrungen, die ein gewisses Maß überschritten. Sueton erzählt auch,
daß er es sich seiner Familie gegenüber verbat, auch nur im Scherz
dominus genannt zu werden.

Was jetzt nottut, ist Selbstbeherrschung, Maß und Zucht;
Entsagung gegenüber dem frevelhaften Überschreiten der Grenzen, die

dem Menschen gesteckt sind, Unter- und Einordnung. Also Gegensatz

zu den maßlosen Forderungen des cäsarischen Menschen, der
«den Himmel selbst in seiner Torheit begehrt». Der freie Staat kann

nur bestehen, wenn Eigenwilligkeit und Egoismus schweigen und
alle Stände und alle Individuen sich einordnen in ein System des

Gleichgewichts. Man könnte an der Innenpolitik des Augustus selber

verfolgen, mit welch unerbittlicher Strenge er Eigenwilligkeiten
einzelner, selbst seiner nächsten Freunde, entgegentritt; nur grobes
Mißverstehen kann darin autokratische Maßregeln sehen.

Den sichtbarsten Ausdruck fand dieses Prinzip der Unterordnung
in einer neuen Stellung zum Göttlichen. Der Mensch wurde sich
wieder bewußt, daß die Pflege des Überirdischen nicht in seine
Willkür gesetzt sei, und so tritt an Stelle der Vernachlässigung des

Kultes, den die vorhergehende Generation charakterisiert hatte,
wieder die pietas. Es ist bekannt, wie Augustus Gottesdienste und

Kulte, die längstens vergessen und vernachlässigt waren, von neuem
einführt, religiöse Ämter und Körperschaften reorganisiert und die
zerfallenen Tempel wieder aufrichtet. Was Horaz in einer seiner
Römeroden noch als Forderung erhebt, das wird bald nachher von
Augustus in überwältigendem Maße wahr gemacht, so daß Livius
ihn nennen kann: Augustus Caesar, templorum omnium conditor
ac restitutor.

Beide Erklärungen sind gleich weit von der Wahrheit entfernt,
sowohl diejenige, die in Augustus nur einen kaltsinnigen, berechnenden

politischen Organisator sieht, als auch die entgegengesetzte, die

aus ihm eine religiöse Persönlichkeit machen will. Gewiß, es ist ein

ungeheuer lebendiger, im tiefsten Sinn kulturschöpferischer, jeder
Ratio entzogener Grundzug in ihm und durch ihn auch in seinen

Mitarbeitern, aber das ist nicht Religion, sondern eine über alle

Lebenssphären sich erstreckende leidenschaftliche Sehnsucht nach

Maß und Ordnung. Die negativen Auswirkungen haben uns bisher

670



mehr beschäftigt als die positiven, die schwer zu fassen sind. Gerade
die religiöse Seite des Augustus ist eine solche positive Auswirkung.
Es wird den Göttern und überhaupt dem Überirdischen wieder ein
Platz eingeräumt, den ihm Verblendung streitig gemacht hat. Das

gilt aber für alle anderen Gebiete. Das Maß beherrscht, sobald er
sicli gefunden, sein Leben. Aus ihm geht sein musterhaftes Familienlehen

hervor, die strengen Anforderungen an seine Angehörigen —
er verbot seinen Kindern etwas zu sagen oder zu tun anders, als sie

es in der Öffentlichkeit tun würden und was nicht in die Hofzeitung
aufgenommen werden könnte — die oft pedantisch anmutenden
Sitten- und Kleidererlasse. Er, der allem Fremden aufgeschlossen

war, bemüht sich, römische Sitte und römische Tracht wieder
einzuführen, er wünscht, daß seine Tochter und seine Enkelinnen sich

wieder ans Spinnrad setzen usw.
Den gleichen Charakter zeigt aber auch seine Sicherung des

Reiches, dessen Politik auf die Nachbarvölker den gleichen
Eindruck potentieller Kraft machen mußte, wie ihn die Augusteische
Kultur in uns hervorruft, und zwar gerade durch ihre maßvolle
Zurückhaltung. Ebenso steht es mit der Ausschmückung der Hauptstadt;

sie ist Demonstration innerer Stärke ohne Aufdringlichkeit.
Die Intensität der Augusteischen Kulturschöpfung erleben wir

aber hesser als aus den geschichtlichen Tatsachen durch die direkte
Einwirkung der künstlerischen Ausdrucksformen: ähnlich wie in
der perikleischen Zeit ist es wieder die ganze reiche Instrumentation,

die eine große Kultur bedingt; aber nur soweit geht die
Ähnlichkeit. Wie dort Spannungsreichtum, Hemmungslosigkeit und

ursprüngliche Kraft dominieren, so hier Beherrschung, Maß und
Unterordnung. Dazu braucht es Reife und Klugheit, Bescheidungswillen

und Anerkennung eines höheren Prinzips. So ist die
Augusteische Kunst und speziell die Literatur eine solche für reife
Menschen — nichts unbegreiflicher, als daß gerade sie seit vielen
Jahrhunderten der Jugend als kaum zu verdauende Nahrung geboten
wird. Wie Augustus selber, mußten auch seine Dichter das
Cäsarische in sich überwinden, sie mußten zu ihrer Kunst reifen. Der
Augusteische Dichter ist dies geworden durch einen Verzicht und
eine Überwindung des individualistischen Strebens.

Der Augu8teer par excellence ist Vergil. Das große Erlebnis ist
die Begegnung mit Augustus. Von nun an steht sein Dichten im
Geise der Augusteischen Idee; alles Spielerische, nur Musische wird

671



weggewiesen. Schon der äußere Umfang soll die Größe der
Verpflichtung und das Gewicht der Aufgabe kundtun, der Inhalt aus
der in die Vergeistigung gehobenen Sphäre des Augusteischen Wollens

genommen sein. So überreicht er dem im Jahre 29
zurückkehrenden Augustus sein zweites Werk, die Georgica, ein Lehrbuch
der Feldbestellung und der Landbewirtung. In tiefster Symbolik
wird der Augusteische Kulturwille an die Scholle gebunden.
Gerechtigkeit und Erde gehen eine Unio mystica ein; aus ihnen wird
iustissima tellus. Der Bauer wird der Gegenpol des Kriegers, der
besonnen bewahrende Mensch der Gegenspieler des unbeherrscht
Fordernden und dadurch Zerstörenden. Glücklich über alles ist
der Bauer, so heißt es darin, wenn er sich nur über sein Glück klar
wäre, dem die iustissima tellus seihst leicht zu erwerbenden Unterhalt

gewährt.
Aber auch das konnte nur Vorarbeit sein; es war klar, daß Vergil

das Hohelied des Augustus selber schreiben mußte, was allein durch
ein Epos geschehen konnte. Und nun vollzog sich an ihm selber das

Augusteische Schicksal. Je tiefer er in seine Aufgabe eindrang, um
so mehr wuchs sie über Augustus hinaus. Was er ursprünglich
wollte, hatte noch viel Persönliches, also im tieferen Sinne

Unaugusteisches an sich. Immer mehr verschwand das Individuelle
hinter dem Typischen: nur an ein paar Stellen läßt er auch noch
im vollendeten Werk, bewußt und gemeistert, der persönlichen
Hingabe und Huldigung an die bestimmende Persönlichkeit und
dem Jubel über die durch Augustus gewährleistete Größe Roms
einen kleinen Platz; ergreifender als alles breitgewalzte Pathos
wirkt diese geringe Lockerung unerhörter Zucht. Aber auch hier
gilt die Übermacht der Gefühle nicht dem Individuellen, sondern
Augustus und Rom und das Maß als höchste sittliche Norm sind

gleichsam Eins geworden. Des Augustus staatsmännische Klugheit
ist eingegangen in das Imperium Romanum, dessen Wesenheit in
der Wahrung der Gerechtigkeit und der Einordnung in die höheren
Ziele besteht. Der Gedanke des Imperiums ist extramundan wie der
des Prinzipats. So lauten die Verse — vorher war von der griechischen

Kunst die Rede —:

Tu regere imperio populos, Romane, memento
haec tibi erunt artes — pacique imponere morem
parcere subiectis et debellare superbos.

672



Sei du, Römer, gedenk des Reiches und übe die Herrschaft.
Das sind Künste, die dir anstehn; bring Friede den Völkern,
über Resiegten gelind und siegreich über den Stolzen.

(übersetzt R. A. Schröder.)

In der Hauptsache aber tritt an Stelle des lebendigen Roms die

Urgeschichte der Stadt und an Stelle des Augustus tritt Aeneas, der
pius Aeneas, der, nicht immer willig und manchmal widerstrebend,
aber zuletzt doch Sieger über sich selber, alles persönliche Glück
beiseite schiebt, sich einordnet in das vom Fatum Bestimmte und
seine Aufgabe erfüllt, die da ist, den Keim zu legen zu dem größten
Reich der Welt.

Gerade wenn wir Aeneas mit seinem Vorbild Achill hei Homer

vergleichen, müssen wir zum Verständnis des Dichters gelangen.
Die Ilias handelt vom Zorn des Achill, einem ganz persönlichen,
für den Zürnenden wie für alle anderen gleich unvernünftigen
Zorn, von der Unbeherrschtheit eines Menschen, der nur sich selber
lebt. Auch Aeneas ist nichts Menschliches fern: er kann hart und

grausam, leidenschaftlich und verzagt sein. Alles aber nur in
augenblicklicher Schwäche: die Totalität seines Handelns und Denkens
ist beherrscht von einer einzigen Idee, der pietas. Er wird uns oft
neben seinem dämonischen Vorbild als philiströs erscheinen, so

wenig können wir von überkommenen Vorstellungen vom Spiele
freien Menschentums in der Dichtung loskommen. Uns stört das

Lehrhafte. Es ist aber nicht lehrhaft, sondern bekenntnishaft. Die
Zeitgenossen sahen in Aeneas den Römer, wie er wieder werden
mußte. So hob das Wort die Vaterlandsliebe aus der diesseitigen
Welt, wo ihre Reinheit stets gefährdet ist, in die jenseitige Welt der
Ideen. Aeneas ist nicht als menschliche Figur das Zentrum des Epos,
sondern weil er die oberste Idee vertritt, die Idee der Unterordnung
und der Hingabe an das Ganze. Die anderen Figuren treten hinter
ihm zurück, weil die von ihnen repräsentierten Begriffe hinter dem
seinen zurückzustehen haben. Aber auch sie triumphieren, soweit sie

sittlicher Natur sind, mag auch der Tod ihre Träger dahinraffen.

673


	Die ausgusteische Kultur

