Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 2 (1934-1935)

Heft: 10

Artikel: Die ausgusteische Kultur

Autor: Howald, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758964

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die augusteische Kultur

von Ernst Howald

Die nachfolgende Darstellung ist ein gekiirztes Kapitel aus dem im Erscheinen begriffe-
nen Werk « Kultur der Antike», das einen in sich abgeschlossenen Band des bekann-
ten, von Dr. H. Kindermann herausgegebenen « Handbuchs der Kulturgeschichte»
bilden wird. (Akademische Verlagsanstalt Athenaion M, B.H. Potsdam.)

Die politische Tat des Augustus ist zuerst einmal die Erfiillung
dessen, worum Roms Staatsminner seit hundert Jahren sich
bemiihten: er schuf einen romischen Staat und ein romisches Volk
aus dem Geiste der griechischen Philosophen heraus, die vor einem
Jahrhundert zu den rémischen Jiinglingen gesprochen hatten. Mit
allen seinen Vorgingern teilt er den Irrtum, daB er eigentlich nur
wiederherstelle, was durch Parteiwesen, Korruption und mangelnde
Pietidt verlorengegangen sei, und dal} auch alles, was er an Neuerun-
gen brachte, aus dem Geiste der Vorfahren heraus geschaffen sei.
«Durch den Erlal neuer Gesetze habe ich viele vorziigliche Insti-
tutionen, die bereits am Verschwinden waren, wiederhergestellt und
viele neue vorziigliche Institutionen den kommenden Geschlechtern
zur Nachahmung hinterlassen.» Unter dem EinfluB dieser Anschau-
ungen fithlte auch er sich als der gleichsam extramundane Staats-
mann, der, sobald als die Staatsorganisation geschaffen ist, nur noch
Kontrollaufgaben hat, sich im iibrigen aber zuriickziehen und seine
Schopfung sich selber iiberlassen darf und soll. Im Gegensatz zu den
Fritheren kam er aber iiber die Vorbereitungsarbeiten, das heif3it
die Erkimpfung der absoluten Macht, welche Vorbedingung fiir die
Hauptsache war und wobei die meisten steckengeblieben waren
(auBer Sulla und Casar), hinaus und zwar in frithen Jahren, so daB
der groflere Teil seines langen Lebens nach diesem Ereignis liegt.
Er genof} viele Jahrzehnte lang die Erfiillung dessen, was er einst
mit folgenden Worten in einem Edikt als Programm aufgestellt
hatte: «Mochte es mir vergonnt sein, den Staat heil und gesund auf
feste Grundlage zu stellen und den Lohn, den ich ersehne, davon-
zutragen, dafl man mich als den Schopfer der besten Verfassung
bezeichnet, und daB ich im Sterben die Hoffnung hegen kann, daB
die Fundamente, auf die ich den Staat gestellt habe, dauerhaft sein
werden.» Als er nach der Besiegung des Antonius heimkehrte und

664



seine nachsten Freunde iiber das, was er jetzt zu tun beabsichtige,
im Unklaren waren und bangten, er konnte der Versuchung unter-
liegen, fiihrte er ohne zu zaudern und mit einer grandiosen Selbst-
verstandlichkeit die ihm vorschwebende Aufgabe durch. So darf er
in seinem Testament von sich das stolze Wort sagen: «Ich legte die
Regierung aus meiner Hand in die Entscheidung des Senates und
des romischen Volkes.» Und ebenso subjektiv wahrheitsgetreu heisst
es einige Zeilen spater iiber des Augustus Stellung nach der Besie-
gung Marc Antons: «Yon da an stand ich zwar iiber allen anderen
an Ansehen; Machtbefugnisse aber hatte ich nur soviele wie meine
Kollegen in den verschiedenen Amtern, die ich bekleidete.» Was
er aber nicht in Rechnung zog, selber aber allmihlich im Verlauf
seines Lebens als unheimliche Storung seines Programms empfinden
mufBte, war die unausloschbare Tatsache seiner Existenz. Aus seinem
Dasein, aus seinem Ansehn, das er, ob er wollte oder nicht wollte,
genoB, erwuchs unaufhaltsam und von selber die absolute Monarchie.
Es soll jetzt nicht untersucht werden, ob sie notwendig wurde,
weil die Voraussetzungen des Augusteischen Staates fiktiv und un-
real waren — nur das eine sei festgestellt, dal} sie wie eine Selbst-
verstindlichkeit auf einmal da war und, als sie da war, keinen ernst-
haften Widerstand fand trotz der Erbarmlichkeit der Inhaber der
hochsten Macht nach Augustus und Tiberius. Der Blick der Men-
schen dieser Zeit war so auf das eine Ziel gerichtet, daB} sie die Un-
moglichkeit der Verwirklichung, das heilit die Folgen der Verwirk-
lichung gar nicht sahen: sie wuBten nicht, welche Gefahr in jedem
iberirdischen Staatsleiter liegen muBite, und ahnten nicht, daB die
zweite grofe Gefahr die aus dem Biirgerheer zur Eigenmacht heran-
gewachsene Armee bildete, die nur voriibergehend ein Instrument
des Fiihrers sein konnte. Schon gleich nach dem Tode des Augustus
wurde es klar — was auch das Militar selber nicht gewuBt hatte —
daf} bei der Armee nicht nur die reale Macht liege, sondern auch die
einzige politische Konstanz. So hatte sich als Nebenprodukt des
Revolutionsjahrhunderts der Faktor herausgebildet, der in immer
zunehmendem Mafle die Entscheidung iiber die politische Gestaltung
Roms in den Hinden haben sollte.

So kommt es, daB die Augusteische politische Kultur, ja iiber-
haupt die Augusteische Kultur, auf des Messers Schneide liegt, das
heiBlt von einer unvorstellbaren Kiirze und schirfster Abgrenzung
ist, so kurz und abgegrenzt, dal bereits die Zeit des dlter werdenden

665



Augustus, als die meisten seiner Weggefahrten dahingegangen waren,
also die Zeit von 10 v. Christus an — Augustus starb 14 n. Christus
— schon im innersten Wesen der Kaiserzeit angehort. Und gerade
in dieser Unverwurzeltheit und Kiinstlichkeit zeigt sich eklatant
der humanistische Charakter der Augusteischen Kultur. Sie ist wie
etwas Fremdes aufgesetzt, eine Wunschkultur, die der Realitdt nicht
standhilt; aber gerade darum, weil sie nicht tief und im eigenen
Erdreich wurzelt, ist sie von ungeheurem propagandistischem Er-
folge. Je mehr eine Kultur am Boden klammert, mit um so mehr
Zufilligkeiten, Idiotismen, Lokalismen ist sie behaftet, und um so
schwerer verpflanzt sie sich. Je abstrakter sie aber ist, um so griofler
ist ihre Wirkung, im Raume und in der Zeit. So ist die Augusteische
Kultur, als altester aller Humanismen und als dessen Vermittlerin
die wichtigste Kulturerscheinung des Westens, die Rom zum Mittel-
punkt der Welt (und damit zum Sitze des Papsttums) machte, die
den unsterblichen Reichsgedanken schuf, die Kultur von zwanzig
Jahren.

Darum werden wir uns nicht wundern, wenn wir nun fernerhin
feststellen konnen, daB diese Kultur tatsdchlich in einem ganz
kleinen Kreis innerhalb ganz weniger Jahre geschaffen worden ist,
ja mit groffter Wahrscheinlichkeit sogar von dem einen Mann, von
Augustus. Ohne allen Zweifel aber hat sie in der Vereinigung einiger
weniger Menschen ihre besonderen und eigentiimlichen Ziige er-
halten. Die Augusteische Kultur ist wohl die Erfiillung der Tendenzen
eines ganzen Jahrhunderts, aber sie ist das in einer Weise, die vorher
nicht geahnt werden konnte, ja, die zum Teil in bewuBtem Gegen-
satz zur Haltung der Caesarischen Zeit steht. Schopfer und erste
Trager dieser Kultur sind Leute aus der Generation, deren Geburt
zwischen 70 und 60 liegt; Augustus und Agrippa sind im Konsulats-
jahr Ciceros, 63 geboren, Vergil 70. Maecenas’ Geburt muf3 auch
ungefihr in dieses Jahr fallen; Horaz’ Geburtsjahr ist 65 usw.

Wie selten einmal, haben wir in diesem Falle die Moglichkeit, mit
fast unheimlicher Prizision die erste Keimung der Augusteischen
Kultur zu erfassen. Als Casar ermordet wurde, weilte sein nicht ganz
19jahriger Neffe und testamentarischer Adoptivsohn Octavian — der
spitere Augustus — als Lernender im Osten. Er kam sofort zuriick
und wuBte sich durch kluges Benehmen rasch eine sehr starke Posi-
tion zu verschaffen. Sein Auftreten unterschied sich in nichts von
dem verwegenen Gebaren der anderen, besonders seines freundlich-

666



feindlichen Protektors Marc Anton. Mit einer selbst seine abge-
stumpften Zeitgenossen erschreckenden Gleichgiiltigkeit gab er beim
AbschluB des Triumvirates ihm nahestehende Minner der Vogel-
freierklarung preis. Auch in der unmittelbar nichsten Zeit konnten
Fernerstehende nichts von der allgemeinen Norm Abweichendes an
ihm feststellen. Der junge Mann brauchte also einige Jahre, bis er
sich gefunden hatte. Aber das Neue, das wir einstweilen noch nicht
charakterisieren wollen, bahnt sich an. Das konnen wir interessanter-
weise aus dem Werke Vergils herauslesen. Das Werk, das er jetzt
begann in den Jahren, wo Augustus anfing, die Sammlung der Bu-
colica, ist in seinen ilteren Bestandteilen nichts wesentlich Neues.
Es war in jenem erweiterten Sinne Nachahmung eines alexandrini-
schen Dichters, des Theokrit; ihn lockte jene ebenso alexandrinische
wie neoterische Mischung von Folklore, Literatentum und Freund-
schaft. Noch betonter als im Vorbild war bei ihm die Maskerade.
Es fehlt jeglicher Erlebniskern. Nun gelangte er in dieser Zeit irgend-
wie in die Nihe des Octavian. Augenblicklich erscheint dieser in
Vergils Gedichten, aber in einer ganz anderen Art als die sonstigen
Menschen, die darin vorkamen. Alle anderen waren Literatur,
Augustus aber ist von einer geradezu erschreckenden Realitdat. Aber
er kommt nicht allein; er bringt mit, nicht minder wirklich, als
Folie oder Hintergrund die ganze Angst und das ganze Elend der
Zeit. Plotzlich wird uns deutlich, in welche Verzweiflung die Mensch-
heit geraten war, als durch den Tod Cisars der Biirgerkrieg von
neuem begann, und mit welchen Schrecknissen begann.

Es ist verfiihrerisch, den Gedanken zu erwigen, es konnte Vergil
gewesen sein, aus dessen Geist die Grundanschauungen des Augu-
steischen Kulturgefiihls erwachsen wiren. Er, der Altere, hitte den
jungen Augustus beeinflult, so dal wir die unerhorte Tatsache vor
uns hitten, dafl ein Dichter die vornehmlich politisch orientierte
Kultur seiner Zeit geschaffen hitte. So ist es aber nicht richtig; es
ist aus dem Werden und der Dynamik der bukolischen Dichtung
Vergils sichtbar, dal Vergil vielmehr dem iiberwiltigenden Einflufl
des Jiingeren unterliegt, von dem — nicht weniger wunderbar —
auf seine nihere Umgebung ein unentrinnbarer Wille ausgeht. Es
kann aber keine Rede von einer bewuBten Kulturpolitik des Augu-
stus sein, die fein berechnend auch die Dichtung zur Propaganda
verwendete. Vielmehr kann es sich einzig um das irrationale Myste-
rium einer singuliren Personlichkeitswirkung handeln: die Besten

667



des Volkes schlielen sich, sobald sie in seine Nihe kommen, freudig
und aufs tiefste bewegt dem Augustus an; sie wandeln ihr Wesen
um, soweit dies denkbar ist, fasziniert von seinem Wollen, und han-
deln darin oder kiinden davon oder kimpfen dafiir mit letzter Hin-
gabe. Nichts ist menschlich ergreifender, als dies zu erleben an Vergil
oder ein paar Jahre spiter an Horaz. Und daraus wird ein Kreis, wie
wir sagen diirfen, des Nehmens und des Gebens, aus dem endgiiltig
das erwachst, was wir den Geist des Augusteischen Zeitalters zu
nennen haben.

Tatsdchlich erlebt auch keiner, weder im «Kreise» noch aufer-
halb desselben, das neue politische und Kulturerlebnis abstrakt, son-
dern alle erleben es durch und in Augustus. Ihnen allen bricht eine
vollig neue Zeit an, eine Zeit, die in jedem Punkt entgegengesetzt
ist der iiberwundenen Zeit der Siinde und der Verzweiflung; aber
diese Anderung ist nur moglich durch Augustus, der der Herr, der
Gott, der Kronos des neuen goldenen Zeitalters ist. Augustus er-
scheint vom ersten Moment an als Gott, wie die frithen Verse Vir-
gils es sagen:

Ein Gott hat mir diesen Frieden gegeben,
denn jener wird fiir mich immer ein Gott sein, auf seinem Altar
wird oft ein zartes Lamm aus meiner Hiirde sein Blut vergiefen.

Kann es deutlicher ausgedriickt werden als in diesen Versen, dafl
das Gottesgefiihl aus dem Gegensatz der Not der Zeit erwachsen ist?
Was die alte romische Religion nicht erlaubte, die Vergottung eines
Menschen, das setzte sich jetzt durch, darum, weil ein Unmogliches
durch einen Menschen moglich gemacht worden war. Als zuerst die
Allernichsten und dann immer weitere Menschen erkannten, daB
Octavian mnicht wie die anderen sei, und daB er nicht nur Macht
und GenuBl durch die Macht erstrebe, da waren sie, nachdem man
ein Jahrhundert lang umsonst auf diesen iibernatiirlichen Reorgani-
sator des Staates gewartet hatte, so im Innersten ergriffen, daB} sie
ihn iiber menschliches Maf} hinaushoben. Augustus selber gab dieser
Wertung seiner Existenz nur leise andeutend nach, indem er sich
in ein besonderes Verhaltnis zu Apollo stellte, aber in der Haupt-
sache wies er sie von sich wie iiberhaupt alle hemmungslos iiber-
treibenden Ehrungen, weil sie dem zentralen Gedanken seines gan-
zen Waltens widerstrebten, dem Gedanken des MaBes und der

668



Selbstheschrinkung. So ist der eigentliche kulturschopferische Ge-
halt des Augusteischen Wirkens weniger die Erfiillung jenes hundert-
jahrigen Postulates, das heilt die Organisation des romischen Volkes,
als die Aufhebung der Not von vorher, die Pax Augusta. Das eigent-
lich Nebensichliche ist kulturschépferischer geworden als das huma-
nistische Ziel, das aber nicht zu trennen ist von jenem anderen.
Gerade dadurch ist in das klassische Ideal Roms eine Note gekom-
men, die, mit der humanistischen verbunden und durch sie getragen,
doch das Romische entscheidend vom Griechischen trennt.

Auf nichts ist Augustus so stolz wie darauf, dall zu seinen Leb-
zeiten der Janustempel, der, solange Krieg gefiithrt wurde, offen
stand, dreimal geschlossen werden konnte. Der Hohepunkt seiner
Regierung ist die Griindung der Ara Pacis Augustae im Jahre 13
vor Christus. Dieser Friede ist nicht ein gewohnlicher Friede, in
dem einfach die Waffen ruhen; es ist die Griindung einer neuen
Menschheit, die diesen Frieden trdagt. Von Anfang an fiihlte dies
Vergil; um diesem Gefiihl Ausdruck zu verleihen, muB} er aus frem-
den Anschauungen, griechischen und besonders orientalischen, in
seinem beriihmten vierten Gedicht der Bucolica vom Jahre 40 die
Farben herbeiholen, um das goldene Zeitalter zu schildern, das jetzt
anbricht. Die Empfindung ist die, daB Augustus eine Zeit herauf-
fiihrt, wo die Natur doppelte Frucht trigt und wo die Siinde auf
Erden ausstirbt. In solchen Bildern hatte einst Hesiod das goldene
Zeitalter geschildert; es sind Bilder und ist doch Wahrheit, weil der
Eindruck der Pax Augusta ein solch ungeheurer war.

So sehr also die Friedenssehnsucht des romischen Volkes neben
dem Humanismus Voraussetzung fiir die Augusteische Kulturbewe-
gung ist, ebensosehr muf} gesagt werden, daB} sie allein den Vorgang
nicht erklirt. Die eigentliche, spezifische Fiarbung bekommt sie
allein und ganz durch die Person des Augustus. Von seinem Wesen
strahlt eine Staats- und Lebensauffassung aus, die die Verkorperung
der eben angefiihrien Stimmungen ist. GewiBl hat er in Erfiillung
der durch die Revolution gestellten Aufgaben die Neuordnung des
romischen Staates im Sinne der griechischen philosophischen An-
schauungen vollzogen, er hat iiber die Reinheit des rémischen
Biirgerrechts gewacht, er hat in einer gewaltigen Aktion den Senat
gesiubert, er hat die berilhmten Ehegesetze erlassen, alles Dinge,
die fiir den Augenblick sehr verdienstlich waren, aber trotzdem
der nachhaltenden Wirkung entbehrten. Etwas anderes war es, was

669



die Zeit und was iibrigens auch Augustus selber als das Entschei-
dende empfand. Eindriicklich wiederholt sich in seiner Selbstbio-
graphie die Aufzihlung aller Ehrungen, die er abgelehnt hat,
Ehrungen, die ein gewisses Mal} iiberschritten. Sueton erzihlt auch,
«dal} er es sich seiner Familie gegeniiber verbat, auch nur im Scherz
dominus genannt zu werden.

Was jetzt nottut, ist Selbstbeherrschung, MaB und Zucht; Ent-
sagung gegeniiber dem frevelhaften Uberschreiten der Grenzen, die
dem Menschen gesteckt sind, Unter- und Einordnung. Also Gegen-
satz zu den maBlosen Forderungen des cidsarischen Menschen, der
«den Himmel selbst in seiner Torheit begehrt». Der freie Staat kann
nur bestehen, wenn Eigenwilligkeit und Egoismus schweigen und
alle Stinde und alle Individuen sich einordnen in ein System des
Gleichgewichts. Man konnte an der Innenpolitik des Augustus selber
verfolgen, mit welch unerbittlicher Strenge er Eigenwilligkeiten ein-
zelner, selbst seiner niachsten Freunde, entgegentritt; nur grobes
Mifverstehen kann darin autokratische MaBregeln sehen.

Den sichtbarsten Ausdruck fand dieses Prinzip der Unterordnung
in einer neuen Stellung zum Gottlichen. Der Mensch wurde sich
wieder bewuBt, daB die Pflege des Uberirdischen nicht in seine
Willkiir gesetzt sei, und so tritt an Stelle der Vernachlissigung des
Kultes, den die vorhergehende Generation charakterisiert hatte,
wieder die pietas. Es ist bekannt, wie Augustus Gottesdienste und
Kulte, die lingstens vergessen und vernachlédssigt waren, von neuem
einfiihrt, religiose Amter und Kérperschaften reorganisiert und die
zerfallenen Tempel wieder aufrichtet. Was Horaz in einer seiner
Romeroden noch als Forderung erhebt, das wird bald nachher von
Augustus in iiberwiltigendem MaBe wahr gemacht, so daB Livius
ihn nennen kann: Augustus Caesar, templorum omnium conditor
ac restitutor.

Beide Erklarungen sind gleich weit von der Wahrheit entfernt, so-
wohl diejenige, die in Augustus nur einen kaltsinnigen, berechnen-
den politischen Organisator sieht, als auch die entgegengesetzte, die
aus thm eine religiose Personlichkeit machen will. Gewil}, es ist ein
ungeheuer lebendiger, im tiefsten Sinn kulturschopferischer, jeder
Ratio entzogener Grundzug in ihm und durch ihn auch in seinen
Mitarbeitern, aber das dst nicht Religion, sondern eine iiber alle
Lebenssphiiren sich erstreckende leidenschaftliche Sehnsucht nach
Maf und Ordnung. Die negativen Auswirkungen haben uns bisher

670



mehr beschiftigt als die positiven, die schwer zu fassen sind. Gerade
die religiose Seite des Augustus ist eine solche positive Auswirkung.
Es wird den Géttern und iiberhaupt dem Uberirdischen wieder ein
Platz eingeriumt, den ihm Verblendung streitig gemacht hat. Das
gilt aber fiir alle anderen Gebiete. Das Mal} beherrscht, sobald er
sich gefunden, sein Leben. Aus ihm geht sein musterhaftes Familien-
leben hervor, die strengen Anforderungen an seine Angehorigen —
er verbot seinen Kindern etwas zu sagen oder zu tun anders, als sie
es in der Offentlichkeit tun wiirden und was nicht in die Hofzeitung
aufgenommen werden konnte — die oft pedantisch anmutenden
Sitten- und Kleidererlasse. Er, der allem Fremden aufgeschlossen
war, bemiiht sich, romische Sitte und romische Tracht wieder ein-
zufithren, er wiinscht, dal} seine Tochter und seine Enkelinnen sich
wieder ans Spinnrad setzen usw.

Den gleichen Charakter zeigt aber auch seine Sicherung des
Reiches, dessen Politik auf die Nachbarvolker den gleichen Ein-
druck potentieller Kraft machen muBlte, wie ihn die Augusteische
Kultur in uns hervorruft, und zwar gerade durch ihre maBvolle
Zuriickhaltung. Ebenso steht es mit der Ausschmiickung der Haupt-
stadt; sie ist Demonstration innerer Stirke ohne Aufdringlichkeit.

Die Intensitit der Augusteischen Kulturschopfung erleben wir
aber besser als aus den geschichtlichen Tatsachen durch die direkte
Einwirkung der kiinstlerischen Ausdrucksformen: ihnlich wie in
der perikleischen Zeit ist es wieder die ganze reiche Instrumenta-
tion, die eine grofe Kultur bedingt; aber nur soweit geht die Ahn-
lichkeit. Wie dort Spannungsreichtum, Hemmungslosigkeit und
urspriingliche Kraft dominieren, so hier Beherrschung, Mafl und
Unterordnung. Dazu braucht es Reife und Klugheit, Bescheidungs-
willen und Anerkennung eines hoheren Prinzips. So ist die Augu-
steische Kunst und speziell die Literatur eine solche fiir reife Men-
schen — nichts unbegreiflicher, als dal gerade sie seit vielen Jahr-
hunderten der Jugend als kaum zu verdauende Nahrung geboten
wird. Wie Augustus selber, muflten auch seine Dichter das Cisa-
rische in sich iiberwinden, sie muBiten zu ihrer Kunst reifen. Der
Augusteische Dichter ist dies geworden durch einen Verzicht und
eine Uberwindung des individualistischen Strebens.

Der Augusteer par excellence ist Vergil. Das groBe Erlebnis ist
die Begegnung mit Augustus. Von nun an steht sein Dichten im
Geise der Augusteischen Idee; alles Spielerische, nur Musische wird

[

671



weggewiesen. Schon der duflere Umfang soll die Grofe der Ver-
pflichtung und das Gewicht der Aufgabe kundtun, der Inhalt aus
der in die Vergeistigung gehobenen Sphire des Augusteischen Wol-
lens genommen sein. So iiberreicht er dem im Jahre 29 zuriick-
kehrenden Augustus sein zweites Werk, die Georgica, ein Lehrbuch
der Feldbestellung und der Landbewirtung. In tiefster Symbolik
wird der Augusteische Kulturwille an die Scholle gebunden. Ge-
rechtigkeit und Erde gehen eine Unio mystica ein; aus ihnen wird
iustissima tellus. Der Bauer wird der Gegenpol des Kriegers, der
besonnen bewahrende Mensch der Gegenspieler des unbeherrscht
Fordernden und dadurch Zerstorenden. Gliicklich iiber alles ist
der Bauer, so heiBt es darin, wenn er sich nur iiber sein Gliick klar
wire, dem die iustissima tellus selbst leicht zu erwerbenden Unter-
halt gewahrt.

Aber auch das konnte nur Vorarbeit sein; es war klar, dal Vergil
das Hohelied des Augustus selber schreiben muBte, was allein durch
ein Epos geschehen konnte. Und nun vollzog sich an ihm selber das
Augusteische Schicksal. Je tiefer er in seine Aufgabe eindrang, um
so mehr wuchs sie iiber Augustus hinaus. Was er urspriinglich
wollte, hatte noch viel Personliches, also im tieferen Sinne Un-
augusteisches an sich. Immer mehr verschwand das Individuelle
hinter dem Typischen: nur an ein paar Stellen laBt er auch noch
im vollendeten Werk, bewuBt und gemeistert, der personlichen
Hingabe und Huldigung an die bestimmende Personlichkeit und
dem Jubel iiber die durch Augustus gewidhrleistete Grofle Roms
einen kleinen Platz; ergreifender als alles breitgewalzte Pathos
wirkt diese geringe Lockerung unerhorter Zucht. Aber auch hier
gilt die Ubermacht der Gefiihle nicht dem Individuellen, sondern
Augustus und Rom und das MaBl als hochste sittliche Norm sind
gleichsam Eins geworden. Des Augustus staatsminnische Klugheit
ist eingegangen in das Imperium Romanum, dessen Wesenheit in
der Wahrung der Gerechtigkeit und der Einordnung in die héheren
Ziele besteht. Der Gedanke des Imperiums ist extramundan wie der
des Prinzipats. So lauten die Verse — vorher war von der griechi-
schen Kunst die Rede —:

Tu regere imperio populos, Romane, memento
haec tibi erunt artes — pacique imponere morem
parcere subiectis et debellare superbos.

s

672



Sei du, Romer, gedenk des Reiches und iibe die Herrschaft.
Das sind Kiinste, die dir anstehn; bring Friede den Volkern,
iiber Besiegten gelind und siegreich iiber den Stolzen.

(iibersetzt R. A. Schroder.)

In der Hauptsache aber tritt an Stelle des lebendigen Roms die
Urgeschichte der Stadt und an Stelle des Augustus tritt Aeneas, der
pius Aeneas, der, nicht immer willig und manchmal widerstrebend,
aber zuletzt doch Sieger iiber sich selber, alles personliche Gliick
beiseite schiebt, sich einordnet in das vom Fatum Bestimmte und
seine Aufgabe erfiillt, die da ist, den Keim zu legen zu dem grofiten
Reich der Welt.

Gerade wenn wir Aeneas mit seinem Vorbild Achill bei Homer
vergleichen, miissen wir zum Verstindnis des Dichters gelangen.
Die Ilias handelt vom Zorn des Achill, einem ganz personlichen,
fir den Ziirnenden wie fiir alle anderen gleich unverniinftigen
Zorn, von der Unbeherrschtheit eines Menschen, der nur sich selber
lebt. Auch Aeneas ist nichts Menschliches fern: er kann hart und
grausam, leidenschaftlich und verzagt sein. Alles aber nur in augen-
blicklicher Schwiche: die Totalitat seines Handelns und Denkens
ist beherrscht von einer einzigen Idee, der pietas. Er wird uns oft
neben seinem ddmonischen Vorbild als philistros ,erscheinen, so
wenig konnen wir von iiberkommenen Vorstellungen vom Spiele
freien Menschentums in der Dichtung loskommen. Uns stort das
Lehrhafte. Es ist aber nicht lehrhaft, sondern bekenntnishaft. Die
Zeitgenossen sahen in Aeneas den Romer, wie er wieder werden
muflte. So hob das Wort die Vaterlandsliebe aus der diesseitigen
Welt, wo ihre Reinheit stets gefahrdet ist, in die jenseitige Welt der
Ideen. Aeneas ist nicht als menschliche Figur das Zentrum des Epos,
sondern weil er die oberste Idee vertritt, die Idee der Unterordnung
und der Hingabe an das Ganze. Die anderen Figuren treten hinter
thm zuriick, weil die von ihnen reprisentierten Begriffe hinter dem
seinen zuriickzustehen haben. Aber auch sie triumphieren, soweit sie
sittlicher Natur sind, mag auch der Tod ihre Triager dahinraffen.

673



	Die ausgusteische Kultur

