Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 10

Artikel: Aus der Gedankenwelt von Max Huber
Autor: Huber, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758962

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus der Gedankenwelt von Max Huber

Bei AnlaBl seines 60. Geburtstages

B‘ei der Vertiefung in unsere vaterlindische Geschichte schopfen wir
die innerlichste Erhebung wohl immer wieder aus der Betrachtung der
Wandlungen und Schicksale, die das eidgenéssische Denken im Laufe
der Jahrhunderte erfdhrt. Es will uns dann fast erscheinen, als ob wir
den Herzschlag der eidgendssischen Geschichte erlauschen konnten. In
dem Mafle wie sich das eidgenéssische Denken im Bund und in den
Orten verkorpert, erfullt sich der Sinn unseres Gemeinwesens und er-
hebt sich unser Volk iiber seine natirliche Existenz hinaus. Wie reich
und kraftvoll zeigt sich das eidgendssische Denken zu gewissen Zeiten!
Welch innere Weite vermag es zu erreichen in den Biinden der Bauern-
kommunen mit den Stddten, zu welch mystischer Tiefe und wunder-
baren Einfalt gelangt es bei Niklaus von der Fliie, zu welchen Sternen-
héhen wird es durch Zwingli gefiihrt, wieviel Innigkeit empfingt es
von Pestalozzi, welche anschaulich haushdalterische Ordnungsfiille von
Gotthelf, welch beschwingte Humanitit von Keller, welchen gedank-
lichen Glanz von Alexandre Vinet! Aber wie sehr kann es sich zu Zeiten
auch verharten, wie kann es im Kleingeist verkiimmern; aber wenn es
ganzlich zu ersticken drohte, dann hat es noch immer seine kraftvolle
Erneuerung erlebt. Es ist wie eine Flamme, die zuckt und schwankt,
steigt und sinkt, unter der Asche glitht und zu erloschen scheint, um
wieder neu angefacht, hell aufzulohen.

Als Hiiter der Flamme, als restitutor verae rei publicae, als Hort des
eidgenossischen Denkens in unserer verwirrten Zeit, verehren heute die
Besten unseres Landes in dankbarer Gesinnung Max Huber. «Dank ihm
konnen wir noch daran glauben, daf} die individuelle Superioritit und
die Souverdnitat des Volkes miteinander vereinbar sind und ihr Zu-
sammenwirken moglich ist. Dank ihm konnen wir noch daran glauben
— denn wir haben es erlebt — daf} die Demokratie weder notwendiger-
weise dem Einfluf} threr Eliten sich widersetzt noch ihren Rat in den
Wind schligt»." Vor allem dem jiingeren Geschlechte, das mit so wachem
Sinn die Schiden unserer Zeit wahrnimmt und mit so viel ernsthaftem

! Aus William E. Rappard: «De l'égalité des Ftats et de Uinégalité des hommes» in
der «Festgabe fiir Max Huber. Zum sechzigsten Geburtstag, 28. Dezember 1934» (Schult-
hess & Co. Ziirich), auf die wir hier angelegentlich hinweisen mochten. ‘

638



Drang die Erneuerung von Volk und Staat ersehnt, sind diese Worte
William Rappards aus dem Herzen gesprochen. Diesem jiingeren Ge-
schlecht ist Max Huber durch sein entscheidendes Wort in Schicksals-
momenten unserer Geschichte der aus dem innersten ererbten W esen
des Landes erwachsene geistige Fiihrer, der nicht einer blind ergebenen
Gefolgschaft Entscheidung und Verantwortung abnimmt, sondern der
den Einzelnen dazu fiihrt, Verantwortung zu fihlen und Entscheidun-
gen zu fallen. Wo das Volk, wie in der Demokratie, seine politischen
Geschicke selber bestimmt, ersteht ein Fiihrertum nicht von der Autori-
tat des Befehles, sondern von der Autoritat des Richters und Lehrers her.
Lehramt und Richteramt, in selten hohem Sinne verstanden und tiber
weiteste Lebenskreise sich erstreckend, sind die geistigen Bezirke, auf
denen die Lebensleistung von Max Huber liegt, von denen sie aber nicht

umschlossen werden kann. n

Ein Mitarbeiter Max Hubers hat die Stufen seines Wirkens in die
Inschrift geprdgt: jus, justitia, caritas. Die personliche Kraft, die diese
drei Wirkungswelten Max Hubers gleichermaflen durchwaltet, hat thren
Ursprung in einem genialen Gewissen, das im christlichen Glauben
lebt. Daher bildet das Priifende, Wagende, Mediative bei Max Huber
eine so seltene Einheit mit seiner aktiven Tatigkeit und mit seinem
gestaltenden Willen, eine Einheit, die seiner ganzen Lebensleistung
thren eigenartigen und so tief tiberzeugenden Charakter gibt. Das Ge-
wissen als ordnende und bewahrende Macht im Leben der Gemein-
schaft, der Volksgemeinschaft und dariiber hinaus in der Staatengemein-
schaft, am Beispiel seiner Lebensarbeit gezeigt zu haben, in einer Zeit,
die, nach einem Wort Emil Brunners , moralisch am Verbluten ist,
dafuir ist kein Wort des Dankes grof} genug.

Die Lebensfiille seiner Natur aber, die seine ganze reiche Tatigkeit
durchdringt, und sie nirgends ins Abstrakte, Dogmatische und Utopische
miinden lafit, stromt aus seiner Heimatliebe, aus der Verbundenheit
mit dem angestammten Land, der unverlierbaren Ahnenkraft des Volkes
und dem Geist seiner Geschichte. «Alles, was die Personlichkeit Max
Hubers bestimmt hat, entstammt der Tiefe unserer vaterlindischen
Vergangenheit, dem nach der historischen Rangordnung ersten Stand
der Eidgenossenschaft, dem alten herrschaftlichen Ziirich. Aber nicht
nur an die protestantische Stadt mit dem niichternen und dabei trotz
aller Biirgerenge immer wieder grofziigigen Charakter, den thr Zwingli,
dieser machtige politische Christ, aufgeprigt hat, darf man hier denken,
nein, vor allem auch an das mittelalterliche Ziirich mit seinem in der

639



Fiille geistlicher Bildung wurzelnden Wesen. Aber nicht die Stadt allein,
sondern die Landschaft von Ziirich hat das Wesen dieses Mannes mait-
bestimmt. Ohne diese Landschaft ist er nicht zu denken; er ist ver-
wachsen mit jenen Gegenden, die zwischen Limmat, Rhein und Thur
liegen, mit threr Weite, threm groflen geruhsamen Frieden, den Tiefen
threr Walder, die sich um jene raschen griinen Wasser schlieflen, die
aus Kellers Vision immer wieder aufleuchten. Durch das Blut gehort
er zu thnen und durch das eigenste Erleben seit friither Jugend so tief,
daf} der gereifte, an Leistungen und Ehren reiche Mann es aussprechen
kann, daf} die véllig in der Natur verlebten Zeiten des Daseins die wert-
vollsten und lebenswertesten gewesen seien. In Landschaft und Stadt
gleichermaflen spricht alles Vergangene als Gegenwirtiges zu thm,
durch die Ahnen st er Stadt und Land verbunden, neben dem Blut der
grofien Soldnerfiihrer aus dem heitersten, kithnsten und weitrdumigsten
Geschlecht des alten Ziirichgaus spiirt man in thm auch das Wesen der
Zunft- und Ratsherren, und all dies ist durchdrungen von der festen
Art, dem unverinderlichen Herkommen alter Bauerngeschlechter . . .
Aus dem Heimatlichen heraus . .. ist bei Huber die grofle Fihigkeit
zu erkliren, alle Erscheinungen aus der Wachstumsbedingung, aus dem
niemals abreifenden Naturvorgang heraus zu verstehen. In diesem
Sinne ist es bezeichnend fiir seine juristische Tatigkeit in wissenschaft-
licher und praktischer Hinsicht, daf} er das Recht unter voller W ah-
rung der juristischen Schirfe und Logik immer in organischem Zu-
sammenhang mit der sozialen Umuwelt gesehen hat, das Volkerrecht vor
allem. stets im Rahmen des politisch Moglichen. Hier hat der soziolo-
gische Unterbau seines juristischen Denkens und staatsminnisch wie
richterlichen Entscheidens seinen Ursprung.» Mit diesen Worten schil-
dert Carl J. Burckhardt die Welt des Herkommens von Max Huber in
setner FEinleitung zur «Festgabe».

Diese Naturanlagen lassen uns leicht verstehen, dafl Max Huber als
junger Student vor allem Otto von Gierke zu seinem Lehrer erkoren
hat, und fiir dessen organische Rechtslehre innerste Empfanglichkeit
haben mufite. Die erste Irucht seiner Studien war sein Buch iiber die
Staatensukzession (1898), das bereits die groffe Gabe Hubers:
die Spannungsverhaltnisse zwischen Rechtslage und Geschichtsmdchten
zu durchleuchten, hervorragend offenbarte. Nach den Lehrjahren folgt
ein Wanderjahr. Die Reise nach Rufland, Ostasien und Australien
wird dazu beniitzt, um eingehend zu studieren, auf welche Weise die
Handelsbeziehungen unseres Landes mit dem fernen Osten verbessert

640



werden konnten. Auf der Reise noch erhdlt Max Huber die Berufung
an die Universitit Ziirich. Als Achtundzwanzigjihriger beginnt er
setne Vorlesungen (1902). In den rund zwanzig Jahren seiner ziirchert-
schen Lehrtatigkeit liest er uber schweizerisches Staatsrecht, viber Kir-
chenrecht und Vélkerrecht. Zugleich entsteht eine Fiille von wissen-
schaftlichen Publikationen. Seine besondere Hingabe gilt den Fragen
zwischenstaatlicher Ordnung, der Ausgestaltung des Volkerrechts. Im
Jahre 1907 nimmt er als Delegierter des Bundesrates an der zweiten
Haager Friedenskonferenz teil. 1910 veréffentlicht er seine Abhand-
lung: «Die soziologischen Grundlagen des Volkerrechts». Die darin
niedergelegten Erkenntnisse haben ithre Giltigkeit vom Laufe der Er-
eignisse bestatigt erhalten. Zehn Jahre nach Beendigung des Krieges
hat das Werk nicht das Geringste von seiner Aktualitit eingebiifit und
wird unverdindert von neuem aufgelegt. Mit den Kriegsjahren hebt fir
Max Huber eine neue Wirksamkeit an auf dem Felde der aktiven
Politik: er wird Mitglied des ziircherischen Kantonsrates, die Armee
nimmt seinen Dienst als hohen Justizoffizier in Anspruch, er letht
seine Finsicht und Erfahrung der Kommuission fur das Strafrecht, vor
allem aber erfillt er ein Amt, zu dem er berufen ist wie keiner: er ist
Rechtskonsulent des politischen Departements in Vélkerrechtsfragen.
Die entscheidungsreichsten auflenpolitischen Missionen werden thm
anvertraut. Im Jahre 1918, nach dem W affenstillstand, hat Max Huber
jenen schweizerischen Entwurf zum Vélkerbundsstatut geschaffen, der
als Dokument tiefer Einsicht in die Bedingungen internationaler Or-
ganisation seinen Wert und als edles Zeugnis einer groflen Hoffnung
seine Wiirde bewahren wird. Die beriihmte Botschaft des Bundesrates
uber den Eintritt der Schweiz in den Volkerbund ist im wesentlichen
von thm konzipiert worden. Der Wille zur Wahrung unserer Neutrali-
tit erhielt darin eine so machtvolle Begriindung, daf} schliefilich seine
Durchsetzung gelang. Durch eine unermiidliche Vorbereitungsarbett
ist die Londoner Erklirung der Michte schliefflich durch die schweize-
rischen Delegierten Gustav Ador und Max Huber erwirkt worden. Um
welche Schicksalsfrage es damals fiir unser Land ging, spiiren wir aus
den bewegten Erinnerungsworten von Bundesrat Motta: «Riccordo an-
cora, come si trattasse di ieri, il momento in cui, impartite le ultime
istruzioni ai due delegati, presi commiato da loro nel mio ufficio. Era-
vamo tutti et tre visibilmente preoccupati, anzi commossi. Osservai ai
miel interlocutori che portavano seco una parte non lieve del nostro
comune destino e li raccomandai all’aiuto di Dio. Il resultato del nego-

641



zio corrispose alle speranze e fu quella storica dichiarazione di Londra,
che porta la data del 13 febbrairo 1920».

Ein Jahr spater schliefit er im Namen der Schweiz mit dem Deut-
schen Reich einen Schieds- und -Vergleichsvertrag ab, der eine vorbild-
liche Geltung fiir Vertrige dieser Art erlangt hat.

1922 wurde Max Huber, der an der Vorbereitung und Ausarbeitung
des Statuts fiir den Standigen Internationalen Gerichtshof einen so
wichtigen Anteil hatte, als Richter nach dem Haag gewdhlt. In den
Jahren 1925—1927 war er Prasident des hochsten Richterkollegiums,
das damals sich die Grundlagen schuf, «auf der die Autoritat beruht,
die der Gerichtshof sich selber zu schaffen vermochte, im Unterschied
zu der, die ithm einfach von auflen verliehen worden war», wie Ake
Hammerskiold, der Generalsekretir des Gerichtshofes in seiner schonen
Wiirdigung von Hubers Wirken im Haag bekannt hat. Die Erinnerung,
mit der Max Huber dem Haag verbunden bleibt, hat sein Nachfolger
in der Prisidentschaft des Standigen Internationalen Gerichtshofes,
Dionisio Anzilotti, in den einen Satz von klassischem Geprige gefafit:
«Giureconsulto nel piv alto senso della parola, versato in part tempo nel
diritto pubblico, cui aveva dato la maggior parte della sua attivita, e
nel privato, che di quello é la necessaria preparazione; esperto delle re-
lazioni politiche, che formano il sustrato di ogni controversia internazio-
nale; carattere d’intregita assoluta e che da inconcusse verita ultrater-
rene attinge le ragioni ultime dell’operare, Max Huber, ha potuto,
come pocht, realizzare in se la figura completa dell’'vomo capace di am-
ministrare la giustizia nella sua pi alta e difficile manifestazione, la
glustizia fra gli Stati».”

Seit dem Jahre 1928 hat Max Huber die Prasidentschaft des inter-
nationalen Komitees vom Roten Kreuz inne, jener Genfer Instanz, die
mit den edelsten Verpflichtungen, die das Schweizertum an sich selber
stellt, verkniipft ist. Aber auch das groftherzige Werk der Fliichtlings-
hilfe, das Fritjof Nansen ins Leben gerufen hatte, fand in Max Huber
wdhrend einiger Jahre den berufenen Betreuer. — Auf allen Stufen
seines Wirkens hat Max Huber das gleiche Ziel vor Augen: den Dienst
an den hochsten Gitern der Menschheit. Er leistet ithn, ob er auch den
klaffenden Abgrund zwischen Sollen und Sein bis in seine letzten
Tiefen erschaut, und er hdlt der an sich tragischen Erkenntnis von der

' Aus dem Brief von Bundesrat Motta in der «Festgabe fiir Max Huber».
? Aus dem Brief von D. Anzilotti in der «Festgabe fiir Max Huber».

642



Unzulanglichkeit und dem Unvermogen, welches in allem menschlichen
Tun liegt, das alle Resignation besiegende Bekenntnis entgegen: «Nie-
mand mehr als der Christ miifite den Abstand von gottlicher Forderung
und menschlicher Schwachheit vernichtend empfinden, wenn er nicht
in Christus die Gewiftheit hdtte von der alles Schicksal tiberwindenden
und alle Abgriinde‘ itberbriickenden Treue Gottes.»

Die Heimat als Staat’!

Durch den Staatsgedanken wird aus der Heimat das Vaterland.
Die Heimat ist der Zusammenschluf3 des uns lieb gewordenen Land-
schaftsbildes und der uns vertrauten Lebens- und Sinnesart, das
Land, an das sich unsere Erinnerung kniipft. Das Vaterland aber
ist die Heimat als Staat, als das Ganze, dem wir ein- und unter-
geordnet sind, und das mit seinen Machtmitteln, mit dem Einsatz
des Lebens seiner Biirger, sich als etwas Selbstindiges in der bran-
denden Flut der Vélkergeschicke behaupten will.

Durch den Staatsgedanken erweitert sich uns die Heimat. Durch
das Bewulitsein der politischen Zusammengehorigkeit — einer
durch geschichtliche Entwicklung zur Natur gewordenen Zusam-
mengehorigkeit — betrachtet zum Beispiel der Deutschschweizer
die Gegenden der romanischen Schweiz mit tiefem Heimatempfin-
den, wenn schon dort nicht seine Sprache gesprochen wird, andere
Sitten herrschen, die Linien des Horizontes andere sind, das Licht
ein leuchtenderes ist. Eine auBlerlich vollig gleiche Landschaft, jen-
seits der Landesgrenzen, sagt uns nicht das gleiche. Es fehlt uns
dort das Gefiihl eines geistigen Mitbesitzes, eines Mitbesitzes, fiir

1 Wir stellen hier eine kleine Auslese von Bruchstiicken aus Reden zusammen,
die Max Huber an das Schweizervolk in entscheidenden politischen Augenblicken
gerichtet hat. Sie stammen aus folgenden Schriften: Der Schweizerisec he
Staatsgedanke, Rede an der Jahresversammlung der «Neuen Helvetischen
Gesellschaft» in Luzern, am 26. September 1915 (Verlag Rascher & Co. A.-G.);
Staatenpolitik und Evangelium, Rede vor dem Pfarrkapitel in
Andelfingen im Herbst 1922 (Verlag Schulthe8 & Co., Ziirich); Vom Wesen
und Sinn des Schweizerischen Staates, Vortrag, gehalten am
19. Februar 1934 in der Aula der Universitit Zirich; Evangelium und
Nationale Bewegung, Vortrag, gehalten am 14. Miirz 1934 an der christ-
lichen Studentenkonferenz in Aarau. Die beiden letzten Vortrige bilden die
Schrift Grundlagen Nationaler Erneuerung (Verlag Schulthel &
Co., Ziirich). Die Uberschriften der einzelnen Bruchstiicke stammen von der
Redaktion.

643



den wir ohne Bedenken unser alles in die Schanze schlagen wiirden.
Und umgekehrt: wenn wir unsere Heimat an einen andern Staat
verloren, andere Staatsgedanken im Lande herrschten, so wire die
Heimat — und mochte sie auch duBerlich unverandert ihr liebes
Antlitz tragen — sie wire uns nur noch eine Quelle bitterer Er-
innerung. Die unvergleichbare Schonheit aller Teile unseres Lan-
des wiirde fiir uns alsdann tot sein und erloschen.

Der Staatsgedanke als lebendige Macht

In der geistigen Defensive kann ein Staat nicht verharren. Er mul}
einen Gedanken verkorpern, der seiner Politik Sinn und Ziel gibt,
und aus dem immer wieder neues Leben fliefit. Haben wir einen
solchen Gedanken?

Die Antwort auf diese Frage ist nicht vom Verstand, sondern
vom Herzen zu geben. Die politischen Ideale lassen sich so wenig
wie die religiosen Ideen restlos vom Verstand erfassen — es bleibt
im Sittlichen immer ein Unwighares, UnerfaBlliches iibrig. Keine
Beweisfithrung kann uns die Uberzeugung geben, daB unser Staats-
gedanke es rechtfertigt, unter Opfern und Schwierigkeiten uns als
unabhingigen Staat um jeden Preis zu erhalten. Wenn unser Wesen
sich andert, wenn fremde Menschen einen neuen Geist bringen,
wenn wir anfangen, nach dem Groflen neben uns hiniiberzuschielen
und uns unserer bescheidenen Stellung zu schdamen, so wird unser
heutiger Staatsgedanke zu einem Wort verblassen.

Unser Staatsgedanke in der heutigen Zeit

Das Schicksal hat uns einen Staatsgedanken gegeben, dessen welt-
geschichtliche Bedeutung sich erst heute vollig offenbart. Ein Staats-
gedanke nicht nur fiir uns, sonder fiir Europa. Und doch. Ist nicht
jetzt, wo das Nationalititenprinzip sich mit geradezu dé@monischer
Macht zur Geltung bringt, wo es sich zum Gegensatz der Kulturen
ausweitet, ist es da nicht Torheit, daB ein Kleinstaat diesem Prinzip
die Idee der reinen politischen Nation, die verschiedene Nationali-
titen vereinigt, entgegenstellt? So muB es dem siebenmalweisen
Skeptiker erscheinen, dem, der vor dem Heute, Gestern und Ehe-
gestern das Morgen nicht sieht. Aber es gibt nichts GroBles in der
Welt, das nicht einmal als Torheit ans Kreuz geschlagen worden

ware.

644



Das Gebot der Treue

Wie fiir den Menschen, so gilt auch fiir den Staat das Gebot der
Treue gegen sich selbst. Wir konnen nicht mehr tun, als was uns
gegeben ist. In den Grenzen unseres auBeren und inneren Seins das
Hochste zu wollen und das Mogliche zu leisten, niemand zu lieb,
niemand zu leid, das zu tun, was unserem innersten ewigen Wesen
entspricht, das ist der Zweck des Lebens...

Die grole Gefahr wie fiir den einzelnen Menschen, so auch fiir
ein Volk, ist die Untreue gegen sich selbst, das Vergessen oder gar
Verleugnen dessen, was sein tiefstes Wesen ausmacht. Gerade dann,
wenn die Welt sich um uns wandelt, dann, wenn die Notwendigkeit
starker Wandlungen auch fiir uns moglich erscheint, miissen wir
uns auf unser besonderes Wesen und dessen tiefsten Sinn besinnen,
damit, wenn wir uns wandeln miissen, wir uns nicht aufgeben.

Tradition

Nicht die Vergangenheit als solche, sondern die in die Gegen-
wart hineinwirkende Vergangenheit, die dauernden Bestandteile
der Vergangenheit machen die Tradition aus. Tradition ist deshalb
nicht eine romantische Versenkung in die Vergangenheit, auch nicht
etwas, das durch Reflexion aus der Geschichte abgezogen werden
kann. Sie liegt, wenn auch nicht im Blut, so doch in der An-
schauungswelt, die eine Generation von der anderen im Denken
und Handeln iibernimmt.

Es kann wohl ein Politiker oder eine politische Partei oder Be-
wegung die Tradition aus Unkenntnis oder bewul3t vernachlissigen;
sie konnen es nicht tun, chne einen uneliminierbaren Faktor des
politischen Kalkiils, vielleicht einen entscheidenden, wegzulassen.
Die Geschichte ist gegen solche Fehler kaum weniger unerbittlich
als die Mathematik. Sicherlich kann die Tradition in riickwarts-
gewandte Romantik oder in Routine, in historische Schlagworte
entarten. Doch diese Gefahr ist weniger groB als die der Unter-
schitzung der Tradition, da die Menschen sich selber und ihre
kurze eigene Zeit im Vergleich zur Vergangenheit zu wichtig neh-
men und sich von Erfolgen der Gegenwart und von neuen Theorien
und Ideologien nur allzu leicht blenden lassen. In dem, was sich in
einem Staat und Volk lange behauptet hat, liegt eine immanente

645



Verniinftigkeit, die uns zwar nicht fesseln darf, zu der wir aber nur
unter strengster Selbstkritik uns in Widerspruch setzen diirfen. Die
Starke der Politik, die sich auf eine stabile Schicht des Volkes stiitzt,
liegt in dem inneren Wert der Tradition.

Die Pflicht der Treuhdnder

Weil wir, lebende Generation, nur die Treuhdnder fiir das Volk
der Vergangenheit und das Volk der Zukunft sind, ist der Staat
fiir uns eine irrationale GrofRe. Thn zu behaupten oder aufzugeben,
ist nicht eine Frage, die wir uns stellen konnen. Die Existenz des
Staates ist micht Gegenstand rationaler Zwecksetzung. Sie ist ein
Apriori aller Politik; sie dominiert alle anderen Gesichtspunkte,
auch denjenigen der Wirtschaft. Ein absoluter Herrscher konnte
— hat es auch getan — den Staat als Eigentum betrachten und dem-
gemill dariiber verfiigen. Ein Staat, der Verkorperung eines Volks-
tums ist, kann dies nicht. Volk und Land sind nicht Objekt, sie sind
Bestandteil des Staates. Behauptung des Staates ist deshalb Behaup-
tung der Volkspersonlichkeit. Und dieses Gefiihl ist so stark, dal
jedes Weggeben irgend eines bewohnten Teils des Landes — und
wire er noch so klein — als ein Angriff auf die eigene Volksperson-
lichkeit empfunden wiirde.

Autoritit und Fretheit

Alle Probleme der Politik drehen sich letzten Endes um das
Verhiltnis von Autoritdat und Freiheit. Diese Problem-
stellung ist erst durch das Christentum zu solcher Bedeutung ge-
langt. Wohl sind aus der vorchristlichen Zeit Beispiele bekannt, dal3
Einzelne sich aus ihrem religiosen Gewissen gegen die Staatsautori-
tit anfgelehnt haben. Aufler der Antigone des Sophokles sei an die
Martyrien von Israeliten erinnert. Aber in den antiken Staaten war
das Religiose im Staatlichen verwurzelt und der mogliche Konflikt
zwischen Staatsautoritit und der Freiheit des religios gebundenen
Gewissens aufgehoben. In den antiken GroBreichen Asiens war die
Bevolkerung ohne FreiheitshewuBtsein, politisch amorph und die
nicht-nationalen Religionen wie der Buddhismus gingen kampflos
neben nationalen Kulten her. Erst die alte christliche Kirche stellt
einen ins GroBle und Massenhafte und damit ins Politische wach-

646



senden, wenn auch passiven Widerstand gegen den Staat dar. Seit
es Christen und eine christliche Kirche gibt, ist der Staat, dessen
Autoritit die Kirche immer bejaht hat, mit seinem Anspruch, auch
die Gewissen zu binden und damit seinen Totalitatsanspruch zu
erheben, in Frage gestellt. Zwar ist durch die Sikularisierung des
politischen Denkens die individuelle Freiheit etwas ganz anderes
geworden, aber die Tatsache bleibt, dall zuerst von einer in der
Souverinitit Gottes gebundenen Verantwortung die absolute Sou-
veranitdt des Staates in Frage gestellt worden ist. Sie kann auch nur
von da aus wirklich in Frage gestellt werden. «Le christianisme est,
dans le monde, I'immortelle semence de la liberté (Alexandre Vinet).

Heimat und Fretheit

Diese genossenschaftliche Form der politischen Freiheit ist aus
dem schweizerischen Erdreich natiirlich gewachsen. Sie ist nicht
das Produkt einer revolutioniren Theorie. Sie ist nicht etwas Ge-
machtes. Durch sie baut sich der Staat auf von unten nach oben,
durch sie wird die Erhaltung und Entfaltung der verschiedenen
Lebenskreise, von denen die ortlichen, wie die Gemeinden, und
die geschichtshedingten, wie die Kantone, die wichtigsten und fiir
die Schweiz unentbehrlichen sind, gewahrleistet. Und damit wird
die politische Organisation in dem Element der Heimat verankert.
Die Stirke des schweizerischen vaterlindischen Denkens liegt ge-
rade darin, dal der Staat seine Wurzeln nicht in einem abstrakten
Staatsideal, sondern in dem Reichtum der vielgegliederten Heimat
hat. Weder der Absolutismus der vorrevolutioniren Zeit, der groBe
Teile der Beviolkerung von eigentlich politischen Rechten ausschloB,
noch der Radikalismus der modernen, an den Ideen der Franzosi-
schen Revolution gebildeten Demokratie haben die besondere ge-
nossenschaftliche Struktur des schweizerischen Staates bis jetzt
wesentlich verindern konnen. Diese ist ein entscheidendes Merk-
mal fiir das Wesen unseres Staates, und der tiefste Sinn dieses
Wesenszuges ist die Heimat.

Politik und Evangelium

Dariiber, daB alle Menschheitsfragen eine wirkliche Losung nur
durch Erneuerung des inneren Menschen finden kinnen, werden

647



alle einig sein, die auf dem Boden des Christentums stehen. Alles
Aullere, alles durch den menschlichen Verstand Ersonnene, durch
den menschlichen Willen Verwirklichte steht unter dem Gesetz des
Todes. Die schlieBliche Vernichtung alles Menschenwerkes aner-
kennt die apokalyptische wie die materialistische Weltbetrachtung:
es ist die unentrinnbare, die einzige sichere diesseitige Erkenntnis
des Menschen. Wiirden wir glauben, in irgend einer noch so voll-
kommenen Ordnung der menschlichen Gesellschaft das Gottliche
verwirklichen zu konnen, so wiirden wir es damit ins Endliche und
Vergingliche herabziehen und den entscheidenden Unterschied
zwischen Gott und Mensch verwischen. Solches Beginnen gliche
dem Turmbau zu Babel.

Aber auf der anderen Seite sind auch die menschlichen Ange-
legenheiten, die wie die Weltpolitik sich duBlerlich und raumlich
am meisten iiber die Lebenssphédre des Einzelnen hinausheben, ein
Stiick des Lebens, in das wir von Gott hineingestellt sind. In diesem
Leben haben wir zu kidmpfen, in ihm und an ihm werden wir er-
probt, und in ihm und an ihm bewihrt sich die gottliche Gnade. In
seiner Gesamtheit und in allen seinen Teilerscheinungen miissen
wir es sub specie aeterni betrachten.

Diejenigen, die im Hinblick auf die menschliche Siindhaftigkeit
jedes Reformwerk an der groBen Politik als vermessene Ein-
mischung und Zwingerei ablehnen, stehen doch nicht an, das
menschliche Leben in seinen engeren Kreisen, in der Ehe, der Fa-
milie, dem Beruf und selbst im Staat im Licht der christlichen Wahr-
heit zu betrachten und von da aus Forderungen an den Menschen
zu stellen. Das Leben aber ist eines, und die Vorginge, die im be-
sonderen Sinne die sogenannte Geschichte ausmachen, stehen dem
christlichen Lebensgesetz nicht ferner als die Angelegenheiten der
engsten Lebensgemeinschaften. Die Einsicht in unsere Ohnmacht
gegeniiber dem in der Weltpolitik sich auswirkenden Machtgeiste
ist fiir uns kein Grund, uns von dieser Seite des Lebens abzuwen-
den, denn auch im engsten Kreise, im Verhiltnis zu seinem Nich-
sten, ist der Mensch, auf sich selbst gestellt, zum Guten unfihig.
Wer kann bezweifeln, dal} alle Liebesarbeit, selbst im kleinen, nicht
vielleicht eine Danaidenarbeit ist? Auf den Erfolg kommt es nicht
an; der liegt jenseits menschlichen Vermogens, sondern darauf
kommt es an, daB der Christ das ganze Leben — nicht nur die ihm
naheliegenden oder zusagenden Teile des Menschenlebens — nach

648



dem Willen Gottes lebe. Nicht «was k 6 nnen wir tun?», sondern
«was m U § s e n wir tun?», ist die Frage. Wer erfafit, wie weit diese
Frage reicht, muB} sich erdriickt fiithlen vor der GroBe und Schwere
der Aufgabe, von ihrer Tiefe und Weite. Aber in diesem Falle gilt
dem der Grenzen seines Menschentums Bewullten die VerheiBung
des Paulus: «Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark.»

Aut Christus aut Cdsar

Wenn ein Staat als Feind dem Christen gegeniibersteht, wie in
der Zeit der antiken und heidnischen Christenverfolgungen und der
konfessionellen Kampfe der neueren Zeit, so ist er fiir den Glauben
keine Gefahr; im Gegenteil, die Not, die er schafft, erschiittert und
vertieft. Wenn sich Staat und Christentum verbinden, iibernehmen
die Christen — seien es Herrscher oder Volker — eine ungeheure
Verantwortung, denn die Versuchung, das Christliche dem Staat-
lichen zu unterordnen, ist aulerordentlich groB. Aber der Gedanke
des christlichen Staates, wie er zum Beispiel Zwingli, Calvin, den
Puritanern und Quikern und vielen anderen vorschwebte, ist an
sich keine dem Geiste des Evangeliums widerstrebende Forderung,
so iitberaus unvollkommen die einzelnen geschichtlichen Losungs-
versuche gewesen sein mogen. Es kann aber auch ein Drittes geben,
das heiflit das Evangelium wird wegen des Staates beiseite gesetzt;
der Staat verlangt eine Welt fiir sich zu sein, an deren Grenzen das
Wort Gottes seine Kraft verliert — nicht nur sich nicht verwirklicht
wegen der Schwachheit und Siinde des Menschen, sondern tiberhaupt
keine Giiltigkeit haben kann und soll. Der Staat mit seiner «Moral>»,
mit seinen naturhaften Lebensbedingungen und Forderungen tritt
neben Gott und Gottesreich als eine Welt fiir sich. Was sich aber
neben Gott stellt, will Gott sein. Dieses Nebeneinander von Staat
und Gott — und wiirde der Staat nur einen Schlupfwinkel fiir sich
als bedingungsloses Eigentum beanspruchen — mufl dem christ-
lichen Gewissen unertriglich sein. Es heiBt — aut Christus aut César.

Die doppelte Moral

Ist es nun denkbar, daB Hochmut, HaB3 und Unwahrhaftigkeit etwas
anderes seien, wenn sie sich gegen Volksgenossen oder gegen Landes-
fremde richten? Die Liebe als positives Gebot mag zunichst denen

649



gehoren, die uns durch die dulleren Verhiltnisse des Lebens oder
durch die Gemeinsamkeit der Uberzeugung am niichsten stehen,
denn alles, woriiber wir verfiigen, das positive Gefiihl der Liebe und
die Mittel, mit denen wir aus Liebe andern dienen, ist begrenzt. Bei
den megativen Geboten, bei der Verdammnis von Hochmut, Hall
und Unwahrheit gibt es aber keine Grenzen; ja, je mehr der Mensch
dieser Leidenschaften Herr wird, um so leichter wird ihm der Kampf
gegen sie. Der Mensch hat kein Recht zum Bésen — niemandem
gegeniiber. Das Bose ist immer bos und scheidet die Seele von Gott.

Wenn der Hochmut nicht der eigenen kleinen Person, sondern
dem Volksganzen gilt, wenn der Hal} nicht dem personlichen Feind,
sondern der fremden Nation gilt, wenn die Unwahrheit oder halbe
Wahrheit dem Sieg des Staates, nicht dem eigenen Profit dienen
soll, wird diesen Leidenschaften zwar etwas von ihrer Kleinlichkeit
und Erbirmlichkeit genommen, aber an ihrem tiefern Wesen dndert
es nichts. Im Wahn, etwas GroBem zu dienen, gibt sich der Mensch
um so williger den in seiner Natur wurzelnden Leidenschaften hin,
und diese werden leicht, frither oder spater, von der ganzen Seele
Besitz nehmen. Der Mensch kann nicht eine doppelte Moral haben,
als Mensch demiitig seiner Unzulinglichkeit bewufit sein und im
Gefiihl, einem besonders ausgezeichneten Volke anzugehoren, auf
andere Volker und Menschen veridchtlich herabsehen. Wie nichtig
-— man mochte fast sagen lacherlich — miilte ein Mensch mit einer
solchen Doppelseele vor Gottes Gericht stehen.

Die Verantwortung des Einzelnen

... Das Ewige ist nur in Gott und der Seele. Alles andere ist ver-
gianglich; Volk, Staat und Menschheit haben kein selbstindiges Sein,
alles lebt nur im menschlichen BewuBtsein: es kann mit ihm in den
Niederungen des rein Naturhaften und Animalischen bleiben oder
mit ihm in die Hohe des Geistigen und Gottlichen erhoben werden.
Als Einziger wie als gesellschaftliches Wesen ist der Mensch eine
Einheit, eine einzige Seele. Er wird gerichtet, er wird erlost, er
findet Gnade: nichts davon kann er auf ein Zwischenwesen zwischen
Gott und sich iibertragen: der Staat kann ihm keine einzige Verant-
wortung abnehmen.

Die christliche Ethik geht deshalb notwendig und ausschlieBlich

vom Einzelnen aus; nur mittelbar — durch das Gewissen des Ein-

650



zelnen — bestimmt sie das Leben der menschlichen Gemeinschaften.
Das Problem: Politik und Evangelium wird am brennendsten in der
Person eines christlichen Staatsmannes, der einen unmittelbaren
EinfluB auf Tun und Lassen einer Regierung hat. Aber es besteht
in der Person eines gewchnlichen Biirgers, selbst in derjenigen des
Untertanen eines Despoten. Kein Mensch ist vollig verantwortungs-
los gegeniiber der Haltung eines Volkes in Frieden und Krieg andern
gegeniiber. Es sind da groBle Unterschiede des Grades, nicht aber
solche der Art. '

Das Evangelium als Pfeiler von Fretheit und Autoritdit

Je mehr der Staat in seinem Nomos den Gedanken der Gemein-
schaft verwirklicht, je mehr er Triager der in seinem Volk liegenden
geistigen Werte sein will, um so naher liegt die Gefahr, daB er sich
als geschichtliche Verkdorperung des gottlichen Willens betrachte,
dafl er das Gebiet der sittlichen Pflichten von Mensch zu Mensch
als sein eigenstes Gebiet anspreche, ja daBl seine Autoritit an die
Stelle der gottlichen Autoritiit trete. Diese Gefahr ist dann beson-
ders groB3, wenn der Mensch seinen Halt im Glauben an das Evan-
gelium verloren hat oder doch dieser Glaube erschiittert und ge-
schwicht ist. Dann liegt es fiir den Menschen nahe, im Staat den
Ersatz zu suchen fir die ihm verloren gegangene Autoritit
Gottes und die verloren gegangene Gemeinschaft, die aus dem
Evangelium kommt. Diesem Suchen des Menschen, des seiner
Ungebundenheit satten, geistigz heimatlosen Menschen kann der
Staat scheinbar entgegenkommen. Und zudem liegt es im Wesen
jedes politischen Prinzips, daB es dahin tendiert, sich in seine letz-
ten Konsequenzen zu verwirklichen nach einer rationalen oder nach
einer mystischen Logik, sich nicht, wie es eine gesunde Politik tut,
nach empirischen, sondern nach ideologischen Notwendigkeiten
weiter zu entwickeln. Nicht nur die Idee der Freiheit, auch die Ideen
der Autoritit und der Gemeinschaft konnen zu Dimonen werden.

Die Kritik und das Korrektiv dieser Entwicklungen ist das Evan-
gelium, das Evangelium in seiner Totalitit. Es ist die Korrektur
einer doppelten Hybris, der Verabsolutierung der Freiheit, sei es des
Einzelnen oder des Staates, sowie der Verabsolutierung der Autori-
tit und der staatlichen Gemeinschaft. Nur das reine und ganze
Evangelium kann diese kritische Wirkung iiben, nicht eines, das

651



sich an die Forderungen irgend eines Zeitgeistes, des Rationalismus
oder Idealismus, eines Volks, Staats- oder Heroenmythus anpal3t.

Eine entscheidende Frage

Der Bundesvertrag vom August 1291 beginnt mit den Worten:
IN NOMINE DOMINI AMEN. Diese Worte oder wesentlich die
gleichen finden sich, in deutscher Sprache, in allen spiteren Biin-
den, durch die ein Ort in die alte Eidgenossenschaft aufgenommen
wurde. «Im Namen Gottes des Allmichtigen» wird der Bundesver-
trag von 1815 geschlossen und diese Worte, in den drei Landes-
sprachen, stehen an der Spitze der Bundesverfassungen von 1848
und 1874. Nur die Helvetische und die Mediations-Verfassung haben
die Anrufung Gottes nicht. Diese Verfassungen waren Fremdlinge
des Geistes oder des Ursprunges.

Was haben die Griinder des Bundes gedacht, als sie an die Spitze
des Bundes den Namen Gottes stellten? War es lediglich ein jener
Zeit gemiBer frommer Brauch? Kaum, denn bei andern wichtigen
Staatsvertrigen der Eidgenossen finden wir diese Worte nicht.
Wenn wir auch keine Kunde von der Absicht der Verfasser haben,
so diirfen wir doch annehmen, daf} ithnen diese Worte mehr als eine
Formel waren. Sie wollten aus ihrem Glauben heraus zum Ausdruck
bringen, daB der Mensch nicht der Anfang und das Ende der Ge-
schichte, nicht deren Herr ist. Sie wollten, als sie in gefahrvoller
Zeit die Griindung des Bundes wagten, ihr Werk in die Obhut des
Héchsten legen, wissend, daB das irrationale Schicksal von Mensch
und Volk nicht Menschenwille und nicht Zufall ist.

Die entscheidende Frage ist die: Haben diese Eingangsworte der
Verfassung fiir das heutige Schweizervolk noch einen Sinn?
Sprechen sie noch mit ihrem vollen Ernst zu einem groBen Teil des
Volkes?

Diese Frage wird kein Mensch mit Sicherheit beantworten konnen.
Aber eines wagen wir zu sagen: Wenn die Eingangsworte der Ver-
fassung fiir uns keinen Sinn mehr haben wiirden, dann wire uns
wohl auch der Sin n dessen, was das Wesen unseres schweizerischen
Staates ausmacht, nicht mehr bewuB8t. Und wenn dem Wesen der
Sinn fehlt, dann ist auch das Wesen des Staates an der Wurzel
getroffen. Wo aber das Wesen nicht mehr rein und kraftvoll vor-
handen ist, ist auch das S ein des Staates in Frage gestellt.

652



	Aus der Gedankenwelt von Max Huber

