
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 10

Artikel: Aus der Gedankenwelt von Max Huber

Autor: Huber, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus der CÄedankenwelt vou Max Huber
Bei Anlaß seines 60. Geburtstages

// der Vertiefung in unsere vaterländische Geschichte schöpfen wir
die innerlichste Erhebung wohl immer wieder aus der Betrachtung der

Wandlungen und Schicksale, die das eidgenössische Denken im Laufe
der Jahrhunderte erfährt. Es will uns dann fast erscheinen, als ob wir
den Herzschlag der eidgenössischen Geschichte erlauschen könnten. In
dem Maße wie sich das eidgenössische Denken im Bund und in den

Orten verkörpert, erfüllt sich der Sinn unseres Gemeinwesens und
erhebt sich unser Volk über seine natürliche Existenz hinaus. IVie reich
und kraftvoll zeigt sich das eidgenössische Denken zu gewissen Zeiten!
Welch innere 1Veite vermag es zu erreichen in den Bünden der
Bauernkommunen mit den Städten, zu welch mystischer Tiefe und wunderbaren

Einfalt gelangt es bei Nikiaus von der Flüe, zu welchen Sternenhöhen

wird es durch Zwingli geführt, wieviel Innigkeit empfängt es

von Pestalozzi, welche anschaulich haushälterische Ordnungsfülle von

Gotthelf, welch beschwingte Humanität von Keller, welchen gedanklichen

Glanz von Alexandre Vinet! Aber wie sehr kann es sich zu Zeiten
auch verhärten, wie kann es im Kleingeist verkümmern; aber wenn es

gänzlich zu ersticken drohte, dann hat es noch immer seine kraftvolle
Erneuerung erlebt. Es ist wie eine Flamme, die zuckt und schwankt,

steigt und sinkt, unter der Asche glüht und zu erlöschen scheint, um
wieder neu angefacht, hell aufzulohen.

Als Hüter der Flamme, als restitutor verae rei publicae, als Hort des

eidgenössischen Denkens in unserer verwirrten Zeit, verehren heute die
Besten unseres Landes in dankbarer Gesinnung Max Huber. «Dank ihm
können wir noch daran glauben, daß die individuelle Superiorität und

die Souveränität des Volkes miteinander vereinbar sind und ihr
Zusammenwirken möglich ist. Dank ihm können wir noch daran glauben
— denn wir haben es erlebt — daß die Demokratie weder notwendigerweise

dem Einfluß ihrer Eliten sich widersetzt noch ihren Rat in den

Wind schlägt» } Vor allem dem jüngeren Geschlechte, das mit so wachem
Sinn die Schäden unserer Zeit wahrnimmt und mit so viel ernsthaftem

1 Aus William E. Kappard: «De Végalité des Etats et de Vinégalité des hommes» in
der «Festgabe für Max Huber. Zum sechzigsten Geburtstag, 28. Dezember 1934» (Schult-
hess & Co. Zürich), auf die wir hier angelegentlich hinweisen möchten.

638



Drang die Erneuerung von Volk und Staat ersehnt, sind diese Worte
William Rappards aus dem Herzen gesprochen. Diesem jüngeren
Geschlecht ist Max Huber durch sein entscheidendes Wort in Schicksalsmomenten

unserer Geschichte der aus dem innersten ererbten Wesen
des Landes erwachsene geistige Führer, der nicht einer blind ergebenen

Gefolgschaft Entscheidung und Verantwortung abnimmt, sondern der
den Einzelnen dazu führt, Verantwortung zu fühlen und Entscheidungen

zu fällen. Wo das Volk, wie in der Demokratie, seine politischen
Geschicke selber bestimmt, ersteht ein Führertum nicht von der Autorität

des Befehles, sondern von der Autorität des Richters und Lehrers her.

Lehramt und Richteramt, in selten hohem Sinne verstanden und über

weiteste Lebenskreise sich erstreckend, sind die geistigen Bezirke, auf
denen die Lebensleistung von Max Huber liegt, von denen sie aber nicht
umschlossen werden kann.

Ein Mitarbeiter Max Hubers hat die Stufen seines Wirkens in die

Inschrift geprägt: jus, justitia, Caritas. Die persönliche Kraft, die diese

drei Wirkungswelten Max Hubers gleichermaßen durchwaltet, hat ihren
Ursprung in einem genialen Gewissen, das im christlichen Glauben
lebt. Daher bildet das Prüfende, Wägende, Mediative bei Max Huber
eine so seltene Einheit mit seiner aktiven Tätigkeit und mit seinem

gestaltenden Willen, eine Einheit, die seiner ganzen Lebensleistung
ihren eigenartigen und so tief überzeugenden Charakter gibt. Das
Gewissen als ordnende und bewahrende Macht im Leben der Gemeinschaft,

der Volksgemeinschaft und darüber hinaus in der Staatengemeinschaft,

am Beispiel seiner Lebensarbeit gezeigt zu haben, in einer Zeit,
die, nach einem Wort Emil Brunners moralisch am Verbluten ist,
dafür ist kein Wort des Dankes groß genug.

Die Lebensfülle seiner Natur aber, die seine ganze reiche Tätigkeit
durchdringt, und sie nirgends ins Abstrakte, Dogmatische und Utopische
münden läßt, strömt aus seiner Heimatliebe, aus der Verbundenheit
mit dem angestammten Land, der unverlierbaren Ahnenkraft des Volkes

und dem Geist seiner Geschichte. «Alles, was die Persönlichkeit Max
Hubers bestimmt hat, entstammt der Tiefe unserer vaterländischen

Vergangenheit, dem nach der historischen Rangordnung ersten Stand

der Eidgenossenschaft, dem alten herrschaftlichen Zürich. Aber nicht
nur an die protestantische Stadt mit dem nüchternen und dabei trotz
aller Bürgerenge immer wieder großzügigen Charakter, den ihr Zwingli,
dieser mächtige politische Christ, aufgeprägt hat, darf man hier denken,
nein, vor allem auch an das mittelalterliche Zürich mit seinem in der

639



Fülle geistlicher Bildung wurzelnden Wesen. Aber nicht die Stadt allein,
sondern die Landschaft von Zürich hat das Wesen dieses Mannes
mitbestimmt. Ohne diese Landschaft ist er nicht zu denken; er ist
verwachsen mit jenen Gegenden, die zwischen Limmat, Rhein und Thür
liegen, mit ihrer Weite, ihrem großen geruhsamen Frieden, den Tiefen
ihrer Wälder, die sich um jene raschen grünen Wasser schließen, die

aus Kellers Vision immer wieder aufleuchten. Durch das Blut gehört
er zu ihnen und durch das eigenste Erleben seit früher Jugend so tief,
daß der gereifte, an Leistungen und Ehren reiche Mann es aussprechen

kann, daß die völlig in der Natur verlebten Zeiten des Daseins die
wertvollsten und lebenswertesten gewesen seien. In Landschaft und Stadt

gleichermaßen spricht alles Vergangene als Gegenwärtiges zu ihm,
durch die Ahnen ist er Stadt und Land verbunden, neben dem Blut der

großen Söldnerführer aus dem heitersten, kühnsten und weiträumigsten
Geschlecht des alten Zürichgaus spürt man in ihm auch das Wesen der

Zunft- und Ratsherren, und all dies ist durchdrungen von der festen

Art, dem unveränderlichen Herkommen alter Bauerngeschlechter
Aus dem Heimatlichen heraus ist bei Huber die große Fähigkeit
zu erklären, alle Erscheinungen aus der Wachstumsbedingung, aus dem

niemals abreißenden Naturvorgang heraus zu verstehen. In diesem

Sinne ist es bezeichnend für seine juristische Tätigkeit in wissenschaftlicher

und praktischer Hinsicht, daß er das Recht unter voller Wahrung

der juristischen Schärfe und Logik immer in organischem
Zusammenhang mit der sozialen Umwelt gesehen hat, das Völkerrecht vor
allem, stets im Rahmen des politisch Möglichen. Hier hat der soziologische

' Unterbau seines juristischen Denkens und staatsmännisch wie
richterlichen Entscheidens seinen Ursprung.» Mit diesen Worten schildert

Carl J. Burckhardt die Welt des Herkommens von Max Lluber in
seiner Einleitung zur «Festgabe».

Diese Naturanlagen lassen uns leicht verstehen, daß Max Huber als

junger Student vor allem Otto von Gierke zu seinem Lehrer erkoren

hat, und für dessen organische Rechtslehre innerste Empfänglichkeit
haben mußte. Die erste Frucht seiner Studien war sein Buch über die

Staatensukzession (1898), das bereits die große Gabe Hubers :

die Spannungsverhältnisse zwischen Rechtslage und Geschichtsmächten

zu durchleuchten, hervorragend offenbarte. Nach den Lehrjahren folgt
ein Wanderjahr. Die Reise nach Rußland, Ostasien und Australien
wird dazu benützt, um eingehend zu studieren, auf welche Weise die

Handelsbeziehungen unseres Landes mit dem fernen Osten verbessert

640



werden könnten. Auf der Reise noch erhalt Max Huber die Berufung
an die Universität Zürich. Als Achtundzwanzigjähriger beginnt er
seine Vorlesungen (1902). In den rund zwanzig Jahren seiner zürcherischen

Lehrtätigkeit liest er über schweizerisches Staatsrecht, über
Kirchenrecht und Völkerrecht. Zugleich entsteht eine Fülle von
wissenschaftlichen Publikationen. Seine besondere Hingabe gilt den Fragen
zwischenstaatlicher Ordnung, der Ausgestaltung des Völkerrechts. Im
Jahre 1907 nimmt er als Delegierter des Bundesrates an der zweiten

Haager Friedenskonferenz teil. 1910 veröffentlicht er seine Abhandlung:

«Die soziologischen Grundlagen des Völkerrechts». Die darin
niedergelegten Erkenntnisse haben ihre Gültigkeit vom Laufe der
Ereignisse bestätigt erhalten. Zehn Jahre nach Beendigung des Krieges
hat das Werk nicht das Geringste von seiner Aktualität eingebüßt und

wird unverändert von neuem aufgelegt. Mit den Kriegsjahren hebt für
Max Huber eine neue Wirksamkeit an auf dem Felde der aktiven
Politik: er wird Mitglied des zürcherischen Kantonsrates, die Armee
nimmt seinen Dienst als hohen Justizoffizier in Anspruch, er leiht
seine Einsicht und Erfahrung der Kommission für das Strafrecht, vor
allem aber erfüllt er ein Amt, zu dem er berufen ist wie keiner: er ist
Rechtskonsulent des politischen Departements in Völkerrechtsfragen.
Die entscheidungsreichsten außenpolitischen Missionen werden ihm
anvertraut. Im Jahre 1918, nach dem Waffenstillstand, hat Max Huber
jenen schweizerischen Entwurf zum Völkerbundsstatut geschaffen, der

als Dokument tiefer Einsicht in die Bedingungen internationaler
Organisation seinen Wert und als edles Zeugnis einer großen Hoffnung
seine Würde bewahren wird. Die berühmte Botschaft des Bundesrates

über den Eintritt der Schweiz in den Völkerbund ist im wesentlichen

von ihm konzipiert worden. Der Wille zur Wahrung unserer Neutralität

erhielt darin eine so machtvolle Begründung, daß schließlich seine

Durchsetzung gelang. Durch eine unermüdliche Vorbereitungsarbeit
ist die Londoner Erklärung der Mächte schließlich durch die schweizerischen

Delegierten Gustav Ador und Max Huber erwirkt worden. Um
welche Schicksalsfrage es damals für unser Land ging, spüren wir aus

den bewegten Erinnerungsworten von Bundesrat Motta: «Riccordo an-

cora, corne si trattasse di ieri, il momento in cui, impartite le ultime
istruzioni ai due delegati, presi commiato da loro nel mio ufficio. Era-

vamo tutti et tre visibilmente preoccupati, anzi commossi. Osservai ai
miei interlocutori che portavano seco una, parte non lieve del nostro

comune destino e Ii raccomandai all'aiuto di Dio. II resultato del nego-

641



zio corrispose alle speranze e fu quella storica dichiarazione di Londra,
che porta la data del Id febbrairo 1920»}

Ein Jahr später schließt er im Namen der Schweiz mit dem Deutschen

Reich einen Schieds- und -Vergleichsvertrag ab, der eine vorbildliche

Geltung für Verträge dieser Art erlangt hat.
1922 wurde Max Huber, der an der Vorbereitung und Ausarbeitung

des Statuts für den Ständigen Internationalen Gerichtshof einen so

wichtigen Anteil hatte, als Richter nach dem Haag gewählt. In den

Jahren 1921—1927 war er Präsident des höchsten Richterkollegiums,
das damals sich die Grundlagen schuf, «auf der die Autorität beruht,
die der Gerichtshof sich selber zu schaffen vermochte, im Unterschied

zu der, die ihm einfach von außen verliehen worden war», wie Ake
Hammerskiöld, der Generalsekretär des Gerichtshofes in seiner schönen

Würdigung von Hubers Wirken im Haag bekannt hat. Die Erinnerung,
mit der Max Huber dem Haag verbunden bleibt, hat sein Nachfolger
in der Präsidentschaft des Ständigen Internationalen Gerichtshofes,
Dionisio Anzilotti, in den einen Satz von klassischem Gepräge gefaßt:
«Giureconsulto nel più alto senso della parola, versato in pari tempo nel

diritto pubblico, cui aveva dato la maggior parte della sua attività, e

nel privato, che di quello è la necessaria preparazione ; esperto delle re-
lazioni politiche, che formano il sustrato di ogni controversia internazio-
nale; carattere d'intregità assoluta e che da inconcusse verità ultrater-
rene attinge le ragioni ultime dell'operare, Max Huber, ha potuto,
come pochi, realizzare in se la figura compléta dell'uomo capace di am-
ministrare la giustizia nella sua più alta e difficile manifestazione, la

giustizia fra gli Stati».2

Seit dem Jahre 1928 hat Max Huber die Präsidentschaft des

internationalen Komitees vom Roten Kreuz inne, jener Genfer Instanz, die

mit den edelsten Verpflichtungen, die das Schweizertum an sich selber

stellt, verknüpft ist. Aber auch das großherzige Werk der Flüchtlingshilfe,

das Fritjof Nansen ins lieben gerufen hatte, fand in Max Huber
während einiger Jahre den berufenen Retreuer. — Auf allen Stufen
seines Wirkens hat Max Huber das gleiche Ziel vor Augen: den Dienst

an den höchsten Gütern der Menschheit. Er leistet ihn, ob er auch den

klaffenden Abgrund zwischen Sollen und Sein bis in seine letzten

Tiefen erschaut, und er hält der an sich tragischen Erkenntnis von der

1 Aus dem Brief von Bundesrat Motta in der «Festgabe für Max Huber».
2 Aus dem Brief von L). Anzilotti in der «Festgabe für Max Huber».

642



Unzulänglichkeit und dem Unvermögen, welches in allem menschlichen
Tun liegt, das alle Resignation besiegende Bekenntnis entgegen :

«Niemand mehr als der Christ müßte den Abstand von göttlicher Forderung
und menschlicher Schwachheit vernichtend empfinden, wenn er nicht
in Christus die Gewißheit hätte von der alles Schicksal überwindenden
und alle Abgründe überbrückenden Treue Gottes.»

Die Heimat als Staat1

Durch den Staatsgedanken wird aus der Heimat das Vaterland.
Die Heimat ist der Zusammenschluß des uns lieh gewordenen
Landschaftsbildes und der uns vertrauten Lehens- und Sinnesart, das

Land, an das sich unsere Erinnerung knüpft. Das Vaterland aber
ist die Heimat als Staat, als das Ganze, dem wir ein- und
untergeordnet sind', und das mit seinen Machtmitteln, mit dem Einsatz
des Lebens seiner Bürger, sich als etwas Seihständiges in der
brandenden Flut der Völkergeschicke behaupten will.

Durch den Staatsgedanken erweitert sich uns die Heimat. Durch
das Bewußtsein der politischen Zusammengehörigkeit — einer
durch geschichtliche Entwicklung zur Natur gewordenen
Zusammengehörigkeit — betrachtet zum Beispiel der Deutschschweizer
die Gegenden der romanischen Schweiz mit tiefem Heimatempfinden,

wenn schon dort nicht seine Sprache gesprochen wird, andere
Sitten herrschen, die Linien des Horizontes andere sind, das Licht
ein leuchtenderes ist. Eine äußerlich völlig gleiche Landschaft,
jenseits der Landesgrenzen, sagt uns nicht das gleiche. Es fehlt uns
dort das Gefühl eines geistigen Mitbesitzes, eines Mitbesitzes, für

1 Wir stellen hier eine kleine Auslese von Bruchstücken aus Reden zusammen,
die Max Huber an das Schweizervolk in entscheidenden politischen Augenblicken
gerichtet hat. Sie stammen aus folgenden Schriften: Der Schweizerische
Staatsgedanke, Rede an der Jahresversammlung der «Neuen Helvetischen
Gesellschaft» in Luzern, am 26. September 1915 (Verlag Rascher & Co. A.-G.);

Staatenpolitik und Evangelium, Rede vor dem Pfarrkapitel in

Andelfingen im Herbst 1922 (Verlag Schultheß & Co., Zürich); Vom Wesen
und Sinn des Schweizerischen Staates, Vortrag, gehalten am
19. Februar 1934 in der Aula der Universität Zürich; Evangelium und
Nationale Bewegung, Vortrag, gehalten am 14. Marz 1934 an der christlichen

Studentenkonferenz in Aarau. Die beiden letzten Vorträge bilden die
Schrift Grundlagen Nationaler Erneuerung (Verlag Schultheß &
Co., Zürich). Die Überschriften der einzelnen Bruchstücke stammen von der
Redaktion.

643



den wir ohne Bedenken unser alles in die Schanze schlagen würden.
Und umgekehrt: wenn wir unsere Heimat an einen andern Staat

verlören, andere Staatsgedanken im Lande herrschten, so wäre die

Heimat — und möchte sie auch äußerlich unverändert ihr liebes

Antlitz tragen — sie wäre uns nur noch eine Quelle bitterer
Erinnerung. Die unvergleichbare Schönheit aller Teile unseres Landes

würde für uns alsdann tot sein und erloschen.

Der Staatsgedanke als lebendige Macht

In der geistigen Defensive kann ein Staat nicht verharren. Er muß

einen Gedanken verkörpern, der sefner Politik Sinn und Ziel gibt,
und aus dem immer wieder neues Leben fließt. Haben wir einen
solchen Gedanken?

Die Antwort auf diese Frage ist nicht vom Verstand, sondern

vom Herzen zu geben. Die politischen Ideale lassen sich so wenig
wie die religiösen Ideen restlos vom Verstand erfassen — es bleibt
im Sittlichen immer ein Unwägbares, Unerfaßliches übrig. Keine

Beweisführung kann uns die Überzeugung geben, daß unser
Staatsgedanke es rechtfertigt, unter Opfern und Schwierigkeiten uns als

unabhängigen Staat um jeden Preis zu erhalten. Wenn unser Wesen
sich ändert, wenn fremde Menschen einen neuen Geist bringen,
wenn wir anfangen, nach dem Großen neben uns hinüberzuschielen
und uns unserer bescheidenen Stellung zu schämen, so wird unser
heutiger Staatsgedanke zu einem Wort verblassen.

Unser Staatsgedanke in der heutigen Zeit

Das Schicksal hat uns einen Staatsgedanken gegeben, dessen

weltgeschichtliche Bedeutung sich erst heute völlig offenbart. Ein
Staatsgedanke nicht nur für uns, sonder für Europa. Und doch. Ist nicht

jetzt, wo das Nationalitätenprinzip sich mit geradezu dämonischer
Macht zur Geltung bringt, wo es sich zum Gegensatz der Kulturen
ausweitet, ist es da nicht Torheit, daß ein Kleinstaat diesem Prinzip
die Idee der reinen politischen Nation, die verschiedene Nationalitäten

vereinigt, entgegenstellt? So muß es dem siebenmalweisen

Skeptiker erscheinen, dem, der vor dem Heute, Gestern und Ehe-

gestern das Morgen nicht sieht. Aber es gibt nichts Großes in der

Welt, das nicht einmal als Torheit ans Kreuz geschlagen worden

wäre.

644



Das Gebot der Treue

Wie für den Menschen, so gilt auch für den Staat das Gebot der
Treue gegen sich selbst. Wir können nicht mehr tun, als was uns
gegeben ist. In den Grenzen unseres äußeren und inneren Seins das

Höchste zu wollen und das Mögliche zu leisten, niemand zu lieb,
niemand zu leid, das zu tun, was unserem innersten ewigen Wesen

entspricht, das ist der Zweck des Lebens
Die große Gefahr wie für den einzelnen Menschen, so auch für

ein Volk, ist die Untreue gegen sich selbst, das Vergessen oder gar
Verleugnen dessen, was sein tiefstes Wesen ausmacht. Gerade dann,

wenn die Welt sich um uns wandelt, dann, wenn die Notwendigkeit
starker Wandlungen auch für uns möglich erscheint, müssen wir
uns auf unser besonderes Wesen und dessen tiefsten Sinn besinnen,
damit, wenn wir uns wandeln müssen, wir uns nicht aufgeben.

Tradition

Nicht die Vergangenheit als solche, sondern die in die Gegenwart

hineinwirkende Vergangenheit, die dauernden Bestandteile
der Vergangenheit machen die Tradition aus. Tradition ist deshalb

nicht eine romantische Versenkung in die Vergangenheit, auch nicht
etwas, das durch Reflexion aus der Geschichte abgezogen werden
kann. Sie liegt, wenn auch nicht im Blut, so doch in der

Anschauungswelt, die eine Generation von der anderen im Denken
und Handeln übernimmt.

Es kann wohl ein Politiker oder eine politische Partei oder

Bewegung die Tradition aus Unkenntnis oder bewußt vernachlässigen;
sie können es nicht tun, ohne einen uneliminierbaren Faktor des

politischen Kalküls, vielleicht einen entscheidenden, wegzulassen.
Die Geschichte ist gegen solche Fehler kaum weniger unerbittlich
als die Mathematik. Sicherlich kann die Tradition in rückwärtsgewandte

Romantik oder in Routine, in historische Schlagworte

entarten. Doch diese Gefahr ist weniger groß als die der

Unterschätzung der Tradition, da die Menschen sich seiher und ihre
kurze eigene Zeit im Vergleich zur Vergangenheit zu wichtig nehmen

und sich von Erfolgen der Gegenwart und von neuen Theorien
und Ideologien nur allzu leicht blenden lassen. In dem, was sich in
einem Staat und Volk lange behauptet hat, liegt eine immanente

645



Vernünftigkeit, die uns zwar nicht fesseln darf, zu der wir aber nur
unter strengster Selbstkritik uns in Widerspruch setzen dürfen. Die
Stärke der Politik, die sich auf eine stabile Schicht des Volkes stützt,
liegt in dem inneren Wert der Tradition.

Die Pflicht der Treuhänder

Weil wir, lebende Generation, nur die Treuhänder für das Volk
der Vergangenheit und das Volk der Zukunft sind, ist der Staat

für uns eine irrationale Größe. Ihn zu behaupten oder aufzugeben,
ist nicht eine Frage, die wir uns stellen können. Die Existenz des

Staates ist nicht Gegenstand rationaler Zwecksetzung. Sie ist ein

Apriori aller Politik; sie dominiert alle anderen Gesichtspunkte,
auch denjenigen der Wirtschaft. Ein absoluter Herrscher konnte

— hat es auch getan — den Staat als Eigentum betrachten und
demgemäß darüber verfügen. Ein Staat, der Verkörperung eines Volkstums

ist, kann dies nicht. Volk und Land sind nicht Objekt, sie sind

Bestandteil des Staates. Behauptung des Staates ist deshalb Behauptung

der Volkspersönlichkeit. End dieses Gefühl ist so stark, daß

jedes Weggeben irgend eines bewohnten Teils des Landes — und

wäre er noch so klein — als ein Angriff auf die eigene Volkspersönlichkeit

empfunden würde.

Autorität und Freiheit

Alle Probleme der Politik drehen sich letzten Endes um das

Verhältnis von Autorität und Freiheit. Diese Problemstellung

ist erst durch das Christentum zu solcher Bedeutung
gelangt. Wohl sind aus der vorchristlichen Zeit Beispiele bekannt, daß

Einzelne sich aus ihrem religiösen Gewissen gegen die Staatsautorität

aufgelehnt haben. Außer der Antigone des Sophokles sei an die

Martyrien von Israeliten erinnert. Aber in den antiken Staaten war
das Religiöse im Staatlichen verwurzelt und der mögliche Konflikt
zwischen Staatsautorität und der Freiheit des religiös gebundenen
Gewissens aufgehoben. In den antiken Großreichen Asiens war die

Bevölkerung ohne Freiheitsbewußtsein, politisch amorph und die
nicht-nationalen Religionen wie der Buddhismus gingen kampflos
neben nationalen Kulten her. Erst die alte christliche Kirche stellt
einen ins Große und Massenhafte und damit ins Politische wach-

646



senden, wenn auch passiven Widerstand gegen den Staat dar. Seit
es Christen und eine christliche Kirche gibt, ist der Staat, dessen

Autorität die Kirche immer bejaht hat, mit seinem Anspruch, auch
die Gewissen zu binden und damit seinen Totalitätsanspruch zu
erheben, in Frage gestellt. Zwar ist durch die Säkularisierung des

politischen Denkens die individuelle Freiheit etwas ganz anderes

geworden, aber die Tatsache bleibt, daß zuerst von einer in der
Souveränität Gottes gebundenen Verantwortung die absolute
Souveränität des Staates in Frage gestellt worden ist. Sie kann auch nur
von da aus wirklich in Frage gestellt werden. «Le christianisme est,
dans le monde, l'immortelle semence de la liberté (Alexandre Vinet).

Heimat und Freiheit

Diese genossenschaftliche Form der politischen Freiheit ist aus

dem schweizerischen Erdreich natürlich gewachsen. Sie ist nicht
das Produkt einer revolutionären Theorie. Sie ist nicht etwas
Gemachtes. Durch sie haut sich der Staat auf von unten nach oben,
durch sie wird die Erhaltung und Entfaltung der verschiedenen
Lebenskreise, von denen die örtlichen, wie die Gemeinden, und
die geschichtsbedingten, wie die Kantone, die wichtigsten und für
die Schweiz unentbehrlichen sind, gewährleistet. Und damit wird
die politische Organisation in dem Element der Heimat verankert.
Die Stärke des schweizerischen vaterländischen Denkens liegt
gerade darin, daß der Staat seine Wurzeln nicht in einem abstrakten
Staatsideal, sondern in dem Reichtum der vielgegliederten Heimat
hat. Weder der Absolutismus der vorrevolutionären Zeit, der große
Teile der Bevölkerung von eigentlich politischen Rechten ausschloß,
noch der Radikalismus der modernen, an den Ideen der Französischen

Revolution gebildeten Demokratie haben die besondere
genossenschaftliche Struktur des schweizerischen Staates bis jetzt
wesentlich verändern können. Diese ist ein entscheidendes Merkmal

für das Wesen unseres Staates, und der tiefste Sinn dieses

Wesenszuges ist die Heimat.

Politik und Evangelium

Darüber, daß alle Menschheitsfragen eine wirkliche Lösung nur
durch Erneuerung des inneren Menschen finden können, werden

647



alle einig sein, die auf dem Boden des Christentums stehen. Alles
Äußere, alles durch den menschlichen Verstand Ersonnene, durch
den menschlichen Willen Verwirklichte steht unter dem Gesetz des

Todes. Die schließliche Vernichtung alles Menschenwerkes
anerkennt die apokalyptische wie die materialistische Weltbetrachtung:
es ist die unentrinnbare, die einzige sichere diesseitige Erkenntnis
des Menschen. Würden wir glauben, in irgend einer noch so
vollkommenen Ordnung der menschlichen Gesellschaft das Göttliche
verwirklichen zu können, so würden wir es damit ins Endliche und
Vergängliche herabziehen und den entscheidenden Unterschied
zwischen Gott und Mensch verwischen. Solches Beginnen gliche
dem Turmbau zu Babel.

Aber auf der anderen Seite sind auch die menschlichen
Angelegenheiten, die wie die Weltpolitik sich äußerlich und räumlich
am meisten über die Lebenssphäre des Einzelnen hinausheben, ein
Stück des Lebens, in das wir von Gott hineingestellt sind. In diesem

Lehen haben wir zu kämpfen, in ihm und an ihm werden wir
erprobt, und in ihm und an ihm bewährt sich die göttliche Gnade. In
seiner Gesamtheit und in allen seinen Teilerscheinungen müssen

wir es sub specie aeterni betrachten.
Diejenigen, die im Hinblick auf die menschliche Sündhaftigkeit

jedes Reformwerk an der großen Politik als vermessene
Einmischung und Zwängerei ablehnen, stehen doch nicht an, das

menschliche Leben in seinen engeren Kreisen, in der Ehe, der
Familie, dem Beruf und selbst im Staat im Licht der christlichen Wahrheit

zu betrachten und von da aus Forderungen an den Menschen

zu stellen. Das Leben aber ist eines, und die Vorgänge, die im
besonderen Sinne die sogenannte Geschichte ausmachen, stehen dem
christlichen Lebensgesetz nicht ferner als die Angelegenheiten der

engsten Lehensgemeinschaften. Die Einsicht in unsere Ohnmacht

gegenüber dem in der Weltpolitik sich auswirkenden Machtgeiste
ist für uns kein Grund, uns von dieser Seite des Lebens abzuwenden,

denn auch im engsten Kreise, im Verhältnis zu seinem Nächsten,

ist der Mensch, auf sich seihst gestellt, zum Guten unfähig.
Wer kann bezweifeln, daß alle Liebesarbeit, selbst im kleinen, nicht
vielleicht eine Danaidenarbeit ist? Auf den Erfolg kommt es nicht

an; der liegt jenseits menschlichen Vermögens, sondern darauf
kommt es an, daß der Christ das ganze Leben — nicht nur die ihm

naheliegenden oder zusagenden Teile des Menschenlebens — nach

648



dem Willen Gottes lebe. Nicht «was können wir tun?», sondern

«was müssen wir tun?», ist die Frage. Wer erfaßt, wie weit diese

Frage reicht, muß sich erdrückt fühlen vor der Größe und Schwere
der Aufgabe, von ihrer Tiefe und Weite. Aber in diesem Falle gilt
dem der Grenzen seines Menschentums Bewußten die Verheißung
des Paulus: «Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark.»

Aut Christus aut Cäsar

Wenn ein Staat als Feind dem Christen gegenübersteht, wie in
der Zeit der antiken und heidnischen Christenverfolgungen und der
konfessionellen Kämpfe der neueren Zeit, so ist er für den Glauben
keine Gefahr; im Gegenteil, die Not, die er schafft, erschüttert und
vertieft. Wenn sich Staat und Christentum verbinden, übernehmen
die Christen — seien es Herrscher oder Völker — eine ungeheure
Verantwortung, denn die Versuchung, das Christliche dem
Staatlichen zu unterordnen, ist außerordentlich groß. Aber der Gedanke
des christlichen Staates, wie er zum Beispiel Zwingli, Calvin, den

Puritanern und Quäkern und vielen anderen vorschwebte, ist an
sich keine dem Geiste des Evangeliums widerstrebende Forderung,
so überaus unvollkommen die einzelnen geschichtlichen Lösungsversuche

gewesen sein mögen. Es kann aber auch ein Drittes gehen,
das heißt das Evangelium wird wegen des Staates beiseite gesetzt;
der Staat verlangt eine Welt für sich zu sein, an deren Grenzen das

Wort Gottes seine Kraft verliert — nicht nur sich nicht verwirklicht
wegen der Schwachheit und Sünde des Menschen, sondern überhaupt
keine Gültigkeit haben kann und soll. Der Staat mit seiner «Moral»,
mit seinen naturhaften Lebensbedingungen und Forderungen tritt
neben Gott und Gottesreich als eine Welt für sich. Was sich aber
neben Gott stellt, will Gott sein. Dieses Nebeneinander von Staat

und Gott — und würde der Staat nur einen Schlupfwinkel für sich
als bedingungsloses Eigentum beanspruchen — muß dem christlichen

Gewissen unerträglich sein. Es heißt — aut Christus aut Cäsar.

Die doppelte Moral

Ist es nun denkbar, daß Hochmut, Haß und Unwahrhaftigkeit etwas
anderes seien, wenn sie sich gegen Volksgenossen oder gegen Landesfremde

richten? Die Liebe als positives Gebot mag zunächst denen

649



gehören, die uns durch die äußeren Verhältnisse des Lebens oder
durch die Gemeinsamkeit der Überzeugung am nächsten stehen,
denn alles, worüber wir verfügen, das positive Gefühl der Liebe und
die Mittel, mit denen wir aus Liehe andern dienen, ist begrenzt. Bei
den negativen Geboten, bei der Verdammnis von Hochmut, Haß
und Unwahrheit gibt es aber keine Grenzen; ja, je mehr der Mensch

dieser Leidenschaften Herr wird, um so leichter wird ihm der Kampf
gegen sie. Der Mensch hat kein Recht zum Bösen — niemandem

gegenüber. Das Böse ist immer bös und scheidet die Seele von Gott.
Wenn der Hochmut nicht der eigenen kleinen Person, sondern

dem Volksganzen gilt, wenn der Haß nicht dem persönlichen Feind,
sondern der fremden Nation gilt, wenn die Unwahrheit oder halbe
Wahrheit dem Sieg des Staates, nicht dem eigenen Profit dienen

soll, wird diesen Leidenschaften zwar etwas von ihrer Kleinlichkeit
und Erbärmlichkeit genommen, aber an ihrem tiefern Wesen ändert
es nichts. Im Wahn, etwas Großem zu dienen, gibt sich der Mensch

um so williger den in seiner Natur wurzelnden Leidenschaften hin,
und diese werden leicht, früher oder später, von der ganzen Seele

Besitz nehmen. Der Mensch kann nicht eine doppelte Moral haben,
als Mensch demütig seiner Unzulänglichkeit bewußt sein und im
Gefühl, einem besonders ausgezeichneten Volke anzugehören, auf
andere Völker und Menschen verächtlich herabsehen. Wie nichtig
— man möchte fast sagen lächerlich — müßte ein Mensch mit einer
solchen Doppelseele vor Gottes Gericht stehen.

Die Verantwortung des Einzelnen

Das Ewige ist nur in Gott und der Seele. Alles andere ist
vergänglich; Volk, Staat und Menschheit haben kein selbständiges Sein,
alles lebt nur im menschlichen Bewußtsein: es kann mit ihm in den

Niederungen des rein Naturhaften und Animalischen bleiben oder
mit ihm in die Höhe des Geistigen und Göttlichen erhoben werden.
Als Einziger wie als gesellschaftliches Wesen ist der Mensch eine

Einheit, eine einzige Seele. Er wird gerichtet, er wird erlöst, er
findet Gnade: nichts davon kann er auf ein Zwischenwesen zwischen
Gott und sich übertragen: der Staat kann ihm keine einzige
Verantwortung abnehmen.

Die christliche Ethik geht deshalb notwendig und ausschließlich

vom Einzelnen aus; nur mittelbar — durch das Gewissen des Ein-

650



zelnen — bestimmt sie das Leben der menschlichen Gemeinschaften.
Das Problem: Politik und Evangelium wird am brennendsten in der
Person eines christlichen Staatsmannes, der einen unmittelbaren
Einfluß auf Tun und Lassen einer Regierung hat. Aber es besteht
in der Person eines gewöhnlichen Bürgers, selbst in derjenigen des

Untertanen eines Despoten. Kein Mensch ist völlig verantwortungslos
gegenüber der Haltung eines Volkes in Frieden und Krieg andern

gegenüber. Es sind da große Unterschiede des Grades, nicht aber
solche der Art.

Das Evangelium als Pfeiler von Freiheit und Autorität

Je mehr der Staat in seinem Nomos den Gedanken der Gemeinschaft

verwirklicht, je mehr er Träger der in seinem Volk liegenden
geistigen Werte sein will, um so näher liegt die Gefahr, daß er sich
als geschichtliche Verkörperung des göttlichen Willens betrachte,
daß er das Gebiet der sittlichen Pflichten von Mensch zu Mensch
als sein eigenstes Gebiet anspreche, ja daß seine Autorität an die
Stelle der göttlichen Autorität trete. Diese Gefahr ist dann besonders

groß, wenn der Mensch seinen Halt im Glauben an das

Evangelium verloren hat oder doch dieser Glaube erschüttert und
geschwächt ist. Dann liegt es für den Menschen nahe, im Staat den

Ersatz zu suchen für die ihm verloren gegangene Autorität
Gottes und die verloren gegangene Gemeinschaft, die aus dem

Evangelium kommt. Diesem Suchen des Menschen, des seiner

Ungebundenheit satten, geistig heimatlosen Menschen kann der
Staat scheinbar entgegenkommen. Und zudem liegt es im Wesen

jedes politischen Prinzips, daß es dahin tendiert, sich in seine letzten

Konsequenzen zu verwirklichen nach einer rationalen oder nach
einer mystischen Logik, sich nicht, wie es eine gesunde Politik tut,
nach empirischen, sondern nach ideologischen Notwendigkeiten
weiter zu entwickeln. Nicht nur die Idee der Freiheit, auch die Ideen
der Autorität und der Gemeinschaft können zu Dämonen werden.

Die Kritik und das Korrektiv dieser Entwicklungen ist das

Evangelium, das Evangelium in seiner Totalität. Es ist die Korrektur
einer doppelten Hybris, der Verabsolutierung der Freiheit, sei es des

Einzelnen oder des Staates, sowie der Verabsolutierung der Autorität

und der staatlichen Gemeinschaft. Nur das reine und ganze
Evangelium kann diese kritische Wirkung üben, nicht eines, das

651



sich an die Forderungen irgend eines Zeitgeistes, des Rationalismus
oder Idealismus, eines Volks, Staats- oder Heroenmythus anpaßt.

Eine entscheidende Frage

Der Bundesvertrag vom August 1291 beginnt mit den Worten:
IN NOMINE DOMINI AMEN. Diese Worte oder wesentlich die

gleichen finden sich, in deutscher Sprache, in allen späteren Bünden,

durch die ein Ort in die alte Eidgenossenschaft aufgenommen
wurde. «Im Namen Gottes des Allmächtigen» wird der Bundesvertrag

von 1815 geschlossen und diese Worte, in den drei
Landessprachen, stehen an der Spitze der Bundesverfassungen von 1848
und 1874. Nur die Helvetische und die Mediations-Verfassung haben
die Anrufung Gottes nicht. Diese Verfassungen waren Fremdlinge
des Geistes oder des Ursprunges.

Was haben die Gründer des Bundes gedacht, als sie an die Spitze
des Bundes den Namen Gottes stellten? War es lediglich ein jener
Zeit gemäßer frommer Brauch? Kaum, denn hei andern wichtigen
Staatsverträgen der Eidgenossen finden wir diese Worte nicht.
Wenn wir auch keine Kunde von der Absicht der Verfasser haben,

so dürfen wir doch annehmen, daß ihnen diese Worte mehr als eine

Formel waren. Sie wollten aus ihrem Glauben heraus zum Ausdruck
bringen, daß der Mensch nicht der Anfang und das Ende der
Geschichte, nicht deren Herr ist. Sie wollten, als sie in gefahrvoller
Zeit die Gründung des Bundes wagten, ihr Werk in die Obhut des

Höchsten legen, wissend, daß das irrationale Schicksal von Mensch
und Volk nicht Menschenwille und nicht Zufall ist.

Die entscheidende Frage ist die: Haben diese Eingangsworte der

Verfassung für das heutige Schweizervolk noch einen Sinn?

Sprechen sie noch mit ihrem vollen Ernst zu einem großen Teil des

Volkes?
Diese Frage wird kein Mensch mit Sicherheit beantworten können.

Aber eines wagen wir zu sagen: Wenn die Eingangsworte der
Verfassung für uns keinen Sinn mehr haben würden, dann wäre uns

wohl auch der Sinn dessen, was das Wesen unseres schweizerischen
Staates ausmacht, nicht mehr bewußt. Und wenn dem Wesen der

Sinn feblt, dann ist auch das W e^s e n des Staates an der Wurzel

getroffen. Wo aber das Wesen nicht mehr rein und kraftvoll
vorhanden ist, ist auch das Sein des Staates in Frage gestellt.

652


	Aus der Gedankenwelt von Max Huber

