Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 2 (1934-1935)

Heft: 10

Artikel: Die Hoffnung der Kirche

Autor: Sporri, Gottlob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 2. Jahrgang Februar 1935 Heft 10

—

Die Hoffnung der Kirche

von Gottleb Sporri

In der Weissagung der Bibel treffen wir wiederholt auf das Bild,
daf} der Himmel sich zusammenrollen werde, wie man eine Buch-
rolle einrollt. Wir erleben heute, wie das geistige Gewolbe, das man
europiische Kultur nennt, das weit iiber unsern Kontinent hinaus
die Volker iiberspannt, zusammenschrumpft und im Begriff ist, ein-
gerollt zu werden. Wie wird es inmitten dieser geistigen Kata-
Strophe der christlichen Kirche ergehen? Nach der Kirche im be-
Sondern zu fragen, haben sich auch diejenigen wieder bequemt, die
noch vor kurzem dachten, die kirchliche Entwicklung vollziehe
sich giinstigstenfalls als eine Funktion der allgemein-kulturellen
Entwicklung, aber doch noch eher als lautloses Eingehen einer
iberalterten Frithform westlicher Kultur. Wir erleben jetzt, daB
tntscheidende Kampfe nicht stattfinden zwischen den Universitaten
oder gar den literarischen Salons und den revolutioniren Michten,
wohl aber zwischen den letztgenannten und der Kirche.

Wir sind wohl alle erstaunt, daB man mit einem nach weltlichen
Begriffen so ohnmichtigen Gebilde, wie es die deutschen evangeli-
Sthen Kirchen sind, nicht rascher fertig wird, nachdem man sie im
lotalitiren Staat als ungehorig empfindet. Aber eigentlich miifiten
Wir nicht so erstaunt sein, wir wenigstens nicht, die wir wissen, dafl
christliche Kirche mehr ist als ein Einzelfaktor einer Kultur, die
Wir denken, daB eines Tages die ganze groBBe europiische Kultur
ar noch gewertet werden mochte als Nebenprodukt, aller-
dings relativ kostbares Nebenprodukt, der Kirchengeschichte.

amit sollen keineswegs vorschnell auf Grund der nicht durch-
s klaren Erfahrungen der letzten Monate baldige Triumphe
ler Kirche angesagt werden. Wir halten uns viel mehr an das Bibel-
Wort, «daB das Gericht anfange heim Hause Gottes». Das heiBt, daB

625



Zeiten des Untergangs immer auch Zeiten des Leidens und Sterbens
fir die christliche Gemeinde sind. Aber indem sie gerade darauf
gefallt sein muBl, daB} sie in hervorragender Weise, sozusagen als
pars pro toto, die Katastrophe dieser Zeit an sich erfahren wird,
darf die Kirche zugleich doch auch das andere Wort festhalten:
«Sterbende, und siehe, wir leben, Geziichtigte und doch nicht ge-
totet». Das heit: die Kirche hat eine Hoffnung, die mitten im Tode
nicht erlischt.

Wir werden im Folgenden von dieser Hoffnung reden im Blick
auf unsere schweizerische protestantische Kirche, nicht nur deshalb,
weil wir hier als in das Nachstliegende den besten Einblick haben,
vielmehr auch darum, weil die Moglichkeit besteht, daBl die kleine
Schweiz wieder einmal als Stiitzpunkt diene im Kampf des euro-
paischen Protestantismus. Gott liebt es, das Kleine zu gebrauchen.
Dal} den Protestanten diinkt, im Protestantismus werde der geistige
Kampf weniger durchflochten von machtpolitischen Momenten als
im Katholizismus, und trete deshalb das eigentliche Wesen der
Kirche klarer zutage, darf wohl ohne weitere Auseinandersetzung

einfach angemerkt werden.

IIL.

Die eine Hoffnung der Kirche ist diese, daB sie auf ewigen Grund
nimlich auf das gottliche Wort, gestellt ist. Wem kommt nicht bei
jener Weissagung vom Himmelsschwund der Satz Jesu in den Sinn:
«Himmel und Erde werden vergehen, aber meine Worte werden nicht
vergehen»? Das ewige gottliche Wort schwebt nicht als zeitlose
GroBe, distanziert, iiber der Geschichte, sondern es ist der Kirche
anvertraut, in die Geschichte hineingegeben, um sich je und je als
Wort «zur Lage» zu bewidhren. Dall gerade heute das Wort Gottes
sich als erschiitternd gegenwirtig erweist, das macht die Kirche
hoffen. Nicht menschliche Vorbedachtheit, sondern die Vorsehung
des Herrn der Kirche ist es, wenn in dem Augenblick, da die Kirche
in den Kampf genotigt wird, das Schwert, eben das Wort Gottes:
frisch geschliffen ihr zur Hand ist. Einer der Fiihrer der Bekenntnis-
kirche in Deutschland hat uns gesagt, man konne sich die heutig®
Entwicklung der kirchlichen Dinge nicht vorstellen ohne die A™
wesenheit Karl Barths in Deutschland nicht erst zur Zeit de’
Kampfes, sondern in den Jahren vorher. Karl Barth wird selber ein-

626



verstanden sein: das liegt nicht in seiner Personlichkeit begriindet,
die man sich anders wiinschen konnte, viel mehr in der von ihm
geleisteten theologischen Arbeit. Wer aber will das voraus gewuBt
N haben, da} Studien eines Schweizer Pfarrers iiber den Romerbrief
“im Jahre 1918 in der Weise bedeutungsvoll werden wiirden fiir die
Entscheidungen zwischen Kirche und Staat im deutschen Reich nach
1933, wie es jetzt zutage liegt?

Worin bestand die Zuriistung zum Kampf? Wehrlos wie irgendein
vor tausend und Hunderten von Jahren gesprochenes Wort war das
Wort der Heiligen Schrift den Menschen in die Hiande gegeben. Und
die christlichen Denker und Forscher des 18. und 19. Jahrhunderts
haben herzhaft, was ihnen preisgegeben war, angefalit, um es dem
Zeitgeist gemaB zu deuten und umzudeuten. Aus der personlichen
Offenbarung der Geheimnisse Gottes wurden Vernunftwahrheiten,
die man nur von antiken Irrtiimern reinigen mufite. Aus der Heils-
geschichte wurden religionsgeschichtliche Bruchstiicke, aus dem
Anspruch des Herrn Anweisungen und Beispiele fiir die moralische
Bildung freier Personlichkeiten. Die Kirche achtete kaum darauf,
dafl im gleichen MaBe, wie sich das Schriftwort im Gebrauch wan-
delte, sich auch die Kirche selber verwandelte aus dem Volk der
Erwihlten in ein Sammelbecken fiir religiose Erlebnisse, daB sie
ihre Ewigkeitsverheiung hingab und eine bloBe ZeitgréBe wurde
mit der ganzen Veridnderlichkeit und Hinfalligkeit der ZeitgroBen.

In der Schweiz war es vor allen Hermann Kutter, der Prediger
im Neumiinster, der in seiner Verkiindigung das Wort Gottes wieder
einfach Wort Gottes sein lieB, und damit die Erkenntnis vieler
seiner Horer kurzweg umstiilpte: nicht mehr war das Bibelwort
auch ein Moment der geistigen Entwicklung der Menschheit,
sondern alle Entwicklung der abendlindischen Welt steht unter der
Herrschaft des gottlichen Wortes. Kutter zeigte dies besonders an
zwei Entwicklungslinien, namlich auf philosophischem Gebiet am
Idealismus und im politisch-wirtschaftlichen Bereich am Sozialismus.
Nun ist auch die Christengemeinde nicht bloB eine mehr oder weni-
ger wichtige geschichtliche Einzelheit, mitbewegt in der Erschei-
hungen Flucht, vielmehr ist das, was die Christengemeinde zusam-
Menhalt, namlich die VerheiBung des Reiches Gottes, zugleich auch
der Fluchtpunkt, auf den alle Linien zeitlich-weltlichen Geschehens
Zustrebend oder wegeilend ausgerichtet sind. Nicht die Welt-
8eschichte ist das Weltgericht, vor das auch die Bibel und ihre Aus-

627



wirkungen zitiert sind, um auf ihren Offenbarungsgehalt hin gepriift
zu werden, sondern der Christus der Bibel ist der Weltenrichter, und
im Fir und Wider ihn entwirrt sich erst alles Geschehen in der
Welt zu einer sinnvollen Geschichte. Doch gerade indem Kutter das
Evangelium als dem geheimen Beweger und Lenker aller lebendigen -
Bewegung unserer Zeit darzutun sich bemiiht, geschieht es auch ihm
noch, daB} in gefiahrlicher Vermengung Zeitbedingtes gottlich ge-
priesen wird.

Hier wird Karl Barth — zundchst von Kutter auf die Bibel als
Gottes Wort fiir heute verwiesen — in die radikalere Entdeckung
hineingetrieben: die Bibel ist das «verbum alienum», das fremde
Wort, und gerade als solches das gottliche Wort; denn — und das
ist der Grundzug aller Barthschen AuBerungen — Gott ist nicht ein
Inhalt menschlichen Denkens, Erlebens, Wollens, Gott ist absolut,
das heilt Gott ist nicht Mensch und der Mensch nicht Gott; wie
sollte Gottes Wort uns anders als fremd vorkommen? Theologie ist
nichts anderes als die Bemiithung, das fremde Wort Gottes, wie es
uns aus der Bibel entgegentont, moglichst rein zu horen durch alle
storenden Gerausche des Zeitgeistes hindurch. Zeitweilig erscheint
Barth verrannt und verbohrt, wie er sich in Leidenschaft fiir diese
einseitige Auffassung seines Berufes wehrt und sich ausschlieBlich
diesem «Horen» widmet. Aber als nun im Vélkischen eine neue,
gegenwartsnahe Offenbarung Gottes proklamiert wird, da ist die
Lehre Barths von dem verbum alienum als der allein echten Kund-
gebung Gottes der Damm, der die christliche Kirche abdichtet gegen
die triiben Fluten des modernen Synkretismus.

So geschah die Zuriistung der Gemeinde zum Kampf, daf ihr das
Wort Gottes als Gegenwirtiges gegeben wurde, nicht zeitgemil
in dem Sinne, da es aus dem Zeitgeist geboren wiire, sondern zeit-
gemill insofern, als in diesem Wort der ewige, absolute Gott dem
Menschen der Gegenwart begegnet. Solche Zuriistung kann nie das
Unternehmen eines Einzelnen sein, um den sich die Gemeinde seiner
Anhinger schart. Gott zeigt, daB er selber am Werk ist, indem er
aus seiner Gemeinde, die nie und nimmer gleichzusetzen ist mit
der Anhingerschaft eines Menschen, verschiedene Werkzeuge €r-
weckt, die nebeneinander, aber durchaus nicht in menschlicher Uber-
einkunft, an der gleichen Sache arbeiten. Indem sich in ihren AuS°
sagen das gottliche Wort verschiedenartig bricht, kommt es gerade
so zum Aufmerken auf die Offenbarung, die wohl i n menschliche?

628



Verkiindigung, aber nicht identisch mit der menschlichen Rede
da ist.

Neben Karl Barth sind fiir die Schweiz noch zu nennen: Emil
Brunner und Eduard Thurneysen. Wihrend Barth sozusagen die
Fahne des Gotteswortes inmitten der Kirche sorgfiltig entfaltet und
aufpflanzt mit der Getrostheit, dall in diesem Zeichen die Kirche
sich gegen die wildesten Anstiirme der Welt behaupten wird, wirft
Brunner dieses gleiche Feldzeichen da und dort mitten hinein in die
dichtesten Kniuel der feindlichen Macht, ganz gewif3, dal} in diesem
Zeichen die feindlichen Haufen auseinandergesprengt werden.
Scheinbar nur vom Moment bestimmt, in Wirklichkeit aber in einer
thm vielleicht selber anfinglich unbewuften, vom Inhalt der Bot-
schaft angeordneten Systematik besetzt Brunner die entscheidenden
Punkte in der feindlichen Aufstellung, immer zugleich einen ent-
scheidenden Punkt der biblischen Botschaft aufhellend. In der
ersten seiner groflen Schriften, «Die Mystik und das Wort», geht es
um die Basis der Theologie, das ist das Wort Gottes in der Bibel,
und zugleich wird die Erlebnistheologie Schleiermachers als ein
Schaden der Kirche angeprangert. Das zweite Hauptwerk, «Der
Mittler», befaBt sich mit dem zentralen Inhalt der christlichen Theo-
logie, das ist Christus, und dies geschieht, indem fiir den Gottmen-
schen der biblischen Offenbarung der Platz beansprucht wird, der
in der Kirche — namentlich durch den EinfluB Ritschls und der
Ritschlianer — zur Zeit vielfach ausgefiillt ist von der mit Mitteln
der heutigen Geschichtswissenschaft konstruierten historischen
Personlichkeit Jesu. In einem dritten Werk, «Das Gehot und die
Ordnungen», ist die Rede vom Leben unter dem Evangelium, und
bei dieser Gelegenheit soll die Kirche abgeriegelt werden gegen eine
bereits im Schatten von Barths Schrifttheologie nachgewachsene
Immanenztheologie — vertreten von einer Front, die von dem So-
zialisten Tillich bis zu dem Nationalisten Gogarten reicht — eine
Theologie, die innerweltliche Faktoren, losgelost von der Heiligen
Schrift, in ihrem Offenbarungsgehalt zu werten unternimmt.

Personlich Barth am nichsten stehend, ist Thurneysen eigentlich
Noch mehr als Brunner Barth gegeniiber ein Eigenartiger. Wichtiger
als die von ihm veroffentlichte Literatur ist sein Dienst als Pfarrer
in der Gemeinde, der sich natiirlich der Schilderung entzieht.

DaBl der Geist Gottes nicht aufgeht in Buchinhalten und darum
nicht identisch ist mit dem «Geist» einer Literaturrichtung, noch

629



weniger aber gleichzusetzen mit den unmittelbaren Auswirkungen
einer Personlichkeit, und so zu verwechseln mit der seelischen Be-
wegtheit eines kleinen oder groflen Menschenkreises, daf} die Ge-
meinde Gottes keine Lesergemeinde eines groBen Schriftstellers und
keine Personalgemeinde eines tiefen Seelsorgers ist, dall der Geist
Gottes, wohl in all dem wirkend, doch dariiber bleibt als der Herr
aller, und die Gemeinde wohl in solchen Gruppierungen in Erschei-
nung treten mag und doch in ihrer Ganzheit und Reinheit die uner-
kannte, nur Gott bekannte ist, dal wir das wissen, dazu sind,
gleichsam als Widerlager und Bogen, ins Gemduer der Kirche ein-
gebaut so grundverschiedene Minner wie zum Beispiel Barth und
Thurneysen, die sich doch — eben wie das Mauerwerk — unloslich
verbunden wissen durch die ewige Gnade des gemeinsamen Herrn.

Um eine bessere Bezeichnung verlegen, hat man gerne gesagt:
«Karl Barth und seine Freunde». Sachliche Bezeichnungen wie
dialektische Theologie oder Theologie der Krisis, Theologie der
Transzendenz gerieten am Wesentlichen vorbei, da dies Wesent-
liche ja das ganz Einfache war, dal man wieder glaubte an den
Gott in der Bibel. Aber die Formulierung «Karl Barth und Freunde»
war auch ungliicklich, weil sie das Miverstindnis ermoglichte, es
handle sich um freundschaftliche Ubereinkunft von einigen Theo-
logen. Selbstverstindlich wird nun alles stutzig, wenn sich nach-
triaglich an dem Streitgesprach zwischen Barth und Brunner zeigt,
daf es mit der Freundschaft gar nicht so weit her ist. Ist man sich
dariiber klar, daBl die Gemeinschaft von jeher in der Hauptsache
darin bestand, daB man auf beiden Seiten sich auszurichten ver-
suchte auf das gottliche Wort hin, so braucht man auch nicht er-
staunt zu sein, wenn man — sagen wir wieder: auf beiden Seiten
— mnoch nicht dermallen genau auf den gemeinsamen Treffpunkt
eingestellt ist, dal man in gewissen Erirterungen aneinander vor-
beitrifft. |

Vor etwa zehn Jahren habe ich in dieser Zeitschrift die Ver-
mutung auszusprechen gewagt, Karl Barth werde am Ende allein
stehen als Vertreter seiner Theologie. Ich konnte mir jetzt auf
meine Voraussicht etwas zugute tun, muBl aber vielmehr erkldren
daB jene Voraussage aus einer durchaus ungeistlichen Denkweise
heraus gemacht wurde, geschult nicht an der Geschichte der Kirche
Christi, sondern des Cisarenreiches. In der Kirche gilt der SatZ
Calvins: «Es ist um die Kirche geschehen, wo ein einzelner mehr

630



vermag als alle iibrigen zusammen». Weil es aber Gott nicht zu-
laBt, daB es um seine Kirche geschehen ist, darum wird er auch
seinen Dienern die splendid isolation nehmen, sei es, dall er dem
Einzelginger den Glanz raubt, oder dall dieser seine Alleinigkeit
aufgibt. Barth hat in einer seiner letzten Predigten daraufhin ge-
wiesen, dal das Wortlein «allein» in den Evangelien nur Jesus
Christus zugeordnet ist.

Was Barth an Brunner riigt, ist die Sorglosigkeit, mit der sich
dieser in die Auseinandersetzung mit den glaubensfremden Be-
hauptungen einldBt. Barth vermutet, Brunner konnte gleichsam
im Lirm des Gefechtes einmal das Riickzugssignal iiberhoren und
vom Lager abgeschnitten werden, das heillt die klare Zustimmung
zum Bekenntnis der Gemeinde Christi an entscheidendem Punkte
vermissen lassen. Eine solche Gefahr ist nicht schlechthin zu leugnen.
Aber gilt nicht fiir jeden christlichen Lehrer: « Wer meint, er stehe,
der sehe zu, daB er nicht falle!»? Man méchte sagen, wohl dem, dem
man seine Gefahr so deutlich vorhalten kann, wie man sie Brunner
aufzuweisen vermag. Barth findet, das Wort Gottes habe es als
Wort Gottes gar nicht notig, dal man sich seinetwegen in solche
Diskussionen wirft, wie es Brunner tut. Das mag sein, aber vielleicht
ist es die personliche Not eines Denkers wie Brunner, zu solchen
Ringkampfen immer wieder antreten zu miissen, und wer will drein
reden, wenn Gott sich auch einen derartigen Ringkampfer als seinen
Diener gefallen 1dBt?

Brunner wirft Barth vor, er verbarrikadiere sich gegen die Welt
und den natiirlichen Menschen in einem der Bibel selber fremden
biblizistischen Radikalismus, der der Welt und dem Menschen eine
Eigengesetzlichkeit einriumt, wie es die kirchliche Theologie bisher
nie getan. Es liegt nahe, daB der Weg zur Klarheit eine erneute
Vertiefung in das Wort der Schrift ist.

IIL.

Nachdem die historisch-philologische Arbeit der vorigen Gene-
rationen — um im Bilde zu reden — den Organismus der Offen-
hal‘ungsurkunde auf seine chemischen Bestandteile analysiert hat, ist
®s nunmehr die Aufgabe der Bibelwissenschaft, den Ganzheits-
charakter dieses Organismus an seinen Einzelheiten nachzuweisen
und diese wieder als Offenbarungszeugnisse zu sehen. Wieder nicht

631



menschliche Berechnung, sondern man mochte sagen: die Geistes-
gegenwart des Bibelwortes selbst ist es, dal gerade am Alten Testa-
ment, dem Teil der Bibel, der heute am meisten angegriffen ist,
diese Arbeit energisch eingesetzt hat. Basel hat schon in Bernhard
Duhm den leuchtendsten Repridsentanten der vorigen Epoche in
der alttestamentlichen Wissenschaft sein eigen nennen diirfen.
Basel darf sich rithmen, daf} die VorstoBe in die neue Epoche der
alttestamentlichen Forschung auch von ihm ausgehen. Und zwar
sind es zwei Gelehrte, die ganz unabhédngig voneinander das Alte
Testament als Buch der besonderen gottlichen Offenbarung, dem
Relativismus der bisherigen Wissenschaft trotzend, zu erweisen
suchen: Walther Eichrodt und Wilhelm Vischer.! Einig sind sie
darin, daBl die Geschichte von der Erwahlung Israels zum Heils-
volk, in dem alle Volker der Erde gesegnet sein sollen, eine wahre
Geschichte ist, die ernst zu nehmen ein notwendiges Teilstiick des
Christusglaubens ist, eine Geschichte, die ihre Aktualitdt nicht nur
nicht durch das Neue Testament verliert, sie vielmehr in diesem
erst gewinnt.

Wihrend aber Eichrodt die Ergebnisse der kritischen Forschung
zu verwerten sucht und, hinter den Bibeltext zuriickgreifend, auf
eine Rekonstruktion der historischen Tatsachen seine Darstellung
der gottlichen Offenbarung aufzabauen unternimmt, halt sich
Vischer kurzweg an den nun einmal vorliegenden Text. Diese Ver-
schiedenheit ist nicht nur methodischer Art, sondern fiithrt letzt-
lich in die Problematik des Satzes: «das Wort ward Fleisch», in
welchem Ritsel sich schon die friihchristlichen Theologen derart
verfangen haben, dal} sie sich gegenseitig vielfach nicht mehr ver-
stehen konnten. Dem eindringenden Verstand immer wieder die
letzte Definition versagend, und trotz solcher Problematik den Auf-
horchenden autoritativ in Beschlag nehmend, so und nicht anders
ist wie am Anfang noch heute das Wort Gottes die Hoffnung der
Kirche. Die Kirche hat dieses Wort nie als das Ruhekissen unter
sich, sondern immer ist es ihr als ein Feldzeichen voraus, und sie
hat es nur, indem sie sich darauf zubewegt.

' W. Eichrodt: Theologie des Alten Testaments, Bd. I, 1933. J. C. Hinrichssche

Buchhandlung, Leipzig.
W. Vischer: Das Christuszeugnis des Alten Testaments, 1. Bd. 1934, Kaiser:
Miinchen. Das Buch Vischers mag auch vom Laien mit GenuRl gelesen werden.

632



IV.

Das gottliche Wort geht nie ins Allgemeine wie irgendwelche
menschliche Lehre, bei der es jedem Einzelnen iiberlassen bleibt,
ob er sich ihrer bedienen will oder nicht. Das gottliche Wort ist
immer konkreter Anspruch an jemanden. So ist Gesetz und Weis-
sagung an Israel ergangen, nicht in die Leere des Weltganzen
hinaus. Und indem bei der AusstoBung des Messias die Grenzen
Israels gesprengt werden, geht doch das Evangelium nicht als Lite-
ratur in die hellenistische Geisteswelt hinaus, sondern als der Be-
kehrungsruf an bestimmte einzelne. Gottes Wort ist nur da er-
gangen, wo ein Mensch weill, dal} er eine Antwort schuldig ist.

Theologie ist immer in der Gefahr Literatur zu werden und zu
bleiben, ein im Allgemeinen verweilendes Wort. Theologie und Ver-
kiindigung sind darum, so eng sie auch aufeinander bezogen sind,
nicht ohne weiteres dasselbe.

Das Wort Gottes ergeht wieder an ganz bestimmte Menschen,
sie zu stellen in der konkreten Situation ihrer Gottlosigkeit, ihnen
auf den Kopf zuzusagen, dall Christus der Heilbringer gerade fiir
ihr personliches Leben ist, und sie, so wie sie sind, in Beschlag zu
nehmen fiir ein Leben im Gehorsam, das ist das Wesentliche in der
sogenannten Oxford-Gruppen-Bewegung. Es ist ein Milverstindnis,
wenn man meint, es gehe da in der Hauptsache um eine neue Pro-
Pagandamethode fiir das Christentum, oder um moderner Psycho-
logie angepaBte Pflege religiser Gefiihlserlebnisse, oder um eine
auf kurze, praktische Formeln gebrachte Ethik, und es bleibt ein
MiBverstindnis, auch wenn einem diese Meinung aus der Mitte
der Bewegung selber entgegengebracht wird. Alle diese Dinge sind
— man mag sagen: leider oder gliicklicherweise — mit dabei, aber
unter diesem allem, quer hindurch, geschieht das Einfache, auf
das es allein ankommt: Menschen werden Jiinger Jesu. Man wolle
aber nicht das Einfache herausschilen aus dem Jetzt, Hier und So
dieser eigentiimlichen Bewegung, um es fiir sich auch, aber ge-
WissermaBen rein zu haben. Das Wort Gottes ergeht nie anders als
unter der Eigentiimlichkeit eines solchen Jetzt, Hier und So. Nur
In dieser Einhegung einer riumlich und zeitlich zu datierenden
und durch Absonderlichkeiten gesonderten Gelegenheit kommt es
Zum konkreten Horen des konkreten Anspruches. Anders wandelt
Sich das Wort immer wieder zum Ideenflug, der iiber unsern Képfen
dahinbraust.

633



Gott und Menschen sind einander so inkongruent, daB} in ihrem
wirklichen Zusammenschlufl immer auch das mit dabei ist, was
Paulus die Torheit des Kreuzes genannt hat, das, was den grie-
chisch empfindenden Zuschauer als Profanation anmutet, seine
innersten #dsthetischen Gefiihle verletzt. Wir diirfen nicht mit dem
MaBstab einer schweizerisch-biirgerlichen Durchschnittsreligiositat
oder auch dem eines traditionellen Durchschnittschristentums
diese Bewegung messen und uns so an ihren massiven Amerikanis-
men drgern. Das konnten ja gerade die Echtheitszeichen sein. Ist
nicht Christus auch unter den verichtlichen Zeichen des Judentums
in die hellenistische Welt gekommen? Wir haben nur eine Mog-
lichkeit, einer derartigen Bewegung gerecht zu werden. Wir miissen
sie am Wort der Schrift priifen. Und diese Moglichkeit ist uns erst
gegeben, wenn wir uns personlich diesem MaBstab unterstellen.

Es ist nicht verwunderlich, wenn unter dem Auftrieb des Erfolges
die menschlichen Anhingsel der Bewegung nun doch eine Wichtig-
keit bekommen, daB ihr Lirm das Horen des gottlichen Wortes
stort. Dann wird eben die Bewegung ein Leerlauf, wie es deren
noch viele gibt in unserer Zeit. Hier scheint nun wieder die Schweiz
eine Aufgabe zu erfiillen. Wir hoffen, dal uns keine lokalpatrio-
tische Neigung irrefiihrt, wenn wir feststellen, dal es namentlich
die Ziircher Fiihrer sind — wir nennen nur: Theophil Spoerri und
Emil Brunner —, die in ihrer Niichternheit sich gegen Entglei-
sungen der Gruppenbewegung stemmen, die vielleicht andernorts
schon im Gange sind.

Es ist die eine und immer selbe Hoffnung der Kirche, die auch
hier aufleuchtet: das Wort des Herrn ldauft! Man erspare sich die
Miihe, die theologische Arbeit, von der oben die Rede war, und
diese Laienbewegung zu einer glatten Synthese zu bringen. Mit
Paulus wissen wir: ein Fragment Theologie, ein Fragment Verkiin-
digung in das personliche Einzeldasein hinein, aber in allem ein
und derselbe Herr, der sein Wort zu uns spricht.

V.

Das gottliche Wort richtet sich zwar immer an den Einzelnen,
baut aber gerade so immer die Gemeinde. Das heift: es gibt kein
privates Christentum, es gibt kein gelehrtes, literarisches Christen-

634



tum, es gibt auch kein Bewegungschristentum, es gibt nur die
Kirche. Die Kirche hat es gegeben, seit das Wort Gottes gehort
worden ist, die Kirche hat nie aufgehort zu existieren, und indem
sie das Wort Gottes hat, hat sie die VerheiBung der Ewigkeit. Die
Kirche kann durch Entscheidungen in historischen Augenblicken
aus der Masse der untreuen Knechte herausgelost und so dermallen
reduziert und umgeformt werden, dal der Historiker von einem
neuen Gebilde zu sprechen geneigt ist. Dem Glaubigen ist es die
eine, nie erstorbene, sich stetig weiterpflanzende Gemeinde der
Glaubigen. Diese Gemeinde ist nicht etwa wie vielleicht die Schar
der Kantianer in der Welt eine rein geistige Zusammengehorigkeit,
sondern vielmehr eine konkret sichtbare, sich da und da, je und
je versammelnde, ordentlich verfalite Gemeinschaft von solchen,
die aus einem Glauben heraus sich zum Herrn der Kirche bekennen.
Die Kirche tritt in die Sichtbarkeit als ortliche Gemeinde. So hat
sie durch die Jahrtausende existiert, so wird sie bleiben unter allen
Wandlungen der Staaten- und Kulturgeschichte bis ans Ende der
Zeiten. Fiir den Gebildeten unserer Zeit ist vielleicht nichts so die
enge Pforte, von der Christus sagt, daB sie der Eingang zum Leben
sei, wie gerade die Sakramente und die Wortverkiindigung in der
ordentlichen Gemeinde seines Wohnortes, insofern er sich damit
nicht konventionell abfinden darf, sondern sie ganz ernst nehmen
und wirklich gebrauchen soll.

Die Jungreformierten um Rudolf Grob in Ziirich haben dieses
christliche Anliegen zum Motiv ihrer zihen Arbeit gemacht: Erhal-
tung und Festigung der Gemeinde in klarer Begrenzung durch das
Schriftwort gegen falsche Verweltlichung und falsche Verinner-
lichung, und die Neubelebung der Gemeinde durch Erneuerung des
Glaubensgehorsams gegeniiber eben diesem Schriftwort. In gellen-
dem Zeitungsmanifest, wie in verborgener Arbeit von Mann zu
Mann suchen sie den Keil des gottlichen Wortes in die Gewissen
zu treiben und so Mitarbeiter zu gewinnen, um die ruinenhaften
Gemeinden ordentlich wieder aufzumauern.

Aber gerade hier findet der zunichst Unbeteiligte Griinde genug,
seine Nichtbeteiligung weiter beizubehalten. Welches ist die echte
Gemeinde? Bei dieser Frage sehen wir hinein in die Risse zwischen
den Konfessionen, zwischen den Richtungen innerhalb der Kon-
fessionen, in die furchtbar tiefe Kluft, die durch die deutschen
evangelischen Kirchen hindurchgeht, und dieser Blick zeigt uns die

635



Lage der Kirche hoffnungslos. Man versteht die aus menschlichen
Uberlegungen und historischen Betrachtungen nicht zu rechtferti-
gende Kiihnheit des Satzes: das Wort Gottes ist die Hoffnung der
Kirche, erst, wenn man weifl, der Satz wird aufrecht erhalten an-
gesichts der eben angedeuteten Lage. Mitten im religiosen Wirr-
warr dieser Zeit gibt es noch die Kirche, die allein hort auf die
Stimme ihres Hirten Jesus, und sie hat die Verheilung ewigen
Lebens. Mit dem geistigen Gewolbe unserer abendliandischen Kultur
werden auch zerrissen und eingerollt werden alle kirchlichen Schein-
gebilde. Aber am Ende, wenn man sagen mochte: nun ist alles dahin,
wird es wieder einmal heiflen: «Ich habe mir lassen iiberbleiben
siebentausend Mann, die ihre Knie nicht gebeugt haben vor dem

Baal».

VI

Mutet es nicht an wie ein christlicher Ubermut, da trotz der
bedenklichen europiischen Situation der Kirche immer noch ein
betrachtlicher Teil der geistigen und materiellen Krifte der Ge-
meinden hinausgeschickt wird in die heidnischen Lander, daBl auch
dort Gemeinde werde? «Wir konnen ohne Ubertreibung sagen, daf}
die Missionsarbeit von auBen her auf der ganzen Linie bedroht,
erschiittert und in Frage gestellt ist... Aber die tiefste Erschiitte-
rung der Mission kommt von innen her ... Die neu erwachte Er-
kenntnis... der Offenbarung Gottes hat auch die Mission... zu
den innersten Fragen der Selbstpriiffung veranlaBt.» ' Diese Sitze
eines Missionsmannes sehen nicht nach Unbekiimmertheit aus. Es
gibt tatsichlich fiir ein kritisches Denken keine einzige innerwelt-
liche Begriindung mehr, welche die fortgesetzten Anstrengungen
der Mission rechtfertigen konnten. Angriffe gegen die Mission von
Fernstehenden haben etwas Komisches an sich, da sie gewohnlich
ahnungslos sind in bezug auf die realen Erdstolle, denen das Ge-
biude der Missionsarbeit gegenwirtig ausgesetzt ist. Wenn diese
trotzdem weitergeht, so allein aus der Begriindung und der Kraft
des gottlichen Wortes heraus, das zugleich Gebot, Verheiung und
Inhalt dieses Botendienstes gibt.

! Karl Hertenstein. Die Mission als theologisches Problem, Furche-Verlag,
Berlin 1933, S. 18 f.

636



Das Leben aus Christus ist das offentliche Geheimnis unserer
Welt, trotz hohen Kirchtiirmen, Glockengeldute und Pressedienst
immer noch und immer wieder «in Gott verborgen». Fiir sehende
Augen ist es ein «Zeichen», wie die christliche Mission, eines der
erstaunlichsten Abenteuer der Menschheit, dem GroBteil auch der
gebildeten Menschen unbekannt bleibt.

Auch hier hat die schweizerische Kirche voraussichtlich ihre
besondere Aufgabe, und wieder ist es eine Schwiche, die in der
gottlichen Umkehrung Stirke bedeutet. Die Schweiz ist als Land
ohne Kolonien und ohne imperialistische Tendenz vielleicht gegen-
wirtig und in der ndchsten Zukunft der Ort, von dem aus die Sen-
dung christlicher Boten am glaubwiirdigsten erfolgt.

VIIL

So fragwiirdig uns heute schon Nietzsches Entwurf des Uber-
menschen — dieser barbarische Traum unserer GroBmannssucht
— geworden ist, vielleicht gerade weil die blonden Heroen aus dem
Buch ins Leben getreten sind, so furchtbar wahr bleibt seine Zeich-
nung des letzten Menschen. Nietzsche trifft sich darin mit der
biblischen Enderwartung, dal die Geschichte nicht einlinig, sondern
doppelendig ausgeht. Die Hoffnung der Kirche ist nicht Allerwelts-
hoffnung. Die Kirche hat nicht mehr als die VerheiBung, hindurch-
gerettet zu werden wie die Arche durch die grofie Flut. Wie die
Insassen der Arche nur durch den Bretterboden getrennt von der
Tiefe, sind die Menschen in der Kirche nur durch das Wort Gottes
getragen iiber dem Abgrund des Weltgerichtes.

Wenn wir uns erlaubten, auf eine besondere kirchengeschicht-
liche Verantwortung der Schweiz in der Gegenwart hinzuweisen,
so mochten wir, auch wenn man uns zustimmt, dal wir die histo-
rische Lage richtig sehen, das nicht als an und fiir sich giiltig be-
hauptet haben. Der historische Augenblick kann geniitzt oder ver-
saumt werden. Die Entscheidung dariiber liegt zunichst — ist es
bei Entscheidungen nicht immer so? — in einer ganz kleinen, aus
einem gewissen Abstand vielleicht schon nicht mehr bemerkbaren
Wendung: entweder horchen wir auf das Wort Gottes in der Heili-
gen Schrift Alten und Neuen Testaments, oder wir leben daran
vorbei.

637



	Die Hoffnung der Kirche

