
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 10

Artikel: Die Hoffnung der Kirche

Autor: Spörri, Gottlob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 2. Jahrgang Februar 1935 Heft 10

Die Hoffnung der Kirche
von Gottlob Spörri

I.

In der Weissagung der Bibel treffen wir wiederholt auf das Bild,
daß der Himmel sich zusammenrollen werde, wie man eine Buch-

rolle einrollt. Wir erleben heute, wie das geistige Gewölbe, das man
europäische Kultur nennt, das weit über unsern Kontinent hinaus
die Völker überspannt, zusammenschrumpft und im Begriff ist,
eingerollt zu werden. Wie wird es inmitten dieser geistigen
Katastrophe der christlichen Kirche ergehen? Nach der Kirche im be-
Sondern zu fragen, haben sich auch diejenigen wieder bequemt, die
noch vor kurzem dachten, die kirchliche Entwicklung vollziehe
Slch günstigstenfalls als eine Funktion der allgemein-kulturellen
Entwicklung, aber doch noch eher als lautloses Eingehen einer
überalterten Frühform westlicher Kultur. Wir erleben jetzt, daß

entscheidende Kämpfe nicht stattfinden zwischen den Universitäten
oder gar den literarischen Salons und den revolutionären Mächten,
wohl aber zwischen den letztgenannten und der Kirche.

Wir sind wohl alle erstaunt, daß man mit einem nach weltlichen
Gegriffen so ohnmächtigen Gebilde, wie es die deutschen evangelischen

Kirchen sind, nicht rascher fertig wird, nachdem man sie im
totalitären Staat als ungehörig empfindet. Aber eigentlich müßten
^tr nicht so erstaunt sein, wir wenigstens nicht, die wir wissen, daß
ohristliche Kirche mehr ist als ein Einzelfaktor einer Kultur, die
^lr denken, daß eines Tages die ganze große europäische Kultur
"or noch gewertet werden möchte als Nebenprodukt, allerdings

relativ kostbares Nebenprodukt, der Kirchengeschichte.
Eainit sollen keineswegs vorschnell auf Grund der nicht durch-
aus klaren Erfahrungen der letzten Monate baldige Triumphe
'er Kirche angesagt werden. Wir halten uns viel mehr an das Bibel-
^°rt, «daß das Gericht anfange beim Hause Gottes». Das heißt, daß

625



Zeiten des Untergangs immer auch Zeiten des Leidens und Sterbens

für die christliche Gemeinde sind. Aber indem sie gerade darauf
gefaßt sein muß, daß sie in hervorragender Weise, sozusagen als

pars pro toto, die Katastrophe dieser Zeit an sich erfahren wird,
darf die Kirche zugleich doch auch das andere Wort festhalten:
«Sterbende, und siehe, wir leben, Gezüchtigte und doch nicht
getötet». Das heißt: die Kirche hat eine Hoffnung, die mitten im Tode
nicht erlischt.

Wir werden im Folgenden von dieser Hoffnung reden im Blick
auf unsere schweizerische protestantische Kirche, nicht nur deshalb,

weil wir hier als in das Nächstliegende den besten Einblick haben,

vielmehr auch darum, weil die Möglichkeit besteht, daß die kleine
Schweiz wieder einmal als Stützpunkt diene im Kampf des

europäischen Protestantismus. Gott liebt es, das Kleine zu gebrauchen.
Daß den Protestanten dünkt, im Protestantismus werde der geistige
Kampf weniger durchflochten von machtpolitischen Momenten als

im Katholizismus, und trete deshalb das eigentliche Wesen der

Kirche klarer zutage, darf wohl ohne weitere Auseinandersetzung
einfach angemerkt werden.

II.

Die eine Hoffnung der Kirche ist diese, daß sie auf ewigen Grund,

nämlich auf das göttliche Wort, gestellt ist. Wem kommt nicht bei

jener Weissagung vom Himmelsschwund der Satz Jesu in den Sinn:

«Himmel und Erde werden vergehen, aber meine Worte werden nicht

vergehen»? Das ewige göttliche Wort schwebt nicht als zeitlose

Größe, distanziert, über der Geschichte, sondern es ist der Kirche

anvertraut, in die Geschichte hineingegeben, um sich je und je als

Wort «zur Lage» zu bewähren. Daß gerade heute das Wort Gottes

sich als erschütternd gegenwärtig erweist, das macht die Kirche
hoffen. Nicht menschliche Vorbedachtheit, sondern die Vorsehung
des Herrn der Kirche ist es, wenn in dem Augenblick, da die Kirche

in den Kampf genötigt wird, das Schwert, eben das Wort Gottes,

frisch geschliffen ihr zur Hand ist. Einer der Führer der Bekenntnis-
kirche in Deutschland hat uns gesagt, man könne sich die heutige

Entwicklung der kirchlichen Dinge nicht vorstellen ohne die
Anwesenheit Karl Barths in Deutschland nicht erst zur Zeit des

Kampfes, sondern in den Jahren vorher. Karl Barth wird seiher ei»'

626



verstanden sein: das liegt nicht in seiner Persönlichkeit begründet,
die man sich anders wünschen könnte, viel mehr in der von ihm
geleisteten theologischen Arbeit. Wer aber will das voraus gewußt
haben, daß Studien eines Schweizer Pfarrers über den Römerbrief
im Jahre 1918 in der Weise bedeutungsvoll werden würden für die

Entscheidungen zwischen Kirche und Staat im deutschen Reich nach
1933, wie es jetzt zutage liegt?

Worin bestand die Zurüstung zum Kampf? Wehrlos wie irgendein
vor tausend und Hunderten von Jahren gesprochenes Wort war das

Wort der Heiligen Schrift den Menschen in die Hände gegeben. Und
die christlichen Denker und Forscher des 18. und 19. Jahrhunderts
haben herzhaft, was ihnen preisgegeben war, angefaßt, um es dem

Zeitgeist gemäß zu deuten und umzudeuten. Aus der persönlichen
Offenbarung der Geheimnisse Gottes wurden Vernunftwahrheiten,
die man nur von antiken Irrtümern reinigen mußte. Aus der
Heilsgeschichte wurden religionsgescliichtliche Bruchstücke, aus dem

Anspruch des Herrn Anweisungen und Beispiele für die moralische
Bildung freier Persönlichkeiten. Die Kirche achtete kaum darauf,
daß im gleichen Maße, wie sich das Schriftwort im Gebrauch
wandelte, sich auch die Kirche selber verwandelte aus dem Volk der
Erwählten in ein Sammelbecken für religiöse Erlebnisse, daß sie

ihre EwigkeitsVerheißung hingab und eine bloße Zeitgröße wurde
nift der ganzen Veränderlichkeit und Hinfälligkeit der Zeitgrößen.

In der Schweiz war es vor allen Hermann Kutter, der Prediger
im Neumünster, der in seiner Verkündigung das Wort Gottes wieder
einfach Wort Gottes sein ließ, und damit die Erkenntnis vieler
seiner Hörer kurzweg umstülpte: nicht mehr war das Bibelwort
auch ein Moment der geistigen Entwicklung der Menschheit,
sondern alle Entwicklung der abendländischen Welt steht unter der
Herrschaft des göttlichen Wortes. Kutter zeigte dies besonders an
zwei Entwicklungslinien, nämlich auf philosophischem Gehi,et am
Idealismus und im politisch-wirtschaftlichen Bereich am Sozialismus.
Nun i^t auch die Christengemeinde nicht bloß eine mehr oder weniger

wichtige geschichtliche Einzelheit, mitbewegt in der Erscheinungen

Flucht, vielmehr ist das, was die Christengemeinde
zusammenhält, nämlich die Verheißung des Reiches Gottes, zugleich auch
der Fluchtpunkt, auf den alle Linien zeitlich-weltlichen Geschehens

zustrebend oder wegeilend ausgerichtet sind. Nicht die
Weltgeschichte ist das Weltgericht, vor das auch di,e Bibel und ihre Aus-

627



Wirkungen zitiert sind, um auf ihren Offenbarungsgehalt hin geprüft
zu werden, sondern der Christus der Bibel ist der Weltenrichter, und
im Für und Wider ihn entwirrt sich erst alles Geschehen in der
Welt zu einer sinnvollen Geschichte. Doch gerade ipdem Kutter das

Evangelium als dem geheimen Beweger und Lenker aller lebendigen
Bewegung unserer Zeit darzutun sich bemüht, geschieht es auch ihm
noch, daß in gefährlicher Vermengung Zeitbedingtes göttlich
gepriesen wird.

Hier wird Karl Barth — zunächst von Kutter auf die Bibel als

Gottes Wort für heute verwiesen — in die radikalere Entdeckung
hineingetrieben: die Bibel ist das «verbum alienum», das fremde
Wort, und gerade als solches das göttliche Wort; denn — und das

ist der Grundzug aller Barthschen Äußerungen — Gott ist nicht ein

Inhalt menschlichen Denkens, Erlebens, Wollens, Gott ist absolut,
das heißt Gott ist nicht Mensch und der Mensch nicht Gott; wie
sollte Gottes Wort uns anders als fremd vorkommen? Theologie ist
nichts anderes als die Bemühung, das fremde Wort Gottes, wie es

uns aus der Bibel entgegentönt, möglichst rein zu hören durch alle
störenden Geräusche des Zeitgeistes hindurch. Zeitweilig erscheint
Barth verrannt und verbohrt, wie er sich in Leidenschaft für diese

einseitige Auffassung seines Berufes wehrt und sich ausschließlich
diesem «Hören» widmet. Aber als nun im Völkischen eine neue,

gegenwartsnahe Offenbarung Gottes proklamiert wird, da ist die

Lehre Barths von dem verbum alienum als der allein echten
Kundgebung Gottes der Damm, der die christliche Kirche abdichtet gegen
die trüben Fluten des modernen Synkretismus.

So geschah die Zurüstung der Gemeinde zum Kampf, daß ihr das

Wort Gottes als Gegenwärtiges gegeben wurde, nicht zeitgemäß

in dem Sinne, daß es aus dem Zeitgeist geboren wäre, sondern
zeitgemäß insofern, als in diesem Wort der ewige, absolute Gott dem

Menschen der Gegenwart begegnet. Solche Zurüstung kann nie das

Unternehmen eines Einzelnen sein, um den sich die Gemeinde seiner

Anhänger schart. Gott zeigt, daß er selber am Werk ist, indem er

aus seiner Gemeinde, die nie und nimmer gleichzusetzen ipt mit

der Anhängerschaft eines Menschen, verschiedene Werkzeuge
erweckt, die nebeneinander, aber durchaus nicht in menschlicher
Übereinkunft, an der gleichen Sache arbeiten. Indem sich in ihren
Aussagen das göttliche Wort verschiedenartig bricht, kommt es gerade

so zum Aufmerken auf die Offenbarung, die wohl i n menschlicher

628



Verkündigung, aber ni,cht identisch mit der menschlichen Rede
da ist.

Neben Karl Barth sind für die Schweiz noch zu nennen: Emil
Brunner und Eduard Thurneysen. Während Barth sozusagen die
Fahne des Gotteswortes inmitten der Kirche sorgfältig entfaltet und

aufpflanzt mit der Getrostheit, daß in diesem Zeichen die Kirche
sich gegen die wildesten Anstürme der Welt behaupten wird, wirft
Brunner dieses gleiche Feldzeichen da und dort mitten hinein in die

dichtesten Knäuel der feindlichen Macht, ganz gewiß, daß in diesem
Zeichen die feindlichen Haufen auseinandergesprengt werden.
Scheinbar nur vom Moment bestimmt, in Wirklichkeit aber in einer
ihm vielleicht selber anfänglich unbewußten, vom Inhalt der
Botschaft angeordneten Systematik besetzt Brunner die entscheidenden
Punkte in der feindlichen Aufstellung, immer zugleich einen
entscheidenden Punkt der biblischen Botschaft aufhellend. In der

ersten seiner großen Schriften, «Die Mystik und das Wort», geht es

um die Basis der Theologie, das ist das Wort Gottes in der Bibel,
und zugleich wird die Erlebnistheologie Schleiermachers als ein
Schaden der Kirche angeprangert. Das zweite Hauptwerk, «Der
Mittler», befaßt sich mit dem zentralen Inhalt der christlichen Theologie,

das ißt Christus, und dies geschieht, indem für den Gottmenschen

der biblischen Offenbarung der Platz beansprucht wird, der
in der Kirche — namentlich durch den Einfluß Ritschis und der
Ritschlianer — zur Zeit vielfach ausgefüllt ist von der mit Mitteln
der heutigen Geschichtswissenschaft konstruierten historischen
Persönlichkeit Jesu. In einem dritten Werk, «Das Gebot und die

Ordnungen», ißt die Rede vom Lehen unter dem Evangelium, und
hei dieser Gelegenheit soll die Kirche abgeriegelt werden gegen eine
bereits im Schatten von Barths Schrifttheologie nachgewachsene
Immanenztheologie — vertreten von einer Front, die von dem
Sozialisten Tillich bis zu dem Nationalisten Gogarten reicht — eine
Theologie, die innerweltliche Faktoren, losgelöst von der Heiligen
Schrift, in ihrem Offenbarungsgehalt zu werten unternimmt.

Persönlich Barth am nächsten stehend, ist Thurneysen eigentlich
Hoch mehr als Brunner Barth gegenüber ein Eigenartiger. Wichtiger
als die von ihm veröffentlichte Literatur ist sein Dienst als Pfarrer
*n der Gemeinde, der sich natürlich der Schilderung entzieht.

Daß der Geist Gottes nicht aufgeht in Buchinhalten und darum
nicht identisch ist mit dem «Geist» einer Literaturrichtung, noch

629



weniger aber gleichzusetzen mit den unmittelbaren Auswirkungen
einer Persönlichkeit, und so zu verwechseln mit der seelischen

Bewegtheit eines kleinen oder großen Menschenkreises, daß die
Gemeinde Gottes keine Lesergemeinde eines großen Schriftstellers und
keine Personalgemeinde eines tiefen Seelsorgers ist, daß der Geist

Gottes, wohl in all dem wirkend, doch darüber bleibt als der Herr
aller, und die Gemeinde wohl in solchen Gruppierungen in Erscheinung

treten mag und doch in ihrer Ganzheit und Reinheit die
unerkannte, nur Gott bekannte ist, daß wir das wissen, dazu sind,
gleichsam als Widerlager und Bogen, ins Gemäuer der Kirche
eingebaut so grundverschiedene Männer wie zum Beispiel Barth und

Thurneysen, die sich doch — eben wie das Mauerwerk — «inlöslich
verbunden wissen durch die ewige Gnade des gemeinsamen Herrn.

Um eine bessere Bezeichnung verlegen, hat man gerne gesagt:
«Karl Barth und seine Freunde». Sachliche Bezeichnungen wie

dialektische Theologie oder Theologie der Krisis, Theologie der

Transzendenz gerieten am Wesentlichen vorbei, da dies Wesentliche

ja das ganz Einfache war, daß man wieder glaubte an den

Gott in der Bibel. Aber die Formulierung «Karl Barth und Freunde»

war auch unglücklich, weil sie das Mißverständnis ermöglichte, es

handle sich um freundschaftliche Übereinkunft von einigen
Theologen. Selbstverständlich wird nun alles stutzig, wenn sich
nachträglich an dem Streitgespräch zwischen Barth und Brunner zeigt,
daß es mit der Freundschaft gar nicht so weit her ist. Ist man sich

darüber klar, daß die Gemeinschaft von jeher in der Hauptsache
darin bestand, daß man auf beiden Seiten sich auszurichten
versuchte auf das göttliche Wort hin, so braucht man auch nicht
erstaunt zu sein, wenn man — sagen wir wi(eder: auf beiden Seiten

— noch nicht dermaßen genau auf den gemeinsamen Treffpunkt
eingestellt ist, daß man in gewissen Erörterungen aneinander
vorbeitrifft.

Vor etwa zehn Jahren habe ich in dieser Zeitschrift die

Vermutung auszusprechen gewagt, Karl Barth werde am Ende allein
stehen als Vertreter seiner Theologie. Ich könnte mir jetzt auf

meine Voraussicht etwas zugute tun, muß aber vielmehr erklären,
daß jene Voraussage aus einer durchaus uiigeistlichen Denkweise
heraus gemacht wurde, geschult nicht an der Geschichte der Kirche

Christi, sondern des Cäsarenreiches. In der Kirche gilt der Satz

Calvins: «Es ist um di,e Kirche geschehen, wo ein einzelner mehr

630



vermag als alle übrigen zusammen». Weil es aber Gott nicht
zuläßt, daß es um seine Kirche geschehen ist, darum wird er auch

seinen Dienern die splendid Isolation nehmen, sei es, daß er dem

Einzelgänger den Glanz raubt, oder daß dieser seine Alleinigkeit
aufgibt. Barth hat in einer seiner letzten Predigten daraufhin
gewiesen, daß das Wörtlein «allein» in den Evangelien nur Jesus

Christus zugeordnet ist.
Was Barth an Brunner rügt, ist die Sorglosigkeit, mit der sich

dieser in die Auseinandersetzung mit den glaubensfremden
Behauptungen einläßt. Barth vermutet, Brunner könnte gleichsam
im Lärm des Gefechtes einmal das Rückzugssignal überhören und

vom Lager abgeschnitten werden, das heißt die klare Zustimmung
zum Bekenntnis der Gemeinde Christi an entscheidendem Punkte
vermissen lassen. Eine solche Gefahr ist nicht schlechthin zu leugnen.
Aber gilt nicht für jeden christlichen Lehrer: «Wer meint, er stehe,
der sehe zu, daß er nicht falle!»? Man möchte sagen, wohl dem, dem

man seine Gefahr so deutlich vorhalten kann, wie man sie Brunner
aufzuweisen vermag. Barth findet, das Wort Gottes habe es als

Wort Got tes gar nicht nötig, daß man sich seinetwegen in solche
Diskussionen wirft, wie es Brunner tut. Das mag sein, aber vielleicht
ist es die persönliche Not ei,nes Denkers wie Brunner, zu solchen

Ringkämpfen immer wieder antreten zu müssen, und wer will drein
reden, wenn Gott sich auch einen derartigen Ringkämpfer als seinen
Diener gefallen läßt?

Brunner wirft Barth vor, er verbarrikadiere sich gegen die Welt
und den natürlichen Menschen in einem der Bibel selber fremden
biblizLstischen Radikalismus, der der Welt und dem Menschen eine
Eigengesetzlichkeit einräumt, wie es die kirchliche Theologie bisher
nie getan. Es liegt nahe, daß der Weg zur Klarheit eine erneute
Vertiefung in das Wort der Schrift ist.

III.

Nachdem di,e historisch-philologische Arbeit der vorigen
Generationen — um im Bilde zu reden — den Organismus der Offen-
barungsurkunde auf seine chemischen Bestandteile analysiert hat, ist
es nunmehr die Aufgabe der Bibelwissenschaft, den Ganzheits-
charakter dieses Organismus an seinen Einzelheiten nachzuweisen
uml diese wieder als Offenbarungszeugnisse zu sehen. Wieder nicht

631



menschliche Berechnung, sondern man möchte sagen: die

Geistesgegenwart des Bibelwortes selbst ist es, daß gerade am Alten Testament,

dem Teil der Bibel, der heute am meisten angegriffen ist,
diese Arbeit energisch eingesetzt hat. Basel hat schon in Bernhard
Duhm den leuchtendsten Repräsentanten der vorigen Epoche in
der alttestamentlichen Wissenschaft sein eigen nennen dürfen.
Basel darf sich rühmen, daß die Vorstöße in die neue Epoche der
alttestamentlichen Forschung auch von ihm ausgehen. Und zwar
sind es zwei Gelehrte, die ganz unabhängig voneinander das Alte
Testament als Buch der besonderen göttlichen Offenbarung, dem

Relativismus der bisherigen Wissenschaft trotzend, zu erweisen
suchen: Walther Eichrodt und Wilhelm Vischer.1 Einig sind sie

darin, daß die Geschichte von der Erwählung Israels zum Heilsvolk,

in dem alle Völker der Erde gesegnet sein sollen, eine wahre
Geschichte ist, die ernst zu nehmen ein notwendiges Teilstück des

Christusglaubens ist, eine Geschichte, die ihre Aktualität nicht nur
nicht durch das Neue Testament verliert, sie vielmehr in diesem

erst gewinnt.
Während aber Eichrodt die Ergehnisse der kritischen Forschung

zu verwerten sucht und, hinter den Bibeltext zurückgreifend, auf
eine Rekonstruktion der historischen Tatsachen seine Darstellung
der göttlichen Offenbarung aufzubauen unternimmt, hält sich

Vischer kurzweg an den nun einmal vorliegenden Text. Diese

Verschiedenheit ist nicht nur methodischer Art, sondern führt letztlich

in die Problematik des Satzes: «das Wort ward Fleisch», in
welchem Rätsel sich schon die frühchristlichen Theologen derart
verfangen haben, daß sie sich gegenseitig vielfach nicht mehr
verstehen konnten. Dem eindringenden Verstand immer wieder die
letzte Definition versagend, und trotz solcher Problematik den
Aufhorchenden autoritativ in Beschlag nehmend, so und nicht anders

ist wie am Anfang noch heute das Wort Gottes die Hoffnung der
Kirche. Die Kirche hat dieses Wort nie als das Ruhekissen unter
sich, sondern immer ist es ihr als ein Feldzeichen voraus, und sie

hat es nur, indem sie sich darauf zubewegt.

1 W. Eichrodt: Theologie des Alten Testaments, Bd. I, 1933. J. C. Hinrichssche

Buchhandlung, Leipzig.
W. Vischer: Das Christuszeugnis des Alten Testaments, 1. Bd. 1934, Kaiser,

München. Das Buch Vischers mag auch vom Laien mit Genuß gelesen werden.

632



IV.
Das göttliche Wort geht nie ins Allgemeine wie irgendwelche

menschliche Lehre, hei, der es jedem Einzelnen überlassen bleibt,
ob er sich ihrer bedienen will oder nicht. Das göttliche Wort ist
immer konkreter Anspruch an jemanden. So ist Gesetz und
Weissagung an Israel ergangen, nicht in di^ Leere des Weltganzen
hinaus. Und indem hei der Ausstoßung des Messias die Grenzen
Israels gesprengt werden, geht doch das Evangelium nicht als

Literatur in die hellenistische Geisteswelt hinaus, sondern als der
Bekehrungsruf an bestimmte einzelne. Gottes Wort ist nur da

ergangen, wo ein Mensch weiß, daß er eine Antwort schuldig ist.
Theologie ist immer in der Gefahr Literatur zu werden und zu

bleiben, ein im Allgemeinen verweilendes Wort. Theologie und
Verkündigung sind darum, so eng sie auch aufeinander bezogen sind,
nitcht ohne weiteres dasselbe.

Das Wort Gottes ergeht wieder an ganz bestimmte Menschen,
sie zu stellen in der konkreten Situation ihrer Gottlosigkeit, ihnen
auf den Kopf zuzusagen, daß Christus der Heilbringer gerade für
ihr persönliches Leben ist, und sie, so wie sie sind, in Beschlag zu
nehmen für ein Leben im Gehorsam, das ist das Wesentliche in der

sogenannten Oxford-Gruppen-Bewegung. Es ist ein Mißverständnis,
wenn man meint, es gehe da in der Hauptsache um eine neue
Propagandamethode für das Christentum, oder um moderner Psychologie

angepaßte Pflege religiöser Gefühlserlebnisse, oder um eine
auf kurze, praktische Formeln gebrachte Ethik, und es bleibt ein
Mißverständnis, auch wenn einem diese Meinung aus der Mitte
der Bewegung selber entgegengebracht wird. Alle diese Dinge sind

man mag sagen: leider oder glücklicherweise — mit dabei, aber
unter diesem allem, quer hindurch, geschieht das Einfache, auf
das es allein ankommt: Menschen werden Jünger Jesu. Man wolle
aber ni,cht das Einfache herausschälen aus dem Jetzt, Hier und So

dieser eigentümlichen Bewegung, um es für sich auch, aber
gewissermaßen rein zu haben. Das Wort Gottes ergeht nie anders als

Unter der Eigentümlichkeit eines solchen Jetzt, Hier und So. Nur
ln dieser Einhegung einer räumlich und zeitlich zu datierenden
Und durch Absonderlichkeiten gesonderten Gelegenheit kommt es

zum konkreten Hören des konkreten Anspruches. Anders wandelt
Slch das Wort immer wieder zum Ideenflug, der über unsern Köpfen
dahinbraust.

633



Gott und Menschen sind einander so inkongruent, daß in ihrem
wirklichen Zusammenschluß immer auch das mit dabei ist, was
Paulus die Torheit des Kreuzes genannt hat, das, was den
griechisch empfindenden Zuschauer als Profanation anmutet, seine

innersten ästhetischen Gefühle verletzt. Wir dürfen nicht mit dem
Maßstab einer schweizerisch-bürgerlichen Durchschnittsreligiosität
oder auch dem eines traditionellen Durchschnittschristentums
diese Bewegung messen und uns so an ihren massiven Amerikanis-
men ärgern. Das könnten ja gerade die Echtheitszeichen sein. Ist
nicht Christus auch unter den verächtlichen Zeichen des Judentums
in die hellenistische Welt gekommen? Wir haben nur eine
Möglichkeit, einer derartigen Bewegung gerecht zu werden. Wir müssen
sie am Wort der Schrift prüfen. Und diese Möglichkeit ist uns erst
gegeben, wenn wir uns persönlich diesem Maßstab unterstellen.

Es ist nicht verwunderlich, wenn unter dem Auftrieb des Erfolges
die menschlichen Anhängsel der Bewegung nun doch eine Wichtigkeit

bekommen, daß ihr Lärm das Hören des göttlichen Wortes
stört. Dann wird eben die Bewegung ein Leerlauf, wie es deren

noch viele gibt in unserer Zeit. Hier scheint nun wieder die Schweiz
eine Aufgabe zu erfüllen. Wir hoffen, daß uns keine lokalpatriotische

Neigung irreführt, wenn wir feststellen, daß es namentlich
die Zürcher Führer sind — wir nennen nur: Theophil Spoerri und
Emil Brunner —, die in ihrer Nüchternheit sich gegen Entgleisungen

der Gruppenbewegung stemmen, die vielleicht andernorts
schon im Gange sind.

Es ist die eine und immer seihe Hoffnung der Kirche, die auch

hier aufleuchtet: das Wort des Herrn läuft! Man erspare sich die

Mühe, die theologische Arbeit, von der oben die Rede war, und
diese Laienbewegung zu einer glatten Synthese zu bringen. Mit
Paulus wissen wir: ein Fragment Theologie, ein Fragment Verkündigung

in das persönliche Einzeldasein hinein, aber in allem ein
und derselbe Herr, der sein Wort zu uns spricht.

V.

Das göttliche Wort richtet sich zwar immer an den Einzelnen,
baut aber gerade so immer die Gemeinde. Das heißt: es gibt kein

privates Christentum, es gibt kein gelehrtes, literarisches Christen-

634



tum, es gibt auch kein Bewegungschristentum, es gibt nur die

Kirche. Die Kirche hat es gegeben, seit das Wort Gottes gehört
worden ist, die Kirche hat ni(e aufgehört zu existieren, und indem
sie das Wort Gottes hat, hat sie die Verheißung der Ewigkeit. Die
Kirche kann durch Entscheidungen in historischen Augenblicken
aus der Masse der untreuen Knechte herausgelöst und so dermaßen
reduziert und umgeformt werden, daß der Historiker von einem

neuen Gebilde zu sprechen geneigt ist. Dem Gläubigen ist es die

ei,ne, nie erstorbene, sich stetig weiterpflanzende Gemeinde der

Gläubigen. Diese Gemeinde ist nicht etwa wie vielleicht die Schar

der Kantianer in der Welt eine rein geistige Zusammengehörigkeit,
sondern vielmehr eine konkret sichtbare, sich da und da, je und

je versammelnde, ordentlich verfaßte Gemeinschaft von solchen,
die aus einem Glauben heraus sich zum Herrn der Kfrche bekennen.
Die Kirche tritt in die Sichtbarkeit als örtliche Gemeinde. So hat
sie durch di,e Jahrtausende existiert, so wird sie bleiben unter allen
Wandlungen der Staaten- und Kulturgeschichte bis ans Ende der
Zeiten. Für den Gebildeten unserer Zeit ist vielleicht nichts so die

enge Pforte, von der Christus sagt, daß sie der Eingang zum Leben
sei, wie gerade die Sakramente und die Wortverkündigung in der
ordentlichen Gemeinde seines Wohnortes, insofern er sich damit
nicht konventionell abfinden darf, sondern sie ganz ernst nehmen
und wirklich gebrauchen soll.

Die Jungreformierten um Rudolf Grob in Zürich haben dieses

christliche Anliegen zum Motiv ihrer zähen Arbeit gemacht: Erhaltung

und Festigung der Gemeinde in klarer Begrenzung durch das

Schriftwort gegen falsche Verweltlichung und falsche Verjnner-
lic'hung, und die Neubelebung der Gemeinde durch Erneuerung des

Glaubensgehorsams gegenüber eben diesem Schriftwort. In gellendem

Zeitungsmanifest, wie in verborgener Arbeit von Mann zu

Mann suchen sie den Kei,l des göttlichen Wortes in die Gewissen

zu treiben und so Mitarbeiter zu gewinnen, um die ruinenhaften
Gemeinden ordentlich wieder aufzumauern.

Aber gerade hier findet der zunächst Unbeteiligte Gründe genug,
seine Nichtbeteiligüng weiter beizubehalten. Welches ist die echte

Gemeinde? Bei di,eser Frage sehen wir hinein in die Risse zwischen
den Konfessionen, zwischen den Richtungen innerhalb der
Konfessionen, in die furchtbar tiefe Kluft, die durch die deutschen

evangelischen Ki,rchen hindurchgeht, und dieser Blick zeigt uns die

635



Lage der Kirche hoffnungslos. Man versteht die aus menschlichen
Überlegungen und historischen Betrachtungen nicht zu rechtfertigende

Kühnheit des Satzes: das Wort Gottes ist die Hoffnung der
Kirche, erst, wenn man weiß, der Satz wird aufrecht erhalten
angesichts der eben angedeuteten Lage. Mitten im religiösen Wirrwarr

dieser Zeit gibt es noch die Kirche, die allein hört auf die
Stimme ihres Hirten Jesus, und sie hat die Verheißung ewigen
Lebens. Mit dem geistigen Gewölbe unserer abendländischen Kultur
werden auch zerrissen und eingerollt werden alle kirchlichen
Scheingebilde. Aber am Ende, wenn man sagen möchte: nun ist alles dahin,
wird es wieder einmal heißen: «Ich habe mi,r lassen überbleiben
siebentausend Mann, die ihre Knie nicht gebeugt haben vor dem
Baal».

VI.

Mutet es nicht an wie ein christlicher Übermut, daß trotz der
bedenklichen europäischen Situation der Kirche immer noch ein
beträchtlicher Teil der geistigen und materiellen Kräfte der
Gemeinden hinausgeschickt wird in die heidnischen Länder, daß auch

dort Gemeinde werde? «Wir können ohne Übertreibung sagen, daß

di,e Missionsarbeit von außen her auf der ganzen Linie bedroht,
erschüttert und in Frage gestellt ist Aber die tiefste Erschütterung

der Mission kommt von innen her Die neu erwachte
Erkenntnis der Offenbarung Gottes hat auch die Mission zu
den innersten Fragen der Selbstprüfung veranlaßt.» 1 Diese Sätze

eines Missionsmannes sehen nicht nach Unbekümmertheit aus. Es

gibt tatsächlich für ein kritisches Denken keine einzige innerweltliche

Begründung mehr, welche die fortgesetzten Anstrengungen
der Mission rechtfertigen könnten. Angriffe gegen di,e Mission von
Fernstehenden haben etwas Komisches an sich, da sie gewöhnlich
ahnungslos sind in bezug auf die realen Erdstöße, denen das

Gebäude der Missionsarbelt gegenwärtig ausgesetzt ist. Wenn diese

trotzdem weitergeht, so allein aus der Begründung und der Kraft
des göttlichen Wortes heraus, das zugleich Gebot, Verheißung und

Inhalt dieses Botendienstes gibt.

1 Karl Hertenstein. Die Mission als theologisches Problem, Furche-Verlag,
Berlin 1933, S. 18 f.

636



Das Leben aus Christus ist das öffentliche Geheimnis unserer
Welt, trotz hohen Kirchtürmen, Glockengeläute und Pressedienst
immer noch und immer wieder «in Gott verborgen». Für sehende

Augen ist es ein «Zeichen», wie die christliche Mission, eines der
erstaunlichsten Abenteuer der Menschheit, dem Großteil auch der
gebildeten Menschen unbekannt bleibt.

Auch hier hat die schweizerische Kirche voraussichtlich ihre
besondere Aufgabe, und wieder ist es eine Schwäche, die in der

göttlichen Umkehrung Stärke bedeutet. Die Schweiz ist als Land
ohne Kolonien und ohne imperialistische Tendenz vielleicht gegenwärtig

und in der nächsten Zukunft der Ort, von dem aus die
Sendung christlicher Boten am glaubwürdigsten erfolgt.

VII.

So fragwürdig uns heute schon Nietzsches Entwurf des

Übermenschen — dieser barbarische Traum unserer Großmannssucht

— geworden ist, vielleicht gerade weil die blonden Heroen aus dem
Buch ins Leben getreten sind, so furchtbar wahr bleibt seine Zeichnung

des letzten Menschen. Nietzsche trifft sich darin mit der

biblischen Enderwartung, daß die Geschichte nicht einlinig, sondern

doppelendig ausgeht. Die Hoffnung der Kirche ist nicht Allerwelts-
hoffnung. Die Kirche hat nicht mehr als die Verheißung, hindurchgerettet

zu werden wie die Arche durch die große Flut. Wie die
Insassen der Arche nur durch den Bretterboden getrennt von der
Tiefe, sind die Menschen in der Kirche nur durch das Wort Gottes

getragen über dem Abgrund des Weltgerichtes.
Wenn wir uns erlaubten, auf eine besondere kirchengeschichtliche

Verantwortung der Schweiz in der Gegenwart hinzuweisen,
so möchten wir, auch wenn man uns zustimmt, daß wir die
historische Lage richtig sehen, das nicht als an und für sich gültig
behauptet haben. Der historische Augenblick kann genützt oder
versäumt werden. Die Entscheidung darüber liegt zunächst — ist es

bei Entscheidungen nicht immer so? — in einer ganz kleinen, aus
einem gewissen Abstand vielleicht schon nicht mehr bemerkbaren
Wendung: entweder horchen wir auf das Wort Gottes in der Heiligen

Schrift Alten und Neuen Testaments, oder wir leben daran
vorbei.

637


	Die Hoffnung der Kirche

