
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 8

Artikel: Imago Dei

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758947

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 2. Jahrgang Dezember 1934 Heft 8

IMAGO BEI
von Emil Brunner

In den Soliloquien Augustins steht der Satz: «Gott und die Seele

möchte ich kennen. Nichts sonst? Nein sonst gar nichts.» Mit
diesem Satze hört die antike Welt auf und beginnt das Mittelalter.
Wenn der antike Mensch von Gott spricht, so ist das Wort, das er
hinzufügt, nicht Seele, sondern Kosmos. Das religiöse Denken der
Antike ist kosmologisch, das des Mittelalters und vom Mittelalter
her auch das der neueren Zeit ist psychologisch bestimmt. Es leidet
keinen Zweifel, dass diese Wende der Zeiten mit dem Eintritt des

Christentums in die Welt zusammenhängt. Ob jene Leidenschaft
Augustins, nur Gott und die Seele zu kennen, ein echter Ausdruck
christlichen Denkens sei, bleibe zunächst dahingestellt; jedenfalls ist
sie nur vom Christentum, von dem aus, was mit Jesus Christus neu
in die Geschichte hereingekommen war, zu verstehen. Gott und die
Seele stehen im biblischen Denken nicht nur des Neuen, sondern
auch schon des Alten Testamentes in einem ausgezeichneten
Verhältnis, und dieses Verhältnis findet seinen prägnantesten Ausdruck
in jener Anschauung des ersten Kapitels der Bibel, daß Gott den
Menschen nach seinem Bilde geschaffen habe. Imago Dei — das

Rätsel des Menschen.

I.

Was der Mensch sei, darüber haben natürlich die Menschen schon

m sehr früher Zeit — wenn auch vielleicht nicht in der allerfrühe-
sten Zeit — nachgedacht, und es gibt darum auf diese Frage eine

große Zahl, ja eine unübersehbare Menge verschiedener Antworten.
Der Mythus, das Märchen, die Dichtung, die philosophische, die

wissenschaftliche und die religiös-theologische Lehre sie alle
bemühen sich in tausend verschiedenen Anläufen um die Lösung dieses

uns nächsten und zugleich beunruhigendsten, ja quälendsten

473



Rätsels. Und doch zeigt es sich bei genauerer Betrachtung, daß diese

zunächst unübersehbare Mannigfaltigkeit in Wahrheit gar nicht so

groß ist, wie man denken möchte. Diese Auffassungen des

Menschen lassen sich auf einige Haupttypen zurückführen, von denen

jeder freilich wieder eine große Anzahl von Spielarten in sich
begreift, ohne daß doch die Verwandtschaft dieser untereinander,
ebenso wie ihr gemeinsamer Gegensatz gegen die Spielarten des

anderen Typus dadurch in Frage gestellt würde. Es gibt selbstverständlich

auch Übergänge vom einen zum anderen Typus, die aber

deren Charakteristik ebenso wenig unmöglich machen, als die
Tatsache, daß es einen Übergang vom romanischen zum gothischen Stil
gibt, die Charakteristik dieser Stile unmöglich macht. Um die

Eigenart der christlichen Lehre vom Menschen zu verstehen, ist es

wohl nötig, zuerst diese paar typischen außerchristlichen Antropo-
logien kennenzulernen.

Die erste, vielleicht auch die älteste, zugleich auch diejenige, die

beim heutigen Durchschnittsgebildeten als die modernste gilt, ist
die Auffassung des Menschen als eines Stückes der Welt überhaupt,
der lebendigen Welt und der tierischen Welt im besonderen. Die

primitivste Mythenbildung und eine von der Wissenschaft
ausgehende moderne Naturphilosophie reichen sich darin die Hand:
der Mensch ist Abkömmling und Angehöriger des Tierreiches, den

ihm nächsten Verwandten — den höchstentwickelten Säugetieren

— unendlich viel ähnlicher in der körperlichen nicht nur, sondern
auch in der seelischen Ausstattung, als diese der Amöbe, oder einer
Pflanze oder gar der anorganischen Materie. Der Mensch ist also nur
ein kleines Zweiglein an der Spitze des großen Baumes des Lebendigen,

der seinerseits ein winziges Ding ist in der Riesenwüste toter
Massen. Die Anmaßung des Menschen, eine besondere Dimension
der Wirklichkeit darzustellen, ist also völlig unbegründet, ja lächerlich.

Sie wird um so lächerlicher, je mehr man mit einigen neuern
Denkern und Forschern der Meinung ist, daß der Mensch nicht
einmal ein besonders hochstehendes, sondern im Gegenteil ein besonders

unglücklich entwickeltes, degeneriertes Tier, eine Sackgasse der

Entwicklung sei, oder um es mit der schmeichelhaften Definition des

holländischen Anatomen Bolk zu sagen: der Mensch ist ein infantiler
Affe mit gestörter innerer Sekretion. Wenn man denn schon einmal

den Menschen an rein biologischen Maßstäben mißt, so ist
wahrscheinlich diese Auffassung weitaus die richtigere als die doch heim-

474



lieh vom Humanismus und vom Christentum bestimmte Darwins,
die den Menschen als das höchst entwickelte Tier ansieht. Der
Begriff «höchstentwickelt» ist biologisch von sehr zweifelhaftem Wert;
er hat nur dann Sinn, wenn man die ganze biologische
Entwicklungsreihe von einem Punkt außer ihr ansieht, von einem Punkt,
der von einer rein biologischen Auffassung gar nicht als vorhanden
eingeräumt wird.

Dieser Punkt ist, so könnte man zunächst einmal sagen: die

Eigenart des Geistigen. Und damit stehen wir beim zweiten Typus
der Anthropologie. Wer im britischen Museum aus den beiden großen

Korridoren, wo die ägyptischen und assyrisch-babylonischen
Skupturen aufgestellt sind, in den dritten eintritt und plötzlich die

Figuren des Parthenonfrieses sich gegenübersieht, der erlebt wohl
etwas von dem, was weltgeschichtlich das Griechentum bedeutet:
die Loslösung der Menschengestalt aus der Tiergestalt, die
Entdeckung des Humanen und seines Prinzip es, des Geistes, der
Vernunft. Mag auch das Tier Verstand haben, so hat es doch keinen
Geist, wenn unter Geist verstanden wird das Vermögen, die Wahrheit

um der Wahrheit willen zu erforschen, das Gute um des Guten
willen zu wollen, und das Schöne um des Schönen willen zu gestalten.

Das Tier hat vielleicht einen Anfang von Zivilisation; aber
Kultur hat es nicht, auch nicht als bescheidensten Anfang. Bei ihm
stehen die psychischen Funktionen ganz und gar im Dienste der
Anpassung an die Lebensverhältnisse und die biologischen
Notwendigkeiten. Ein geistiges Leben im Sinn der Idealität ist das
Privilegium des Menschen. Durch diese Idealität — zum Beispiel durch
das Forschen nach der Wahrheit um der Wahrheit willen — erst
erhebt sich der Mensch nicht nur über die Tierheit, sondern
überhaupt über die Welt. Vermöge ihrer hat er nicht nur Vorstellungen,
sondern Begriffe, folgt er nicht nur blindlings den Naturgesetzen
seines Wesens, sondern anerkennt er die Normgesetze; durch sie
allein distanziert er sich so von seinen naturhaften Impulsen, daß
er wählen kann, daß er entscheiden muß zwischen dem Normge-
"aäßen und dem Normwidrigen. Durch sie formt er vor allem jenen
Begriff, in dem die Wurzel alles Geistigen, alles Sinnhaften, alles
Normativen angefaßt ist: den Begriff des Unbedingten oder Absoluten.

Nur weil der Menschengeist das Absolute in sich trägt, kann
dieses ihn beunruhigen, richten, treiben. Also im Geist des
Menschen lebt das Absolute selbst. Daß der Mensch Wissenschaft, Kunst,

475



Recht, Religion hat, das alles ist Anzeichen davon, daß der tiefste
Grund seines Geistes die Wahrheit aller Wahrheiten, der Ursprung
alles Seienden, das Göttlich-Absolute ist. Je mehr der Mensch dieses

Unbedingten in seinem Wesen bewußt wird, desto unwesentlicher
wird ihm alles Vereinzelte, Sinnliche, desto mehr wird sein
bewußtes Ich eins mit dem Gott-Ich. Diese Resinnung des Menschen auf
die Tiefe seiner Existenz ist wie das Hinabschauen in einen tiefen
Schacht. Zu unterst leuchtet der göttliche Sinn und Seinsgrund auf,
der jede« endlichen Geistes, ja alles endlichen Seins Tiefe und Grund
ist. Der Mensch ist also letzten Endes göttlichen Wesens, ja kühn

gesagt: das eigentlich Seiende im Menschen ist das göttliche Sein.

Das ist die Anthropologie des Idealismus.
Aber nicht jeder, der etwas vom Seinsgrund geahnt hat, vertraut

jener denkenden Resinnung. Das Denken, mag es auch die höchsten
Höhen oder die tiefsten Tiefen erreichen, bleibt doch immer
schattenhaftes Abbild gegenüber dem wirklichen Sein. Die Abstraktionen

des Denkens mögen das Letzte meinen, so sind sie es doch

nicht. Das wahrhaft Letzte übersteigt, transzendiert unser Denken.
Das Denken ist nicht selbst real, sondern nur Spiegelung der Realität.

Diese selbst aber ist im Leben und zwar in jenem Leben zu

erfahren, das im Unterschied zum Geiste Seele heißen kann; in
jenen Tiefen des Gemütes, des Gefühls, der Ahnung, der Intuition,
wo das Subjekt und das Objekt noch nicht auseinandergetreten und
einander gegenüber sind, sondern noch in eins liegen: Seele und

Weltall, Weltall und Seele. Nicht der Dualismus von Geist und
Materie, sondern die Identität der Weltgegensätze ist hier das

Entscheidende. Diese Identität kann nicht dort sein, wo gedacht wird:
denn alles Denken schafft Gegensatz; sondern diese Identität kann

nur da sein, wo gefühlt oder wo geliebt oder wo gelebt wird.
Mannigfach sind bei diesem dritten Typus die Versuche, den innern Ort
der Identität aufzufinden, den Punkt, wo das All und das Ich
einander nicht nur berühren, sondern ineinander verschmelzen. Und

dieser Punkt ist dann natürlich auch der Zentralpunkt im
Menschen. Von dort aus wird das ganze System menschlicher Werte und

Normen entworfen. Es ist darum schwer, dieser dritten Anthropologie

einen bestimmten Namen zu geben. Vielleicht treffen wir das

meiste und das bezeichnendste an ihr am besten, wenn wir sie die

mystisch-romantische nennen, uns aber dabei vergegenwärtigen, daß

sie eine sehr große Variationsbreite hat, von der naturhaften Trieb-

476



vergottung bis zur sublimsten asketischen Mystik, von der primitiven
Rauschexstatik bis zur raffiniertesten ästhetisch-philosophischen
Kultur. Es liegt auch im Wesen dieser dritten Anthropologie als

einer Vermittlung zwischen Naturalismus und Idealismus, daß in
ihr das Verhältnis der Seele zum Geist, und wieder der Seele zum
Leib nie deutlich bestimmt wird. Bald gilt der Geist als Widersacher

der Seele, bald die Seele als die Tiefe des Geistes. In jedem
Fall aber findet hier eine Abwendung von dem klaren, die harten
Konturen zeigenden Tagesbewußtsein der ratio statt und eine

Annäherung an das vegetative oder triebbestimmte Leben der Natur
im Unbewußten. Stammt nicht alles Schöpferische aus dem
Unbewußten? Und sollte nicht das Schöpferische, das Geniale, ebenso
wie es der lebendigen Natur am nächsten ist, auch der Tiefe des

All am nächsten sein? Der Mensch als Seele, das ist die romantische
Anthropologie, die der naturalistischen These, daß der Mensch Tier
oder Leib sei, und der idealistischen, daß er Geist sei, in gleich
bestimmter, obschon nicht immer klarer Antithese gegenübertritt.

II.

Jeder dieser Anthropologien entspricht eine bestimmte Praxis,
wenngleich nicht immer der Vertreter der einen oder anderen
Anthropologie auch der Vertreter der entsprechenden Praxis ist.
Man kann nur sagen: je ernster einer seine Lehre vom Menschen

nimmt, desto entsprechender wird er leben. Wem es mit der
Tiertheorie ernst ist, der kann, wenn er nicht sich selbst widersprechen
will, der Idealität nicht viel nachfragen; denn diese Idealität ist ja
dann nichts anderes als ein abkürzender Schematismus für ein
kompliziertes System biologischer Notwendigkeiten. Die Summe jeder
Lebenshaltung kann hier nichts anderes sein als: mehr oder weniger
wirksame Lebenserhaltung, wobei auch die Erhaltung des Lebens
der anderen letztlich nur aus wohlverstandenem Eigeninteresse,
das heißt aus Klugheit geschieht. Irgendetwas wie Verantwortlichkeit

kann es hier nicht geben.
Beim zweiten, beim idealistischen Typus muß der praktische

Akzent auf der Überwindung der sinnlichen Funktionen durch die

geistigen liegen; da das Geistige das eigentlich Menschliche ist, ist
die Abstreifung des Naturhaften das praktische Menschheitsziel.

477



Verantwortlichkeit gibt es hier nur in dem Sinn, daß der Mensch
seinem eigenen höheren Gesetz, seinem besseren Ich verantwortlich

ist. Es muß also hier nach einer, allen biologischen Nötigungen
möglichst enthobenen, auf die Anschauung und innern Gestaltung
der Idee eingestellten, das heißt einer möglichst unsinnlichen,
abstrakten Geistigkeit als Ziel des menschlichen Lebens Ausschau
gehalten werden.

Am schwierigsten fällt es begreiflicherweise vom dritten Standort
aus zu einer befriedigenden Lösung der praktischen Lebensproblematik

zu kommen. Gälte es ernst damit, daß der Geist der Widersacher

der Seele ist, so würde es sich jedenfalls in erster Linie
empfehlen, darüber keine Bücher zu schreiben und zu lesen; aber es

wäre dann überhaupt ratsam, das geistige Leben möglichst abzubauen
und einer Primitivität zuzusteuern, die noch weit jenseits dessen

läge, was wir etwa das Leben der Primitiven nennen, weil ja dieses

scheinbar primitive Leben immer schon eine breite und tiefe Unterlage

geistiger Arbeit hat.
Die meisten Menschen aber leben weder nach der einen noch nach

der anderen dieser drei anthropologischen Theorien; und die meisten

Menschen sind in ihrer Anthropologie weder Idealisten noch

Naturalisten noch Romantiker. Es gibt also einen vierten Typus von

Anthropologie, der aber außerordentlich schwer zu erfassen und

darum den Denkern meistens entgangen ist: die Anthropologie des

unreflektierten, des nichtprinzipiellen, des — wie wir einmal
vorläufig sagen wollen — natürlichen, gesunden Menschenverständnisses.

Der Mensch ist weder Geist noch Seele noch Leib, sondern

er ist alle drei. Wie das zusammengeht, das weiß man nicht; was

das eine und das andere genauer heißt, das weiß man nicht; man
erlebt das eine und das andere, ohne sich über das was dahinter
oder darüber liegt viel Gedanken zu machen. Diese Anthropologie
des gesunden Menschenverstandes verirrt sich nicht in die
Einseitigkeiten des Idealismus, des Materialismus, des Pantheismus; sie

bleibt dem Leben nahe. Aber sie bringt es auch nie zu einem
tieferen radikaleren Verständnisse des Lebenssinnes. Sobald der

Mensch sich über da3 im Leben unmittelbar Gegebene hinauswagt,

greift er nach einem einheitlichen Deutungsprinzip und vergreift
sich dann sofort im Sinn der einen oder andern Einseitigkeit.

Aber einige Tatsachen sind es doch, die diese nichtprinzipielle,
lebensmäßige Anthropologie besser als die anderen sieht. Sie sieht

478



erstens, daß der Mensch, obschon er über das Tier erhaben ist,
irgendwie auch unter das Tier sinkt, dadurch daß er sich in Widerspruch

setzt zu gewissen idealen Normen oder Gesetzen. Sie sieht
also den Widerspruch zwischen dem was ist und dem was sein soll,
als einen Widerspruch im Menschen. Sie sieht das Böse. Zweitens
sieht sie, daß der Mensch, trotzdem er durch den Geist sich irgendwie

über das materielle Sein hinaushebt, in ihm versinkt im Tode.
Sie sieht die Gebundenheit des Geistes an die Materie und die

Bedingtheit alles Seelischen durch die materiellen Veränderungen des

Organismus. Sie sieht, mit einem Wort, die Tatsache des Sterbens,
als ein Etwas, was das ganze menschliche Leben beherrscht. Drittens
sieht sie deutlicher als die drei prinzipiellen Anthropologien die

Verbundenheit der Menschen untereinander durch die Verantwortlichkeit

und zugleich die praktische Leugnung dieser Verantwortlichkeit

in der Selbstsucht. Und viertens: sie sieht darum den Widerspruch

im Menschenwesen, seine Spaltung zwischen Geist und Natur,
Bewußtsein und Unbewußtsein, Gemeinschaftlichkeit und Selbstig-
keit der Existenz. Je tiefer der Mensch, desto tiefer sieht er diesen

Widerspruch. Und doch vermag er ihn nicht recht zu sehen; denn
ihn recht sehen hieße ja ihn lösen.

Wo an die Stelle dieser unprinzipiellen irgendeine der drei
prinzipiellen Anthropologien tritt, da wird der Widerspruch als Schein

erklärt oder aber als Verirrung durch Anerkennung der anderen
Funktion. Höre auf, um ein Absolutes dich zu kümmern, so vergeht
dir deine Sehnsucht und dein böses Gewissen, sagt der Materialist.
Ignoriere dein sinnliches Wesen, so wirst du frei von ihm, sagt der
Idealist. Lebe unmittelbar, seelisch, naiv, lebendig, so verschwindet
der Gegensatz, den allein der Geist schafft. Aber der Mensch, der
den wirklichen Existenzwiderspruch einmal gesehen, läßt ihn sich
durch keine noch so einleuchtende Theorie mehr ausreden. Je tiefer
er ihn sieht, desto weniger glaubt er an eine jener Prinzipienlösungen.

Aber eine andere weiß er auch nicht. Er kann bloß an ihm
leiden.

III.

An diesem Punkte ist es, daß die christliche Anthropologie aktuell
wird. Sie bejaht den Widerspruch als Wesen des wirklichen
Menschen, indem sie ihn gleichzeitig leugnet als Wesen des wahren Men-

479



sehen. Sie leugnet weder den Leib noch die Seele noch den Geist
als Wirklichkeit; aber sie leugnet, daß der Widerspruch aus dieser
Konstitution des Menschen als solcher folge. Sie behauptet also, daß

der Mensch nicht nur als der wirkliche, sondern auch als der wahre
Mensch Leib, Seele und Geist sei. Der Widerspruch aber ergibt sich

nicht aus der Konstitution, sondern er befällt die Konstitution des

Menschen. Er geht durch das ganze Menschenwesen hindurch, durch
Leib, Seele und Geist. Aber der christliche Glaube gibt nun eine

Lösung des Widerspruchs, indem er die Wirklichkeit wie die Wahrheit

des Menschen auf einen Punkt außerhalb des Menschen
ausrichtet. Und dieser Punkt heißt: imago dei. Was meint die christliche

Anthropologie mit diesem Zentralhegriff, der ihr allein
eigentümlich ist?

Daß der Mensch nach dem Bilde Gottes geschaffen sei, hat schon

seit alters den Spott der Philosophen herausgefordert. Schon

Spinoza höhnt, daß zweifellos die Neger sich ihren Gott als Neger denken

und daß die Esel, wenn sie einen Gott hätten, zweifellos ein

Eselwesen als höchstes Wesen sich dächten. Dieser Spott ist des

großen Denkers nicht würdig. Er hätte wissen können, daß gerade
die Religion seines Volkes und gerade das Buch, auf dessen erster
Seite das Wort vom Ebenbild Gottes steht, sehr wohl um die
Unvorstellbarkeit Gottes wußte. Gerade weil Gott nicht vorgestellt
werden soll, soll man sich kein Bildnis noch Gleichnis von ihm
machen. Mit der Gottebenbildlichkeit ist in diesem Buche, im Alten
Testament, ebenso wie im Neuen Testament etwas ganz und gar
nicht Vorstellbares gemeint, nämlich dies, daß der Mensch, obschon

er als Geschöpf von ihm dem Schöpfer unendlich verschieden ist,

ihm doch in einem Punkte ähnlicher ist, als alle andere Kreatur,
nämlich darin, daß er nicht bloß Stück der objektiven Welt, sondern

Subjekt ist, darum der Welt, der ganzen Welt mit ihren Unendlichkeiten

des Raumes und der Zeit gegenübersteht, nicht in ihr, sondern

außer ihr, nicht ein Etwas, sondern ein Jemand, Vernunft, Geist,

Person. Mag immerhin die Tierwelt oder die Welt des sonst Lebendigen

irgendwie an dieser Subjektivität, an diesem Welt-gegenüber-
sein dunkel Anteil haben: zum Durchbruch kommt jedenfalls dieses

Nichtwelthafte, Andere, nur im Menschen. Darum ist er, so winzig

er auch als Leib, als Stück Welt ist, doch größer als die Welt, weil

er es ist, der ihre Größe mißt.
In diesem Punkte klingt zweifellos die christliche und die plato-

480



nische Lehre vom Menschen zunächst ähnlich. Aber diese Ähnlichkeit

wird sofort zum Gegensatz, wenn wir weiter fragen. Der
Gegensatz ist von christlicher Seite durch drei Begriffe bezeichnet.
Der Mensch ist auch in seiner geistigen Natur, durch die er Ebenbild

ist, durchaus Geschöpf. Darum ist die Freiheit der Welt
gegenüber nicht Freiheit, sondern Gebundenheit gegenüber
Gott und nicht Freiheit, sondern V erbundenheit gegenüber
dem Mitmenschen. Schon seit Plato eignet dem idealistischen
Denken ein gewisser, oft sehr scharfer Gegensatz gegen den

Schöpfungsgedanken — man denke an Fichte! Das ist begreiflich

aus der Art, wie man im Idealismus zum Gottesgedanken
überhaupt kommt. Man kommt zu ihm auf dem Wege der
Reflexion, der Abstraktion, der Reduktion, indem man vordringt zur
letzten Voraussetzung alles Denkens. Diese findet man im Denken
Selbst, in der Idee des Absoluten. Also ist das Absolute unserem
eigenen Denken immanent. Diese Immanenz steht aber im Gegensatz

zur Transzendenz des Schöpfungsgedankens, den ein Fichte
darum — von seinen Voraussetzungen aus mit Recht als den
radikalen Unsinn und Aberglauben verwirft. Geschaffener Geist — was
soll das sein! Diesen geschaffenen Geist behauptet der christliche
Glaube, weil er zum Gottesgedanken nicht kommt auf dem Wege
der Reflexion, sondern auf dem jener personalen Begegnung, die
Offenbarung und Glaube heißt. Der Ausdruck der Geschaffenheit des

Menschen ist: seine Leiblichkeit. Darum gehört seine Leiblichkeit
ebenso zum Menschen wie seine Geistigkeit. Gott stellt den Menschen
durch die Leiblichkeit in die Welt hinein, wie er ihn durch seine

Geistigkeit zu sich stellt, indem er ihn zur Gemeinschaft mit ihm
beruft. Daß der Mensch Subjekt, Geist ist, das erhebt ihn über die
Welt und macht ihn frei — darin hat der Idealismus Recht. Aber
daß der Mensch geschaffener Geist ist, das stellt zwischen ihn und
Gott den unendlichen Abstand und macht den Menschen zum Knecht
Gottes. Der Mensch kann das, was er sein soll, nur dadurch sein,
daß er von Gott sein Sein immer wieder empfängt, also dadurch, daß
er glaubt. Denn der Glaube, im Sinn der Bibel verstanden^ ist nichts
anderes als das Empfangen von Gott im Gebundensein und das

Gebundensein an ihn durch das Empfangen, so wie Michelangelo in
seinem sixtinischen Bild das Verhältnis von Gott und Mensch ver-
sinnlicht hat. Der Mensch soll nicht als Fixstern in eigenem Licht
feuchten wollen, sondern er soll das göttliche Licht, das ihn an-

481



strahlt, widerstrahlen. Die Ebenbildlichkeit des Menschen ist also

nicht gemeint als Sein wie Gott, sondern Sein aus Gott.
Das zeigt sich nun vor allem auch im dritten Punkt. Während der

Idealismus den Menschen wesentlich als intelligibles Wesen, als den in
allen vernünftigen Wesen identischen Geist versteht und damit den

einzelnen letztlich von jedem anderen Menschen unabhängig macht,
ist im christlichen Verständnis der Mensch von vorneherein, ebenso

wie er in der Liebe geschaffen ist, für die Liebe geschaffen und das

will sagen für die Gemeinschaft. Nicht die geistige Produktivität, das

geniale Subjektsein, sondern die Liebe, das für einander und miteinander

Sein ist die eigentlich menschliche Qualität. Nicht das Denken
oder das künstlerische Schaffen, nicht das, was ein Mensch an sich
kann und ist, sondern die Verbundenheit, die Liebe ist das, was das

Leben zum wahrhaft menschlichen macht. Der einsame Mensch, und
wäre er das größte Genie, kann gar nicht wahrhaft Mensch sein; e£

hat sozusagen nur die Form, aber nicht den Inhalt der menschlichen
Existenz, das Subjektsein; den Inhalt aber bekommt der Mensch

nur aus der G e bundenheit an Gott, durch die Verantwortlichkeit,
deren Erfüllung die Liebe, die Ver bundenheit mit den andern ist.
Gottes Liebe, die ihn geschaffen, den Mitgeschaffenen weitergeben,
und in diesem Dienste denken, schaffen, gestalten: das wäre gott-
ebenbildliche Menschenexistenz.

IV.

Ich sagte: das wäre Denn, das ist ja nun die zweite
Grundbestimmung der christlichen Anthropologie: dieser wahre Mensch

ist nicht identisch mit dem wirklichen. Zwischen dem wahren
Menschen und dem wirklichen besteht jener Widerspruch, der das ganze
menschliche Leben, ja die ganze menschliche Konstitution bestimmt.
Dieser Widerspruch heißt: die Sünde. Der Ursprung dieses

Widerspruchs ist, nach biblischer Lehre, der Wille des Menschen, nicht

aus Gott zu sein, sondern wie Gott zu sein. Eritis sicut deus, das ist

das Verführungswort der Schlange. Der Mensch tritt heraus aus

seiner Gebundenheit, aus dem Unter-Gott stehen in ein angemaßtes

Neben-Gott-stehen, und dieser Versuch ist sein Fall. Denn in diesem

Versuche zerstört er das Gesetz seines Wesens. Die Folgen dieser

Wesenszerstörung sind uns allen bekannt, auch wenn der Ursprung

482



uns verhüllt ist. Die Folgen sind jene Widersprüche und Gegensätze,

in denen das menschliche Leben jetzt verläuft. Durch die
Zerstörung der Gebundenheit an den Schöpfer wird die Verbundenheit
mit der Kreatur zerrissen; an die Stelle der Liebe tritt als Wesensgesetz

die Selbstbehauptung, an die Stelle der Gemeinschaft das

Für-sich-sein.

Auch das Selbstverständnis des Menschen wird von dieser

Zersetzung betroffen; es zerfällt nun in verschiedene Teilansichten, von
denen jede sowohl Wahres als Falsches enthält, die sich darum
nicht mehr zum Ganzen zusammenfügen lassen. Es sind die
typischen Anthropologien, mit denn wir uns eingangs beschäftigt haben.
Der aus dem Lebenszusammenhang mit Gott losgebrochene Mensch
bann sich in der Tat, je nachdem er auf die eine oder andere Seite
seiner desintegrierten, widerspruchsvollen Wirklichkeit sieht, obwohl
als Leihwesen oder Tier, oder als Geistwesen oder als Seelenwesen

ansehen. Aber mit jeder dieser Ansichten hält er je nur eine Seite
der Wahrheit fest und übertreibt diese, sodaß aus dem Bild eine
Karikatur entsteht. Das Menschentier, der Geistmensch, der
Seelenmensch — das sind Karikaturen sowohl des wahren Menschen-

Wesens, als auch des wirklichen Menschenwesens. Der Mensch,
aus seinem Zusammenhang mit dem Schöpfer geraten, kennt
weder seine Wahrheit noch seine Wirklichkeit richtig. Er kann
es darum nicht, weil er den Widerspruch, der die Wahrheit und
die Wirklichkeit gegeneinander setzt, nicht nach seinem Ursprung
Versteht. Jene Anthropologie des gesunden Menschenverstandes
aber, die weder die idealistische, noch die materialistische, noch die

vomantisch-pantheistische Einseitigkeit mitmacht, sieht wohl den
Menschen in seiner Gegensätzlichkeit, aber sie sieht nicht die Tiefe
dieses Gegensatzes, weder die Tiefe des Bösen, die Sünde, noch die
Tiefe jener Desintegration, die Todesfluch heißt.

V.

Wie aber ist denn die integrale Sicht des Menschenwesens nach
seiner Wahrheit und darum auch nach seiner gegensätzlichen
Wirklichkeit zu gewinnen? Die Antwort des Christentums lautet: nicht
durch Reflexion, nicht durch Analyse oder Beobachtung, nicht durch
Mystische Versenkung, sondern durch ein Geschehnis, das außerhalb

der menschlichen Möglichkeiten liegt.

483



Es gehört ja gerade zur Art jener Wesenszerstörung, daß der

Mensch, der durch den Ungehorsam gegen den Schöpferwillen das

Gesetz seines Wesens gebrochen und damit sein schöpfungsmäßiges
Wesen verloren hat, damit auch die Erkenntnis seines Wesens
verliert. Denn das Erkennen und das Sein liegen beim Menschen, da er
nicht nur ein Stück Welt, sondern vor allem ein Subjekt ist,
ineinander. Was der Mensch von sich denkt und was der Mensch ist,
das ist nicht zweierlei, sondern das gehört streng zusammen. Der in

Wesensverwirrung geratene Mensch kann sich selbst nicht wirklich
kennen, eben weil er in Verwirrung geraten ist. Das Nicht-mehr-
Wissen um seinen Ursprung und um den Ursprung seines Gegensatzes

ist notwendige Folge eben jener Urverwirrung. Also vermöge
einer Erkenntnis, die aus ihm selbst kommt, kann der Mensch unmöglich

durch die Folgen der Wesenszerstörung hindurchbrechen. Wessen

Augen geblendet sind, der kann in keinem Augenspiegel mehr die

Krankheit seines Auges sehen. Soll es eine wirkliche Erkenntnis
seiner selbst geben, so muß ihm diese, da er sie nicht selbst haben

kann, im strengen Sinne des Wortes gegeben, das heißt geoffenbart
werden. Das ist die Antwort, die die Bibel auf die Frage nach dem

Woher der wahren Menschenerkenntnis gibt: sie kommt allein durch

Offenbarung, und wird unser durch den Glauben. Die Offenbarung
aber besteht gerade darin, daß der aus ihrem Ursprung gefallenen
Menschheit dieser ihr Ursprung wieder geschenkt wird, daß ihr mit
dem verlorenen Ur-wort des Schöpfers ihr eigenes Wesen, das Gottesbild

wiedergegeben und damit zugleich die Erkenntnis ihrer
Wesensvorkehrung gezeigt wird. Das ist der Sinn der christlichen
Zentralbotschaft von Jesus, dem Christus.

Der Gehalt der Offenbarung ist: imago dei. Der Sinn der
Offenbarung ist: die Wiederherstellung des zerstörten ursprünglichen
Wesens. Die Realisierung dieses Sinnes ist: der Glaube, in der
Bedeutung, in der das Neue Testament vom Glauben spricht. Dieser
Glaube ist ein Erkennen, aber ein Erkennen, das zugleich ein
Anerkennen, ein Akt des Gehorsams, der praktischen Existenzentscheidung

ist. Es versteht sich darum von selbst, daß diese Anthropologie

keine wissenschaftlich zu gewinnende ist. Es gibt eine

theologisch-wissenschaftliche Darstellung dieser Lehre vom Menschen,

aber keine wissenschaftliche Begründung. Die Begründung liegt

ganz und gar in dem Ereigniswerden jenes Geschehens, Offenbarung
und Glaube, darum außerhalb aller wissenschaftlichen Argumente.

484



Nur so viel kann zum Schluß gesagt werden, daß im Grund jede
Anthropologie Glaubenssache ist. Eine wissenschaftliche Lehre vom
Menschen ist eine Chimäre. Es gibt wissenschaftliche Beiträge zu
einer Lehre vom Menschen, und diese wird auch eine christlich
theologische Anthropologie nicht außer Acht lassen. Aber es hat nie
gegeben und wird nie geben, ein Gesamtbild vom Wesen des

Menschen, das als solches wissenschaftlich begründet ist. Der Mensch
ist zu groß, um von der Wissenschaft erfaßt werden zu können.
Wenn es sich so verhält, wie die christliche Lehre vom Menschen

sagt, so ist es klar, daß es keine wissenschaftliche Lehre vom
Menschen geben kann, sondern nur eine solche, die im Glauben gründet.
Denn wenn der Mensch wirklich imago dei ist, nach seiner Wahrheit,

und wenn der Widerspruch im wirklichen Menschen eben der
Gegensatz gegen dieses imago sein ist, so ist klar, daß die Wahrheit
des Menschen nur dort erkannt werden kann, wo sie begründet ist,
in Gottes Schöpfung, und daß die Wirklichkeit des Menschen nur
dort verstanden werden kann, wo der Widerspruch gegen die Schöpfung

ausbricht. Schöpfung und Sünde sind keine Gegenstände
wissenschaftlicher Betrachtung. Aber in diesen zwei Worten liegt die

Lösung des Menschenrätsels beschlossen.
Es mag gefragt werden, ob eine solche Lösung heute noch

zeitgemäß, oh sie nicht längst überholt sei. Es gehört zu den vielen
Arten von Aberglauben, an denen gerade unsere Zeit so reich ist,
daß der Glaube an den Schöpfer und die Erkenntnis der Sünde
durch irgendwelchen Fortschritt der Erkenntnis überholt werden
könne. Wenn man sich nach den Gründen dieser Meinung über den

Erkenntnisfortschritt erkundigt, so greift man ins Leere. Es gibt
keine wissenschaftlichen Gründe gegen den Glauben, ebenso wenig
als es wissenschaftliche Gründe für ihn gibt. Und es ist denn auch

tatsächlich kein Mensch zu finden, der aus wissenschaftlichen Gründen

vom Menschen so oder so denkt. Unser Denken darüber, was
wir sind, stammt, ob wir nun im Sinn des Christentums glauben
oder nicht, auf jeden Fall aus ganz anderen Tiefen. Darum stehen
auch heute neben der christlichen alle jene anderen Typen von
Anthropologie noch da und immer wieder neu da, von denen keine

fit Wissenschaft, aber alle mit dem Glauben des Menschen etwas,
ja sehr viel zu tun haben. Die wissenschaftlich Unterrichtetsten
unserer Zeit sind in allen Lagern der Anthropologie zu finden, im
Realistischen und romantischen so gut wie im naturalistischen, in

485



dem des gesunden Menschenverstandes so gut wie in dem des christlichen

Glaubens. Die Entscheidung darüber, welche Lehre, welche

Auffassung vom Menschen man hat, fällt nicht in der Wissenschaft,
sondern in der Praxis, und die Aufgabe der Wissenschaft, auch der

theologischen, ist es bloß, klar zu machen, wofür man sich im einen
oder anderen Falle entscheidet.

SIO DER HERKUNFT
Georg Thürer

Uns aber ist es nicht gegeben,

Die Berge ungestraft zu meiden,

So unsre Horizonte zacken.

Wir müssen hier der Enge leben,

Den Traum der großen Weite leiden

Und nahe Dinge grob mit Fäusten packen.

Nur jeden hellen Herbst entschreitet

Ein Bruder unsern feuchten Schluchten

Von Gott zur Fernenschau berufen.

Wir ahnen, wie die Brust sich weitet,

Wenn seine Glaubensworte wuchten:

Aus Kerkerfelsen werden Himmelsstufen.

Und loser ketten sich die Bande.

Wir streifen sie von uns wie starke Bäume

Die Rinde wachsend von sich stossen.

0, danken wir dem kargen Lande,

Der Heimat, die in rauhen Räumen

Die Schauer wahret vor dem Heilig-Großen.

486


	Imago Dei

