
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 7

Artikel: Musikerköpfe der Gegenwart

Autor: Corrodi, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Musikerköpfe der Gegenwart

Fritz Gysi: Richard Strauss, Willi Tappolet: Arthur Honegger

von Hans Corrodi

Richard Strauß nimmt unter den zeitgenössischen Komponisten
eine Sonderstellung ein. Ehrungen ohne Zahl haben sich über

das Haupt des Siebzigjährigen ergossen; wie kaum je ein anderer
Komponist ist er schon früh als Lebender unter die Klassiker
eingereiht worden. Schon gibt es auch eine ganze Literatur über
Strauß, mehrere Gesamtdarstellungen, denen Fritz Gysi eine
neue hat folgen lassen.1

Richard Strauß ist der musikalische Vertreter der Aera
Wilhelms II., jener Epoche der höchsten Machtentfaltung des deutschen
Reiches, jener Zeit, die, von kühnem Optimismus getragen, sich an
den Fortschritten der Technik berauschte, die Natur unterjochte,
die Welt wirtschaftlich eroberte, in der Kunst einen neuen Stil
glaubte schaffen zu können (Jugendstil) und dem Wahne verfallen
War, im Besitz einer wissenschaftlich begründeten und exakten
Weltanschauung zu sein, alle Religion als «atavistischen Schnörkel»
Überwunden zu haben — Strauß selber braucht diesen Ausdruck in
seinem Briefwechsel mit Hofmannsthal —, jener Zeit, die sich an
Haeckels «Welträtseln» erlabte, den Menschen vergottete und dem
Wort zujauchzte: «Gott starb: nun wollen wir — daß der
Übermensch lebe». Bis die ganze Herrlichkeit im Weltkrieg zusammenkrachte.

Diese ganze Welt mit ihrem prunkenden Glanz, ihrer Überreife,
ihrer innern Leere, ihrem schillernden Wesen spiegelt Straußens
Musik. Wie vielleicht nie eine andere zuvor, hat sie die Fähigkeit,
Spiegel der äußeren Welt zu sein, die Oberfläche der Dinge
nachzuahmen, allen Moden zu folgen, jede Maske zu tragen.

Es ist eine Musik von beispielloser Fähigkeit der Mimikry, von
Weltlust durchglüht, vom betörenden Zauber restloser Diesseitigkeit

überglänzt; aber es ist auch die erste wahrhaft irreligiöse Musik,

1 Fritz Gysy. Richard Strauss, in der Reihe «Die grossen Meister der Musik», herausgegeben
v°n Ernst Bücken, Akademische Verlagsgesellschaft Athenaion, Potsdam, 1934.

453



die ein genial Begabter geschrieben hat, eine Musik ohne metaphysischen

Hintergrund, ohne Tragik, ohne Schicksal.
Wie tief Straußens Werke in seinem Innern verwurzelt sind, läßt

sich heute mehr ahnen als darstellen, denn der Komponist hat seinen

Biographen wohl Einblick in sein äußeres Leben, in seinen beispiellosen

Aufstieg gewährt, nicht aber in die Hinter- und Untergründe
dieses Lebens; es scheint eine Kette glänzender Zufälle und Ereignisse,

nicht aber in tieferem Sinne ein Schicksal zu sein.

Mit dem brausenden Glanz, dem stürmisch-sentimentalen Pathos

seiner Tondichtung «Don Juan» (1889) erzwingt sich der
Fünfundzwanzigjährige die Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit; mit hin-
reissender Eleganz trägt er die Maske Don Juans, er, dem, wie sein

Biograph Richard Specht sagt, «man auch vor seiner Ehe niemals

irgendeine unsterbliche, oder auch nur eine sterbliche Geliebte
nachsagen» konnte. Aber in jenen Jahren setzte mit dem Siege des

Naturalismus auch eine Welle erotischer Literatur ein: im gleichen Jahr
erschienen die von Sensualismus überbordenden Gedichte Lilien-
crons, zwei Jahre darauf «Frühlings Erwachen» von Wedekind. Daß

Straußens Tondichtung diesem grellen Naturalismus gegenüber wie
ein Werk schwärmerischer Romantik erscheint, beruht auf der

Eigenentwicklung der Musik, die immer noch von den im
«Tristan» entfesselten Gefühlsströmen genährt wird. «Tod und
Verklärung» (1890) mit seinem krassen und peinigenden Realismus ist
das musikalische Seitenstück zu so mancher quälenden Sterbeszene
der Naturalisten; «Hanneies Himmelfahrt» folgte wenige Jahre später.

Was der Materialismus jener Zeit an Todesverklärung zu bieten
hatte, das ist in der Kurzatmigkeit, im falschen Glanz und
Sentimentalen Phatos der Schlußapotheose dieses Werkes für alle Zeiten
dokumentarisch festgehalten. Auch die Helden seiner folgenden
sinfonischen Dichtungen, «Till Eulenspiegel» (1895) und «Don Quixote»
(1898), findet Strauß in der Literatur; ihr Leben ist mit
bewundernswürdiger Fülle von Witz und Narretei, Beweglichkeit und

Laune, Plastik und Süße geschildert; der Tod Eulenspiegels, indem

man das Wesen des Meisters so oft am treffendsten ausgedrückt
sehen wollte, dieses pfeifende Verenden am Galgen, ist ein mitleidloser

Scherz, und hinter seinem spanischen Ritter erhebt sich nicht
der erhabene Geist und die geheime Tragik des Cervantes. Zwischen
hinein huldigte Strauß Nietzsche, dessen Zarathustra inzwischen

große Mode geworden war; aber er gerät mit der selig-süßen Ter-

454



zeniiberschwänglichkeit und den wiegenden Walzersprüngen seiner
Tondichtung «Also sprach Zarathustra» (1896) dicht in die Nähe
der Operette, ohne tiefere Ahnung von der tragischen Todeseinsamkeit,

in der jenes Werk geboren worden war. Im «Florian Geyer»
machte Hauptmann 1896 den Versuch, mit den Mitteln des Naturalismus

ein heroisches Schicksal zu gestalten — Strauß folgte drei
Jahre später mit seiner Eroika, dem «Heldenleben», einer im Grunde
mit prachtvoller Naivetät geschriebenen Selbstverherrlichung. Um
die Jahrhundertwende blühte die «Heimatkunst» auf, das englische
home wird Vorbild, die Einfamilienhäuser sprießen aus dem Boden,
und Strauß schreibt seine «Sinfonia domestica» (1904), nach der
Eroika das kleinbürgerliche Idyll, der familiäre Alltag, in
liebenswürdigster Banalität ausgebreitet, mit großartiger Meisterschaft in
die Klangfluten eines immensen Orchesters getaucht. Zuletzt folgt,
nach längerer Pause, die erste sinfonische Reportage, die
«Alpensinfonie» (1915), in der Strauß die Segnungen des Radio gleichsam

vorauszuahnen scheint.
Unterdessen aber hatte Strauß auch die Bühne erobert und mit

«Salome» (1905) seinen ersten, weithinhallenden Erfolg davongetragen.

Wie kam der brave, von treubesorgter Hand geleitete Gatte
und Vater der «Domestica» zu diesem blutrünstigen, in Perversität
sich ergehenden Werke? Auch hierin folgte er einer Zeitmode:
Wedekind (1864 geboren, wie Strauß) hatte mit seinem «Erdgeist»
Staub aufgewirbelt, Sudermann in seinem «Johannes» den Stoff
vorausgenommen, d'Annunzio, auch ein 1864er, tauchte am Horizonte
auf. Bühne und Roman schwelgten in Blutrausch, Hysterie und
Perversität, auch die Malerei tat mit (erinnert sei an die «Judith» von
Klimt, an die «Sünde» von Franz Stuck etc.). Da griff Strauß zu
Oscar Wildes «Salome», die sich bereits die Schauspielhäuser
erobert hatte, ergoß einen farbenglühenden Sprühregen funkelnder,
Ueuer, nie gehörter Töne, sohimmernde Klangfluten exotischer Mu-
®ik darüber und komponierte mit hinreißendem Schwung — an
Wilde vorbei, einen hymnischen «Liebestod» über das abstoßende
Tun und Ende des vertierten Weibchens. In «Elektra» (1909) ging
Strauß noch einmal diese vom Geheul der Hysterie und Perversität
umhallten, blutglitschigen Wege, dann überraschte er (1911) die
Welt durch eine neue Sensation, eine umfaßliche Wendung hin zur
Walzerseligkeit, zur Wienersentimentalität, zur mondänen Erotik des
«Rosenkavalier!» Man war der Monstruositäten des entarteten Na-

455



turalismus müde, und Strauß setzte sich, natürlich auch da viel
angefeindet, aher siegreich, an die Spitze, um knapp an der Grenze
der Operette sich ein Reich süß betörender Klangseligkeit zu gründen

und sich dann mit der «Ariadne» (1912, respektiv 1916), noch

weiter vom Naturalismus entfernt, in die neue Mode der Barock-

Verherrlichung, in die Welt romantischer Ironie und symbolischer
Gestaltung, in ein magisches Wunderreich des sublimierten Klanges
hei dünner musikalischer Substanz zurückzuziehen.

Damit war das verwirrend reiche Bild, das Strauß der immer wieder

staunenden, einerseits ihm begeistert zujubelnden, anderseits

mit ergötzlichen Schwabenstreichen gegen das Phänomen ankämpfenden

Welt bot, mehr oder weniger abgeschlossen; was nachfolgte,
vermochte dieses Bild nicht mehr entscheidend zu ändern. Er war
der immer und überall «Zeitgemäße», der eine bewundernswürdige
Witterung für das gerade in der Luft Liegende hatte. Er war dabei

nicht der Spekulant, den viele in ihm sehen wollten; er tat das alles

in lächelnder Naivetät, mit einer unbegreiflichen Virtuosität, die

Erbe einer Höhenzeit musikalischer Kultur war. Er wurde schneller
bekannt als jeder andere, erntete mehr Jubel und Ovationen, er
wurde als Bringer von Lebensfreude, Glück und Mut gefeiert, —
doch schon heute ist der Zauber einiger seiner Werke verwelkt und

mit leisem Grauen stehen viele vor diesen farbenglühenden
Prunkfassaden, hinter denen das Nichts einer entseelten Zeit und entgöt-
terten Welt steht.

Schon um die Jahrhundertwende erschienen die ersten apologetischen

Schriften, und mit Befremden liest man heute Verkündigungen

wie die folgende: «An seiner Seele hat dieser Mann die Qualen

von Jahrhunderten empfunden» (Erich Urban, 1901). Als 47jäh-
riger fand er seinen Biographen: Max Steinitzer sammelte als Chronist

das Material über Leben und Werk; 10 Jahre später fand Strauß

in Richard Specht einen Panegyriker, vor dessen fanatischer
Gründlichkeit, frenetischer Begeisterung, eifernder Unduldsamkeit man
heute schon mit einem Gefühl der Bestürzung steht. Nun hat Fritz
Gysi ein neues Gesamtbild geschaffen. Der Wert liegt nicht in der

Herbeischaffung neuen Materials, sondern in der persönlichen und

klugen Stellungnahme und in den Vorzügen der Darstellung. Leider

zwang ihn die Anlage der Reihe, in der die Monographie erschien,
Leben und Werk zu trennen, wobei er jenem nur eine kurze Skizze

widmen konnte, während er genötigt war, dieses nach Kategorien

456



geordnet zu besprechen. Daß diese Anordnung den Nachweis der

Verwurzelung des Werkes in der Zeit und im Leben des Schöpfers,
wie auch die Darstellung der Entwicklungslinie erschwerte, liegt auf
der Hand. Gerne sähe man auch den eigentlich historischen
Prokiemen mehr Raum gewährt, der Stellung Straußens innerhalb des

Gesamtverlaufs der musikalischen Entwicklung, seinem Verhältnis
zu Wagner und zu den Zeitgenossen etc. Gysi hat, was nicht von
allen Musikschriftstellern gesagt werden kann, in hohem Grade die
Gabe der Darstellung; es ist ein Vergnügen, seinen Ausführungen,
denen jede pedantische Schwere fehlt, zu folgen; ununterbrochen
findet er amüsante und charakteristische Formulierungen, versteigt
sich nicht zu maßlosen Lobeserhebungen, unterscheidet Gutes von
Mißlungenem mit feinem Sinn und findet dafür oft den Ton
liebenswürdiger Ironie. Vom Willen zum Ausdruck getrieben, läßt er sich
Un Gebrauch von Fremdwörtern oft allzuweit hinreißen, so, wenn
er einen Satz mit folgendem «Satzgegenstand» eröffnet: «Die
musikalische, polyphon-groteske Maskerade der dem Personarium der
comedia dell'arte entnommenen intermedialen Komödienfiguren .»

(Seite 115). Vom Verlag ist der Band mit reichem Bildermaterial
versehen worden, dem sich sehr viele und ausführliche, auch dem
Laien etwas sagende Notenbeispiele gesellen.

X

Eine andere Welt öffnet sich vor uns, wenn wir die dem Schaffen
Arthur Honeggers gewidmete Monographie von Willy Tap-
Polet aufschlagen:1 wir atmen plötzlich die Luft des zwanzigsten
Jahrhunderts; vor uns entfaltet sich die neue Welt der Technik, des

Sportes, des Films. Und doch: bei aller Gegensätzlichkeit der äußern
Erscheinung sind Strauß und Honegger im tiefsten verwandte
Naturen. Auch Honegger ist ein Meister der Zeitgemäßheit, der
Anpassung und Verwandlung, der von einer feinen Witterung für das

der Luft der Zeit Liegende geführt wird. Auch er ist ein Welt-
eroberer, der schon vor seinem 30. Altersjahr mit seiner. Loko-
Uiotivsinfonie einen geräuschvollen internationalen Erfolg
einheimste; auch er ist ein Meister in der Zeichnung der schnell wech-

1 Arthur Honegger, von Willi Tappolet, Verlag Gebrüder Hug & Co., Zürich und Leipzig, 1933.

457



selnden Gesichter unserer Epoche, ein virtuoser Gestalter der

Außenwelt, der Oberfläche der Dinge, der Masken und Moden im
lärmenden Strome der Geschehnisse. Ob hinter diesen Gestaltungen
mehr symbolische Bedeutung, mehr metaphysische Tiefe, mehr
Ethos und Schicksal steht, als hinter Straußens Werken, wird die

Zukunft lehren. Um die enge Verwandtschaft dieser beiden für
unsere Gegenwart und jüngste Vergangenheit so repräsentativen
Geister, bei aller Verschiedenheit der Erscheinungsformen, in denen

sie sich offenbaren, nachzuweisen, seien der Monographie Tappo-
lets einige Züge entnommen:

Zufall oder Schicksal wollten es, daß Honegger zum Vertreter der
Internationalität so vieler künstlerischer Tendenzen unserer Zeit
wurde. Als Alemanne, Sohn eines aus Zürich stammenden
Kaufmanns, wird er 1892 in Le Havre geboren. Friedrich Hegar gewinnt
den für den Kaufmannsberuf Bestimmten der Musik; seine
entscheidenden Eindrücke empfängt er aber in Paris, in der Schule
der Capet, Gédalge, Widor und Vincent d'Indy. Als Alemanne ist

er ein von Fleiß, Ordnungsliebe und Pünktlichkeit besessener Schüler,

— ein in die Kunst verirrter Bourgeois, meint Tappolet —
aber er wächst in die Geisteswelt der Bohème des 20. Jahrhunderts
hinein, in die Generation der «Jüngsten», welche die neue Sturmund

Drangepoche herbeiführen, in den Kreis der Musiker Erik
Satie und Darius Milhaud, der Maler Braque und Picasso, des

Literaten Cocteau u. a. Es ist die Generation, die sich auflehnt gegen
alles, was 19. Jahrhundert heißt: in der Musik gegen die «Romantik»,

gegen die Kunst der Subjektivität, der Gefühlsentladungen,
des unbedingten Willens zum Ausdruck, gegen den harmonischen
Stil mit seinen Akkordspannungen, gegen die poetische Idee in der
Musik, gegen Beethoven, gegen Berlioz, gegen Wagner vor allem,
auch gegen Debussy. Das ungeheure Erbe des 19. Jahrhunderts
wirkt erdrückend; diese Generation wirft es entschlossen ah und
wendet sich entschieden einer moderneren Welt zu. Satie und Cocteau
stellen das neue Programm auf: Zirkus, Music-Hall, Tingeltangel und

primitiver Exotismus werden bühnenfähig erklärt, Satie verlangt
die Herstellung einer zweitönigen Orgel, welche das Geräusch eines

Flugmotors nachahmen soll. «Jazz, Satie, François Couperin (18.

Jahrhundert!) statt Beethoven, Wagner und Debussy»! proklamiert
Cocteau, eine «kräftige, gesunde, freie französische Musik aus

Frankreich». Ein brennendes künstlerisches und nationales Res-

458



sentiment gegen die großen, fremden, tyrannischen Individualitäten,
gegen die schrankenlose Subjektivität der Beethoven und Wagner
treibt diese Generation vorwärts. Die Musik soll dem Alltag dienen,
soll «Gebrauchsmusik» sein, sie soll Prosa sprechen, sie soll sich vom
Jazz nähren, sie soll sich in den Dienst der Music-Hall, des Balletts,
des Films, der Revue stellen. Der französische Rationalismus, das

romanische Formgefühl empören sich gegen die ungeheuren und
m gewissem Sinne die Form sprengenden Gefühlsentladungen der
deutschen romantischen Musik; eine Sehnsucht nach Klassizität
versteckt sich hinter dem revolutionären Gebaren: «Maschinen und
amerikanische Wolkenkratzer gleichen insofern der griechischen
Kunst, als die Nützlichkeit ihnen eine Trockenheit und eine Größe
°hne überflüssiges Beiwerk verleiht». (Cocteau.) Die Vergangenheit
wird verketzert, die Tradition geleugnet, das harmonische System
der Musik wird als erschöpft und abgetan erklärt. «Heute hat man
fur noch die Wahl zwischen Strawinsky und Gounod», sagte Honeg-
ger, ein andermal: «Liebe kommt (als Problem für eine Oper) nicht
mehr in Betracht. Drückt man sie stark aus, so ist es ,Tristan',
vergeht man sie zart auszudrücken, so ist es JPelleas'». So wendet
8ich Honegger und mit ihm der radikale Teil der neuen Generation
Schönberg zu, dem Verkünder der atonalen Musik. «Der indirekte
Einfluß des genialen Grammatikers ist ungeheuer, auf Strawinsky
Wie auf uns alle», bekennt Honegger. Das Ergebnis der Entwicklung
vieler Jahrhunderte, die sinngemäße Ordnung des Zusammenklanges
der Stimmen, die logische Entwicklung der Harmonie bei freier
Selbständigkeit jeder Stimme, die geniale Freiheit verbunden mit
der vollkommensten Geschlossenheit der Form, die wohl im Werke
Eachs ihre Gipfelung erreichte, das alles wird über Bord geworfen.
Eas Recht auf die «souveräne Stimmführung, die keine Rücksicht
auf den Zusammenklang mehr nimmt», wird proklamiert, das

Schlagwort vom «horizontalen Hören» taucht auf. Honegger macht,
das ist typisch für den Alemannen, diese Entwicklung bald zögernd,
bald sehr radikal mit, kehrt aber mehrmals vorübergehend wieder
zum tonalen System zurück. Er ist nicht blind für die Bedeutung
der Tradition: er ist «der Oberzeugung, daß man, um vorwärts zu
Schreiten, fest in der Vergangenheit verwurzelt sein muß»; er wendet

sich auch bald von Tingeltangel und Music-Hall ab.

Sein erstes neue Wege gehendes Werk ist der «Gesang Nigamons»,
der Gesang eines am Marterpfahl skalpierten und zu Tode gepeinig-

459



ten Irokesen, einem «banalen Indianerbuch, das jenseits aller
Literatur und Kunst steht», entnommen — was wieder typisch ist für
die Feindschaft jener Generation gegen die hohe Dichtung, von der

sich die romantische Musik (vgl. Strauß) genährt hatte. Ein Skandal

im Vieux Colombier bei der Uraufführung seiner Musik zum
Mysterienspiel «Le Dit des Jeux du Monde» und eine nachfolgende
Polemik in der Presse machen die Welt auf seinen Namen aufmerksam.

Durch den Artikel eines angesehenen Kritikers wird er mit
fünf andern Komponisten — «ohne ihr Verdienst, oder vielmehr
ohne ihr Verschulden» — über Nacht berühmt, als Mitglied einer

zufällig zusammengekommenen Vereinigung junger Stürmer und

Dränger; das Schlagwort «Les Six» macht wie ein Zauberwort die

Runde durch die musikalische Welt. Begründeter war immerhin
der Ruf, den ihm «König David» (1921), ein Oratorium, das aus der
Szenenmusik für eine Aufführung des «Théâtre du Jorat» hervorging,

eintrug. Honegger, der diesen sensationellen Erfolgen nicht
ohne Bescheidenheit und Skeptizismus gegenüberstand, erklärte sich
diesen Erfolg aus der «fast schematischen Einfachheit der Partitur»
dieses biblischen Psalms der «hundert Stile».

Noch viel weiter aber hallte der Beifall, auch über Amerika
hinweg, den ihm sein Orchesterwerk «Pacific 231» eintrug, die
musikalische Schilderung des «lyrischen Zustandes, des Gewaltig-Pathetischen

eines Eisenbahnzuges, der mit seinem 300-Tonnengewicht
mit einer Stundengeschwindigkeit von 120 Kilometern durch die
tiefe Nacht rast». Wie mit einem Zauberstab trifft Honegger den

Punkt der modernen Welt, wo die in latenter Spannung gebundenen
Interessen auflodern und Wellen von Sensationen aussenden: in der

Verherrlichung der Technik. Er selbst hatte ja schon als Schüler
nie in Le Havre den Zug bestiegen, ohne die Lokomotive zu
besichtigen (Tappolet erzählt das an zwei Stellen des Buches); auf

einer Konzertreise in England stellt ihm die London North Eastern
Railway eine Lokomotive zur Verfügung, in der er, ein moderner
«König Arthur», sein Gefolge von Freunden und Zeitungsschreihern
«in rasendem Einzugstempo» dahinführte. «Lokomotiven habe ich

immer leidenschaftlich geliebt. Für mich sind sie lebendige Wesen,
die ich verehre, wie andere Frauen oder Pferde lieben,» hat er in
einem Interview gestanden — und Othmar Schoeck hat ihm darauf
eine lustige Karte gezeichnet (sie ist im Buche abgebildet):
dampfsprühend, die Räder nach oben gekehrt, liegt das Ungeheuer vor

460



dem fassungslos davorstehenden Bräutigam im Ehebett: «Ich warne
Dich, denk an die Brautnacht!» Das Werk ist zweifellos ein Wurf,
eine gelungene und überzeugende Realisierung einer kühnen Vision,
auch musikalisch ein kunstreich geschmiedetes Stück; es ist ein
Neues, ein plastisches Symbol der Welt des 20. Jahrhunderts. Ob es
aber Aufgabe der Musik sei, «visuelle Eindrücke» und «physisches
Wohlbehagen» auzudrücken, wie es Honegger getan haben will, und
ob hierin nicht die letzte mögliche Veräußerlichung der Musik zu
sehen sei, das mag hier dahingestellt sein.

Neben der Verherrlichung der Technik die Verherrlichung des

Sportes. Honegger selbst ist Sportsmann; schon in der Jugend wird
«kein Fußball- oder Rugbymatch von einiger Bedeutung übersehen»;
er «turnt, schwimmt, reitet, fliegt und rast mit 120 km
Stundengeschwindigkeit in einem Bugatti-Sportwagen zur Erholung übers
Land». Er schreibt, immer zum Dienst am Kunden bereit und
zeitoffen, eine choreographische Sinfonie «Skating-Rink» zu einem
Rollschuhballett (1922), sechs Jahre später eine zweite Sportsinfonie
«Rugby», wobei wir erfahren, daß Rugby Honegger mehr sagt als

Fußball, da er sich «durch den wilderen, plötzlicheren, verzweifelteren

und weniger geregelten Rhythmus des Rugbyspieles gehobener
fühlt».

Auf ganz anderen Wegen treffen wir Honegger — er ist nicht
nur ebenso zeitgemäß, sondern auch so beweglich in der Umstellung
wie Strauß, — bei seinen Versuchen, die Bühne zu erobern. Als
®ein bestes Werk wertet er selbst seine « Antigone» (1924/27), die in
vergangener Spielzeit vom Zürcher Stadttheater anläßlich der
Jahrhundertfeier aufgeführt wurde. Es handelt sich bei der zu Grunde
liegenden Dichtung Cocteaus um «eine Art Kurzfilm», um den
Versuch, «Griechenland vom Flugzeug aus zu photographieren», da

«der Mensch des 20. Jahrhunderts weder die Geduld noch die Zeit
der Griechen des Jahres 440 vor Chr. Geburt besitzt», um den
Versuch, «einen berühmten Text im Fluge von oben herab zu
überschauen» und so «die alten Meisterwerke zu neuem Leben zu
erwecken». Das Werk ist nur sehr selten aufgeführt und gelegentlich
ausgepfiffen worden; mit seiner herben und lärmenden, fanatischen
Atonalität, mit seiner asketischen Verleugnung des Urelements aller
Opernkunst: des Gesanges, hat sich Honegger den Weg über die
Bühnen recht schwer gemacht, und kaum scheint dies der Weg zu
sein, die griechischen Meisterwerke zu neuem Leben zu erwecken.

461



Einen bedeutenden Wurf tat Honegger unzweifelhaft wieder mit
seinem Oratorium «Der Weltenschrei». Es soll, schreibt Tappolet,
«die Tragik des heutigen Menschen, daß er nicht sich (sie!) selbst

sein kann», zum Ausdruck bringen. Dichterische Vision und
musikalischer Ausdruck derselben sind nicht ohne Größe in der Erfassung

der Welt der Fabriken, der dröhnenden Maschinen, der
Arbeiterheere, in der Schilderung der Stimmen, die den Weltenraum auf
Radiowellen durchdringen; aber Tappolet trifft wohl den Nagel auf
den Kopf, wenn er feststellt: «Wenn der Dichter sich gegen die
Zeitgebundenheit auflehnt, bejaht sie der Erbauer des «Pacific 231»

in der Chorälen Musik der Technik und der Maschinen». Das Werk
geht mit der Zeit; es überzeugt nicht von der Tragik des Menschen,
der sich von ihr abwendet.

Wie tief verwandt Honegger Strauß ist, zeigt sich auch im Schwanken

zwischen den Stilarten: wie Strauß, nachdem er in der «Elektra»
bis hart an die Grenzen der Atonalität vorgedrungen war, auf den

Boden der Tonalität zurückkehrte und in der «Ariadne» sogar auf
das 17. Jahrhundert, auf Lully zurückgriff, so wendet sich

Honegger in seiner dreisätzigen Sinfonie (1929/30) von der «atonalen

Grundforderung» des 1. Satzes der «tonalen Diatonik des Finale»

zu; in «Amphion» (1929) «schwebt der Geist Lullys über mehr als

einer Seite der Partitur,» finden sich aber auch Partien, die «ihre
Herkunft von Debussy und Wagner nicht verleugnen,» — man kann
dieser Donatorentafel ruhig noch Puccini anreihen.

Mit keinem seiner spätem Werke hat Honegger auch nur von
weitem den Erfolg seiner «Pacific 231» wieder erreicht. So lautet
der Schluß der Monographie Tappolets ziemlich resigniert: «Aus

dem Aufsatz ,Um Abschied zu nehmen' könnte man schließen,

Honegger werde der Musik für immer entsagen. Doch Honegger
wird den Kampf nicht aufgeben: außer einem Streichquartett
bereitet er gegenwärtig nicht weniger als sechs Filme vor».

Tappolets Monographie ist mit Liebe, Begeisterung und
Gewissenhaftigkeit geschrieben; sie setzt sich unbedingt für die Musik

Honeggers ein. Mit großer Gründlichkeit trägt sie zusammen, was

man z. T. und dort in Zeitungen und Zeitschriften und Interviews
über Honegger lesen konnte, scheint aber nicht auf langjähriger
und intimer Bekanntschaft zu beruhen, so daß wir vom Leben, von

Persönlichkeit und Wesensart des Menschen Honegger kein
abgerundetes und vertieftes Bild bekommen. So erhält das Buch vor

462



allem den Charakter einer Sammlung von Analysen, die mit vielen
Notenbeispielen durchsetzt sind, sodaß es als Nachschlagewerk sehr
brauchbar ist. Ob Tappolet mit seinen Wertungen recht behält, mag
die Zukunft erweisen. — Nicht verschwiegen werden darf, daß seine

Darstellung zu viele sprachliche Lässigkeiten aufweist. Dem Buch
sind interessante und charakteristische Illustrationen beigegeben:
Wir können Honegger als Baby, als Lokomotivführer, als Sportler
im Autoledermantel, als Führer seines Bugatti-Sportrennwagens, am
Pier in Rio vor dem modernen Riesendampfer und im Kreise
berühmter Zeitgenossen bewundern.

KLEINE RUNDSCHAU

Eine Streitschrift von Gonzague de Reynold

In Bern ist vor kurzem der Dichter der alten Schweiz, Rudolf von Tavel, zu
Grabe getragen worden. Dieser Edelmann alten Geblütes, der Welt der Ahnen

zugewandt, hat sich die Verehrung und Liebe des Bernervolkes aller Stände

errungen, wie kein heimischer Dichter vor ihm. Er hat die Mundart Berns zur
Dichtersprache geadelt und die geschichtlichen Schatten der Stadt, die für jeden
ihrer Burger so fühlbar noch in den alten Gassen und Häuser weben, in
unverlierbaren Gestalten und Bildern beschworen. Gibt es ein zweites, von einem so

reichen Volkstum und einer so großen Geschichte gesegnetes Land, das im Werke
zweier Dichter einen derart ursprünglichen und vollständigen Ausdruck gefunden
hätte wie das bernische? Das Bauerntum Gotthelfs, dessen Wurzeln bis in die
tiefsten Muttergründe der Erde reichen, und das städtische Patriziat Tavels, von
einer zauberhaften Atmosphäre verfeinerter Neigungen umgeben, aus der seine

edelsten Sprossen sich zu heroischem Einsatz und Opferbereitschaft erheben, —
ilas sind die beiden Hemisphären der Welt Berns, von denen alles umschlossen

wird, was bernischen Wesens ist.
Das bäuerliche Reich Gotthelfs langt mächtig über die Grenzen der Heimat

hinaus und ist überall gegenwärtig, wo ein Bauerngeschlecht die angestammte
Scholle pflegt. Das urbane und aristokratische Reich Tavels ist einmalig,
unwiederbringlich und an die Heimat gebunden, an die Stadt und Republik Bern,
an das Herz der alten Eidgenossenschaft.

Es ist ein Glück für das kulturelle Leben des ganzen Landes, daß die alte
Schweiz eine so gültige und tief volkstümliche, dichterische Verklärung gefun-

463


	Musikerköpfe der Gegenwart

