
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 7

Artikel: Der Dichter Otto Wirz oder über die Gestaltung des Ungestaltbaren

Autor: Milch, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Dichter Otto Wirz
oder über die Gestaltung des II«gestaltbaren

von Werner Milch

Dichten heißt Gestalten. Jede neue Ästhetik seit Bodmers und
seiner Zeitgenossen Kämpfen umschreibt den Tatbestand, den

die Dichter in dem Worte «Bilde Künstler, rede nicht» und in der

Forderung, «hart sich in die Worte zu verwandeln» ausgedrückt
haben. Damit hat die Neuzeit dem Dichter sein Reich zugewiesen:
Das Gestaltbare. Gestalt wird die Welt in verstandesmäßig faßbaren
Zusammenhängen und darüber in der Schau; Dichtung ist
«irrational». Die Welt des Dichters ist das Gestaltbare, das bedeutet
eine Beschränkung, denn nicht alles, was sich aussagen läßt, läßt
sich zur Gestalt formen; es gibt Zusammenhänge, die umschreibbar
sind, aber nicht durch adäquate Worte ausgedrückt werden können.
Es gibt Geschehnisse, Probleme, Erlebnisse, die erklärt, aber nicht
gestaltet, nicht im dichterischen Wort verwirklicht werden können.
An dieser Stelle bietet sich vielen die Flucht in die Musik als Ausweg

an, der Ton läßt ahnen, das Wort als Gestaltung verlangt ein
verantwortliches Bilden.

Diese Gedankengänge bilden den Mittelpunkt einer kleinen
Selbstdarstellung, die Otto Wirz — 1877 zu Ölten geboren — vor
mehreren Jahren veröffentlicht hat. Der Lebensabriß erzählt von
der Neigung des Dichters zur Musik, von seinem Bildungsgang als

Techniker auf den Hochschulen von Darmstadt und München, als

Artillerieoffizier in der Heimat, als Konstrukteur für Wasserkraftmaschinen

an der Darmstädter Hochschule, Ingenieur in einer großen

Maschinenfabrik, und fährt dann fort: «Dann fand ich als Techniker

eine seltsame Insel des Brotberufs, vielleicht die einzige in
ihrer Art, unerträglich für den Mann der raschen Tat, guter Boden
Für andere Leute. Mehrmals im Leben überflutete mich die Musik,
sodaß ich verstummte für alles andere. Es wurde nie die Bindung
des «Künstlers» an die «Kunst» daraus, weil die Kunst mit der
Philosophie gleiche Ziele hat: Die Ziele letzten objektiven Erkennens

durch Schau. Ich wollte in Tönen singen, doch die Töne
verhallten mir in dem weiten Raum. Ich sah: Dem Räume ist kein Ton

447



gewachsen, und das wahre Wort ist mehr als der wahre Ton, denn

es muß sich verantworten. Also erschrak ich sehr und begann zu

lispeln.»
Der Literarhistoriker Christian Janentzky hat einmal die Kunst

gegen die «Mystik» abgegrenzt, indem er den «irrationalen»
Charakter der einen dem «transrationalen» Charakter der anderen

gegenübergestellt hat: Direkte Wege führen vom rationalen Lager
wissenschaftlicher Erklärung in das Reich der Kunst, direkte Wege
auch zur transrationalen Mystik. Mystik und Dichtung selbst aber

sind unvereinbar. Wirz meint den gleichen Sachverhalt. Kunst und

Philosophie sind ihm gleichermaßen charakterisiert, als letzte objektive

Erkenntnis durch Schau. Was er aber meint, läßt sich nicht
auf dem Wege der Schau zu objektiver giltiger Darstellung bringen.
So flieht er in die Töne, die Töne verhallen, das verantwortungsvolle

Wort stellt sich nicht ein, und so beginnt er zu «lispeln». Das

Wort lispeln ist ungewohnt. Der Sprachbrauch verwendet alte
gebräuchlichere Worte zur Bezeichnung des Zusammenhanges, den

Wirz als seine zentrale Entwicklung erklärt: «Stammeln» oder in
«Zungen reden». Der Zusammenhang jedenfalls ist deutlich: Wirz
strebt über das Gestaltbare hinaus, ihm kommt es auf die Deutung
eines Vorganges an, der «ineffabile» ist, für den es adäquate Worte
nicht gibt. Das Wort bezeichnet auf der Ebene seines Denkens nicht
mehr die Sache selbst, sondern es ist Allegorie und Umschreibung.
Der Sinn steht hinter dem geformten Worte und ist nur den

«Eingeweihten» deutlich (freilich soll ein jeder Mensch «Eingeweihter»
sein können, so gewiß er teilhat an der Kraft, von der Wirz
Aussagen machen kann, die das Göttliche im Menschen bezeichnet und
die er die «geduckte» nennt).

Man darf sich nicht mit dem einfachen Satze begnügen, was Wirz
in seinen Romanen darstelle, sei nichts anderes als eine Neuformung

der Eigentümlichkeit des mystischen Erlebnisses. Es erscheint
vielmehr nötig, die geduckte oder hysterische Kraft, von der Wirz
Aussagen macht, vom Erlebnis des Mystischen in rechter Weise zu

distanzieren. Und dies ist nur möglich, wenn man den Weg, den

Wirz gegangen ist und der sich in der Abfolge seiner Romane spiegelt,

nachschreitet. Dann erscheint das erste Buch des Dichters

«Gewalten eines Toren» fast nur als Vorbereitung. Dieser

umfangreiche und in der Form gliederungsarme Roman fordert
die Flucht in die Einsamkeit. Er fordert alles das, was die mittel-

448



alterlichen Mystiker «entwerden» nannten: Die Flucht aus der
Klugheit zuerst, die Unabhängigkeit von der Gegenwart, ein freies
Schweifen im Raum (denn auch Heimat gibt es nicht mehr für den,
der «entwerden» will), auch die soziale Bindung fällt; Liebe und
Freundschaft gelten nichts mehr, wer entwird, ist einsam. Aus
solcher Einsamkeit entspringt das Gefühl der Gottnähe. Der Mensch

spürt, je freier von Fesseln menschlicher Art er ist, immer stärker
das Göttliche in sich, er macht sich zum bewußten Knechte der
Kräfte, die in den meisten Menschen verkümmert sind. Und so mag
er ein Tor scheinen, es wohnen ihm doch, je törichter er handelt,
Gewalten inne, durch die er Menschen an sich zieht und zwingt.
Dieses Buch von den Gewalten eines Toren erörtert somit
Zusammenhänge, wie sie in der reichen Literatur über die Kraft der
Erweckten bekannt sind und wie sie — viel kühler, vielberührter als
Wirz —- Gerhart Hauptmann im «Emanuel Quint» als Kunstwerk
gestaltet hat. Die eigenartige Sonderstellung, die Otto Wirz einnimmt,
erhellt erst aus seinem zweiten und wohl größten Roman «Die
geduckte Kraft», dem die «Novelle um Gott» als

Vorstudie vorgelagert ist, während der Vortrag «Das magische

Ich» die Hauptgedanken des Romans erneut in knappen
Formeln umschreibt. Die geduckte Kraft nun ist jenes Vermögen,
das allen Menschen innewohnt, das aber verkümmert ist, solange
der Mensch in Bindungen lebt, das niemals in voller Schärfe seinen
Ausdruck findet und sich als die Gottgleichheit des Menschen
erklären läßt. Wer die geduckte Kraft an sich in voller Stärke
verspürt, ist «allwissend», er lebt gleichzeitig in allen Menschen, er
übersieht das Zukünftige und ist den Gesetzen der Natur nicht mehr
Unterworfen. Somit geht Wirz immer von dem Gedanken aus, daß

eine vollkommene Verwirklichung der geduckten Kraft im Men-
Schen nicht möglich sei, daß sie sich nur einmal in voller Klarheit
offenbart habe, nämlich in Christus, und daß sie immer nur in
Teilerscheinungen manifest werden könne: Die Gewalten, die der Tor
ausübt, sind Ausdruck der in ihm wirkenden geduckten Kraft, die
Seniale Leistung großer Gestalten der Weltgeschichte erklärt sich
gleichermaßen aus dem Vorhandensein und Hervortreten der Kraft.
Und wenn Wirz in seinem dritten Roman «Prophet Müller-
^ w o » die geduckte Kraft gleichzeitig die «hysterische» nennt und
ihr Freiwerden bei einem Kranken zeigt, so deutet er damit seine
Nähe zur romantischen Auffassung von der Krankheit an: Krank-

449



heit ist ein Zustand, der oberhalb der Gesundheit steht. Wahnsinn
und Genie sind gleichermaßen Hellsichtigkeit, Herauswachsen des

Menschen über sich selbst, Freiwerden der verkümmerten selten

und stets nur in Teilerscheinungen manifesten Kraft.
Damit ist der Grundgedanke bezeichnet. Es gilt, Manifestationen

der hysterischen Kraft so darzustellen, daß dem Prinzip der
künstlerischen Gestaltung genügt wird. Es gilt also letzten Endes, eine

Gestaltungsform zu schaffen, der sich das Ungestaltbare und Un-

aussagbare fügt. Das ist aber nur möglich, wenn statt der geduckten

Kraft selbst ihre Wirkungen beschrieben werden, und diese

Wirkungen sind Stoff und Geschehnis der beiden späteren Romane

von Otto Wirz. Somit steht der Dichter vor einer großen Gefahr:
Das, was er eigentlich sagen will, die Erklärung und Deutung seiner
Lehre von der Gottheit im Menschen, fügt sich den Gesetzen des

Kunstwerkes nicht; es läßt sich nichts adäquates aussagen,
geschweige denn ein geformtes Bild schaffen aus dem, was Wirz als

sein tiefstes Erlebnis empfindet. Der Künstler kann nur die
Wirkungen mit ruhiger Hand beschreiben und zwischen die Bilder, die

er entwirft, als eine Art Unterschrift Abschnitte einsetzen, in denen

dialogische und monologische Partien des Romans sich zu beinahe
theoretischen Erörterungen über das Prinzip der geduckten Kraft
verdichten. Daß es Wirz gelungen ist, diese erklärenden Partien so

in die reine Handlung der Bücher einzuarbeiten, daß der Leser
keine Brüche empfindet, zeigt seine Bedeutung als Epiker. Seine

künstlerische Größe aber entschleiert sich noch deutlicher, wenn

man erwägt, welchen Weg der Dichter Wirz geht, um Ungestaltbares

zu formen. Er beschreibt die Wirkungen, die die geduckte
Kraft hervorruft, nicht an einem geschichtlich belangreichen Falle,
sondern er beschreibt einen «spielerischen Aufbruch der geduckten
Kraft». Es gilt noch einmal, sich auf die Grundlagen von Wirzens
Denkarbeit zu besinnen: Er weiß darum, daß jeder Mensch am

Göttlichen teilhat, daß einem jeden eine Kraft innewohnt, durch
die er seine individuellen Merkmale verlieren und alle die
Kennzeichen erhalten kann, die wir einzig Gott zuschreiben. Und so
gewiß über Gott Aussagen nicht möglich sind, so gewiß sind sie auch

über den vergotteten Menschen nicht denkbar. Die Kraft zur Ver-

gottung ist im Menschen zumeist unausgenützt, sie liegt brach; im

Genie bricht sie zweckvoll auf; wo sie spielerisch, das heißt ohne

wohltätigen Einfluß auf das soziale Gefüge der Menschen, schein-

450



bar verschwendet und ohne menschlichen Absichten zu dienen,
sichtbar wird, nennt der «gesunde» Mensch den von der Kraft
Erregten einen Toren oder einen Kranken. Beschriebe der Dichter ein
Genie, deutete er gar die Tat Christi unter dem Gesichtswinkel der
geduckten Kraft, so könnte er den außerirdischen Sinn dieser Kraft
nicht erklären: Dann müßte er ja immer wieder zeigen, daß die
Sichtbarmachung des Göttlichen im Menschen eine Weitung des

menschlichen Daseins darstelle. Wo aber die geduckte Kraft spielerisch

aufbricht, wo der Mensch Fähigkeiten entwickelt, die ihn aus
der biologisch-physikalischen Gesetzlichkeit herausheben, weil eben
das Göttliche stärker in ihm ist, als das Irdische, dort erscheint der
Selbstzweck und der Selbstsinn der geduckten Kraft und zugleich
die Fragwürdigkeit allen menschlichen Handelns in hellerem Licht.
Darum handelt der Roman «Prophet Müller-Zwo» von
einem Nervenkranken, der als Kranker hellsichtiger, gottnäher, von
der hysterischen Kraft berührt ist, darum stellen sich die Geschehnisse,

von denen der Roman «Die geduckte Kraft» berichtet, als

ein Hexenkessel sinnloser und im Gange der sozialen Ordnung
störender Ereignisse dar: In einer beliebigen Stadt werden Menschen
Von der geduckten Kraft plötzlich und ohne daß man den Grund
wüßte, berührt, sie begehen Handlungen, die von der menschlichen

Wissenschaft aus nicht erklärbar sind, das Staatsgefüge ist
aus dem Gleichmaß geworfen, der Dichter aber deutet den tieferen
Sinn der dem Menschenverstände unbegreiflichen Ereignisse und
Reaktionen: Die geduckte Kraft wird frei, sie hebt den Menschen
ms Göttliche hinein, zeigt was er rechtens vermag und damit auch,
Wohin er sich verirrt hat.

Wir fragen angesichts dieses Werkes einmal, ob es um seiner

merkwürdigen denkerischen Haltung willen nur isoliert betrachtet
Verden kann und sodann, welches Verhältnis zur echten Mystik das

System von Otto Wirz einnimmt. Wir finden die erste Antwort
'eicht: Wirz ist ein echter Nachfahr der Romantik, so gewiß ihm
das Kunstwerk in der Unendlichkeit mündet, so gewiß er von der
Überzeugung ausgeht, daß das Kunstwerk «Spiel» ist, geeignet, eine
spielerische Manifestation der Kraft Gestalt werden zu lassen,
deren echte Offenbarung nicht darstellbar, nicht aussagbar, nur
allegorisch umschreibbar ist. Kein Zweifel, daß der Leser des «Prophet
Müller-Zwo» an die «Nachtwachen des Bonaventura», der Leser des
Ruches «Die geduckte Kraft» an die Märchen von Clemens Brentano

451



erinnert wird. Was sichtbar gemacht werden soll, wird nur deutlich
in einer Welt, in der die menschlichen Ordnungen nicht das letzte
Gesetz sind. Und mit diesem Hinweis auf die Romantik ist zugleich
die Frage nach der Mystik in eine bestimmte Richtung gelenkt. Im

engeren und gewiß tieferen Sinne des Wortes ist Wirz kein Mystiker,

so wahr er ein Dichter ist. Denn er will gestalten, mitteilen,
miterleben lassen, der Mystiker aber weiß, daß er vom Erlebnis
selbst nur stammeln, daß er vielleicht als Lehrer die Wege angeben,
niemals aber das Erlebnis selbst kundtun kann. Aussprache will der

Dichter, der Mystiker wird stiller, je mehr sich ihm das Geheimnis

entschleiert, heißt es bei Henri Brémond. Im weiteren Sinne des

Wortes aber ist die Lehre von der geduckten Kraft, in der sich die

Vergottung des Menschen offenbart, gewiß mystisch. Am Ende des

Buches, dessen Titel eben die Kraft selbst ist, steht ein Gespräch
zweier Menschen, die die Berührung des göttlichen Vermögens
verspürt haben, über das Wort des Paulus, daß niemand weiß, was in
Gott ist als nur der Geist Gottes. Und dieses Gespräch mündet in
den Satz: «Der Apostel trennt Gott und Mensch. Unser Erlebnis
trennt sie nicht. Da hast du das Ganze». Damit hat der Dichter seihst
das Stichwort zur Erklärung seines Werkes gegeben, es geht ihm

um die mystische Unio, um das göttliche Fünklein im Menschen,
und er ist Dichter genug, um zu wissen, daß es dem Künstler nur
gegeben ist, «spielerisch» von dieser Gotteskindschaft zu reden.
Was darüber ist, ist Stammeln — oder Schweigen.

452


	Der Dichter Otto Wirz oder über die Gestaltung des Ungestaltbaren

