Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 7

Artikel: Der Dichter Otto Wirz oder Uber die Gestaltung des Ungestaltbaren
Autor: Milch, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Dichter Otto Wirz

oder iiber die Gestaltung des Ungestaltbaren

von Werner Milch

Dichten heiBt Gestalten. Jede neue Asthetik seit Bodmers und
seiner Zeitgenossen Kimpfen umschreibt den Tatbhestand, den
die Dichter in dem Worte «Bilde Kiinstler, rede nicht» und in der
Forderung, «hart sich in die Worte zu verwandeln» ausgedriickt
haben. Damit hat die Neuzeit dem Dichter sein Reich zugewiesen:
Das Gestaltbare. Gestalt wird die Welt in verstandesmiBig faBbaren
Zusammenhingen und dariiber in der Schau; Dichtung ist «irra-
tional». Die Welt des Dichters ist das Gestaltbare, das bedeutet
eine Beschrinkung, denn nicht alles, was sich aussagen 1iBt, 1aBt
sich zur Gestalt formen; es gibt Zusammenhinge, die umschreibbar
sind, aber nicht durch adiquate Worte ausgedriickt werden konnen.
Es gibt Geschehnisse, Probleme, Erlebnisse, die erklirt, aber nicht
gestaltet, nicht im dichterischen Wort verwirklicht werden konnen.
An dieser Stelle bietet sich vielen die Flucht in die Musik als Aus-
weg an, der Ton 1dBt ahnen, das Wort als Gestaltung verlangt ein
verantwortliches Bilden.

Diese Gedankengédnge bilden den Mittelpunkt einer kleinen
Selbstdarstellung, die Otto Wirz — 1877 zu Olten geboren — vor
mehreren Jahren veroffentlicht hat. Der LebensabriB erzihlt von
der Neigung des Dichters zur Musik, von seinem Bildungsgang als
Techniker auf den Hochschulen von Darmstadt und Miinchen, als
Artillerieoffizier in der Heimat, als Konstrukteur fiir Wasserkraft-
maschinen an der Darmstidter Hochschule, Ingenieur in einer gro-
Ben Maschinenfabrik, und fihrt dann fort: «Dann fand ich als Tech-
niker eine seltsame Insel des Brotberufs, vielleicht die einzige in
threr Art, unertriglich fiir den Mann der raschen Tat, guter Boden
fiir andere Leute. Mehrmals im Leben iiberflutete mich die Musik,
sodaB ich verstummte fiir alles andere. Es wurde nie die Bindung
des «Kiinstlers» an die «Kunst» daraus, weil die Kunst mit der
Philosophie gleiche Ziele hat: Die Ziele letzten objektiven Erken-
Nens durch Schau. Ich wollte in Ténen singen, doch die Tone ver-
hallten mir in dem weiten Raum. Ich sah: Dem Raume ist kein Ton

447



gewachsen, und das wahre Wort ist mehr als der wahre Ton, denn
es mul} sich verantworten. Also erschrak ich sehr und begann zu
lispeln.»

Der Literarhistoriker Christian Janentzky hat einmal die Kunst
gegen die «Mystik» abgegrenzt, indem er den «irrationalen» Cha-
rakter der einen dem «transrationalen» Charakter der anderen ge-
geniibergestellt hat: Direkte Wege fiihren vom rationalen Lager
wissenschaftlicher Erklarung in das Reich der Kunst, direkte Wege
auch zur transrationalen Mystik. Mystik und Dichtung selbst aber
sind unvereinbar. Wirz meint den gleichen Sachverhalt. Kunst und
Philosophie sind ihm gleichermaBen charakterisiert, als letzte objek-
tive Erkenntnis durch Schau. Was er aber meint, 1aBt sich nicht
auf dem Wege der Schau zu objektiver giltiger Darstellung bringen.
So flieht er in die Tone, die Tone verhallen, das verantwortungs-
volle Wort stellt sich nicht ein, und so beginnt er zu «lispeln». Das
Wort lispeln ist ungewohnt. Der Sprachbrauch verwendet alte ge-
brauchlichere Worte zur Bezeichnung des Zusammenhanges, den
Wirz als seine zentrale Entwicklung erklidrt: «Stammeln» oder in
«Zungen reden». Der Zusammenhang jedenfalls ist deutlich: Wirz
strebt iiber das Gestaltbare hinaus, ihm kommt es auf die Deutung
eines Vorganges an, der «ineffabile» ist, fiir den es adiquate Worte
nicht gibt. Das Wort bezeichnet auf der Ebene seines Denkens nicht
mehr die Sache selbst, sondern es ist Allegorie und Umschreibung.
Der Sinn steht hinter dem geformten Worte und ist nur den «Ein-
geweihten» deutlich (freilich soll ein jeder Mensch «Eingeweihter»
sein konnen, so gewill er teilhat an der Kraft, von der Wirz Aus-
sagen machen kann, die das Géttliche im Menschen bezeichnet und
die er die «geduckte» nennt).

Man darf sich nicht mit dem einfachen Satze begniigen, was Wirz
in seinen Romanen darstelle, sei nichts anderes als eine Neufor-
mung der Eigentiimlichkeit des mystischen Erlebnisses. Es erscheint
vielmehr notig, die geduckte oder hysterische Kraft, von der Wirz
Aussagen macht, vom Erlebnis des Mystischen in rechter Weise zu
distanzieren. Und dies ist nur moglich, wenn man den Weg, den
Wirz gegangen ist und der sich in der Abfolge seiner Romane spie-
gelt, nachschreitet. Dann erscheint das erste Buch des Dichters
«Gewalten eines Toren» fast nur als Vorbereitung. Die-
ser umfangreiche und in der Form gliederungsarme Roman fordert
die Flucht in die Einsamkeit. Er fordert alles das, was die mittel-

448



alterlichen Mystiker «entwerden» nannten: Die Flucht aus der
Klugheit zuerst, die Unabhingigkeit von der Gegenwart, ein freies
Schweifen im Raum (denn auch Heimat gibt es nicht mehr fiir den,
der «entwerden» will), auch die soziale Bindung fillt; Liebe und
Freundschaft gelten nichts mehr, wer entwird, ist einsam. Aus sol-
cher Einsamkeit entspringt das Gefiihl der Gottnihe. Der Mensch
spiirt, je freier von Fesseln menschlicher Art er ist, immer stiarker
das Gottliche in sich, er macht sich zum bewuBten Knechte der
Krifte, die in den meisten Menschen verkiimmert sind. Und so mag
er ein Tor scheinen, es wohnen ihm doch, je torichter er handelt,
Gewalten inne, durch die er Menschen an sich zieht und zwingt.
Dieses Buch von den Gewalten eines Toren erdrtert somit Zusam-
menhinge, wie sie in der reichen Literatur iiber die Kraft der Er-
weckten bekannt sind und wie sie — viel kiihler, vielberiihrter als
Wirz — Gerhart Hauptmann im «Emanuel Quint» als Kunstwerk ge-
staltet hat. Die eigenartige Sonderstellung, die Otto Wirz einnimmt,
erhellt erst aus seinem zweiten und wohl gréBten Roman «Die
geduckte Kraft», dem die «Novelle um Gott» als
Vorstudie vorgelagert ist, wihrend der Vortrag « Das magi-
sche Ich» die Hauptgedanken des Romans erneut in knappen
Formeln umschreibt. Die geduckte Kraft nun ist jenes Vermogen,
das allen Menschen innewohnt, das aber verkiimmert ist, solange
der Mensch in Bindungen lebt, das niemals in voller Schirfe seinen
Ausdruck findet und sich als die Gottgleichheit des Menschen er-
kliren 1iBt. Wer die geduckte Kraft an sich in voller Stirke ver-
Spiirt, ist «allwissend», er lebt gleichzeitig in allen Menschen, er
ibersieht das Zukiinftige und ist den Gesetzen der Natur nicht mehr
Uunterworfen. Somit geht Wirz immer von dem Gedanken aus, daf
eine vollkommene Verwirklichung der geduckten Kraft im Men-
Schen nicht moglich sei, daB sie sich nur einmal in voller Klarheit
offenbart habe, nimlich in Christus, und daB sie immer nur in Teil-
erscheinungen manifest werden kénne: Die Gewalten, die der Tor
Ausiibt, sind Ausdruck der in ihm wirkenden geduckten Kraft, die
geniale Leistung groBer Gestalten der Weltgeschichte erklirt sich
gleichermaBen aus dem Vorhandensein und Hervortreten der Kraft.
Und wenn Wirz in seinem dritten Roman « P r o phet Miller-
?W 0 » die geduckte Kraft gleichzeitig die «hysterische» nennt und
thr Freiwerden bei einem Kranken zeigt, so deutet er damit seine

dhe zur romantischen Auffassung von der Krankheit an: Krank-

449



heit ist ein Zustand, der oberhalb der Gesundheit steht. Wahnsinn
und Genie sind gleichermaflen Hellsichtigkeit, Herauswachsen des
Menschen iiber sich selbst, Freiwerden der verkiimmerten selten
und stets nur in Teilerscheinungen manifesten Kraft.

Damit ist der Grundgedanke bezeichnet. Es gilt, Manifestationen
der hysterischen Kraft so darzustellen, dal dem Prinzip der kiinst-
lerischen Gestaltung geniigt wird. Es gilt also letzten Endes, eine
Gestaltungsform zu schaffen, der sich das Ungestaltbare und Un-
aussagbare fiigt. Das ist aber nur moglich, wenn statt der geduck-
ten Kraft selbst ihre Wirkungen beschrieben werden, und diese
Wirkungen sind Stoff und Geschehnis der beiden spiteren Romane
von Otto Wirz. Somit steht der Dichter vor einer grolen Gefahr:
Das, was er eigentlich sagen will, die Erklarung und Deutung seiner
Lehre von der Gottheit im Menschen, fiigt sich den Gesetzen des
Kunstwerkes nicht; es lalt sich nichts adidquates aussagen, ge-
schweige denn ein geformtes Bild schaffen aus dem, was Wirz als
sein tiefstes Erlebnis empfindet. Der Kiinstler kann nur die Wir-
kungen mit ruhiger Hand beschreiben und zwischen die Bilder, die
er entwirft, als eine Art Unterschrift Abschnitte einsetzen, in denen
dialogische und monologische Partien des Romans sich zu beinahe
theoretischen Erorterungen iiber das Prinzip der geduckten Kraft
verdichten. Dall es Wirz gelungen ist, diese erklarenden Partien so
in die reine Handlung der Biicher einzuarbeiten, dal der Leser
keine Briiche empfindet, zeigt seine Bedeutung als Epiker. Seine
kiinstlerische GroBe aber entschleiert sich noch deutlicher, wenn
man erwigt, welchen Weg der Dichter Wirz geht, um Ungestalt-
bares zu formen. Er beschreibt die Wirkungen, die die geduckte
Kraft hervorruft, nicht an einem geschichtlich belangreichen Falle,
sondern er beschreibt einen «spielerischen Aufbruch der geduckten
Kraft». Es gilt noch einmal, sich auf die Grundlagen von Wirzens
Denkarbeit zu besinnen: Er weil darum, daB jeder Mensch am
Gottlichen teilhat, da einem jeden eine Kraft innewohnt, durch
die er seine individuellen Merkmale verlieren und alle die Kenn-
zeichen erhalten kann, die wir einzig Gott zuschreiben. Und so ge-
wil iiber Gott Aussagen nicht méglich sind, so gewi sind sie auch
iiber den vergotteten Menschen nicht denkbar. Die Kraft zur Ver-
gottung ist im Menschen zumeist unausgeniitzt, sie liegt brach; im
Genie bricht sie zweckvoll auf; wo sie spielerisch, das heilt ohne
wohltitigen EinfluB auf das soziale Gefiige der Menschen, schein-

450



bar verschwendet und ohne menschlichen Absichten zu dienen,
sichtbar wird, nennt der «gesunde» Mensch den von der Kraft Er-
regten einen Toren oder einen Kranken. Beschriebe der Dichter ein
Genie, deutete er gar die Tat Christi unter dem Gesichtswinkel der
geduckten Kraft, so konnte er den auBlerirdischen Sinn dieser Kraft
nicht erkliren: Dann miiBte er ja immer wieder zeigen, daB die
Sichtbarmachung des Gottlichen im Menschen eine Weitung des
menschlichen Daseins darstelle. Wo aber die geduckte Kraft spiele-
risch aufbricht, wo der Mensch Fihigkeiten entwickelt, die ihn aus
der biologisch-physikalischen Gesetzlichkeit herausheben, weil eben
das Gottliche stirker in ihm ist, als das Irdische, dort erscheint der
Selbstzweck und der Selbstsinn der geduckten Kraft und zugleich
die Fragwiirdigkeit allen menschlichen Handelns in hellerem Licht.
Darum handelt der Roman «Prophet Miiller-Zwo» von
einem Nervenkranken, der als Kranker hellsichtiger, gotiniher, von
der hysterischen Kraft beriihrt ist, darum stellen sich die Gescheh-
nisse, von denen der Roman «Die geduckte Kraft» berichtet, als
ein Hexenkessel sinnloser und im Gange der sozialen Ordnung sto-
render Ereignisse dar: In einer beliebigen Stadt werden Menschen
von der geduckten Kraft plotzlich und ohne daf man den Grund
wiillte, beriihrt, sie begehen Handlungen, die von der mensch-
lichen Wissenschaft aus nicht erklirbar sind, das Staatsgefiige ist
aus dem GleichmaBl geworfen, der Dichter aber deutet den tieferen
Sinn der dem Menschenverstande unbegreiflichen Ereignisse und
Reaktionen: Die geduckte Kraft wird frei, sie hebt den Menschen
ins Gottliche hinein, zeigt was er rechtens vermag und damit auch,
wohin er sich verirrt hat.

Wir fragen angesichts dieses Werkes einmal, ob es um seiner
Mmerkwiirdigen denkerischen Haltung willen nur isoliert betrachtet
werden kann und sodann, welches Verhiltnis zur echten Mystik das
System von Otto Wirz einnimmt. Wir finden die erste Antwort
leicht: Wirz ist ein echter Nachfahr der Romantik, so gewi ihm
das Kunstwerk in der Unendlichkeit miindet, so gewill er von der
Uberzeugung ausgeht, dafl das Kunstwerk «Spiel» ist, geeignet, eine
spielerische Manifestation der Kraft Gestalt werden zu lassen, de-
ren echte Offenbarung nicht darstellbar, nicht aussagbar, nur alle-
gorisch umschreibbar ist. Kein Zweifel, daB der Leser des «Prophet
Miiller-Zwo» an die «Nachtwachen des Bonaventura», der Leser des
Buches «Die geduckte Kraft» an die Mirchen von Clemens Brentano

451



erinnert wird. Was sichtbar gemacht werden soll, wird nur deutlich
in einer Welt, in der die menschlichen Ordnungen nicht das letzte
Gesetz sind. Und mit diesem Hinweis auf die Romantik ist zugleich
die Frage nach der Mystik in eine bestimmte Richtung gelenkt. Im
engeren und gewiB tieferen Sinne des Wortes ist Wirz kein Mysti-
ker, so wahr er ein Dichter ist. Denn er will gestalten, mitteilen,
miterleben lassen, der Mystiker aber weil, dal er vom Erlebnis
selbst nur stammeln, da} er vielleicht als Lehrer die Wege angeben,
niemals aber das Erlebnis selbst kundtun kann. Aussprache will der
Dichter, der Mystiker wird stiller, je mehr sich ihm das Geheimnis
entschleiert, heilt es bei Henri Brémond. Im weiteren Sinne des
Wortes aber ist die Lehre von der geduckten Kraft, in der sich die
Vergottung des Menschen offenbart, gewil mystisch. Am Ende des
Buches, dessen Titel eben die Kraft selbst ist, steht ein Gespriach
zweier Menschen, die die Beriihrung des gottlichen Vermogens ver-
spiirt haben, iiber das Wort des Paulus, da} niemand weil}, was in
Gott ist als nur der Geist Gottes. Und dieses Gesprach miindet in
den Satz: «Der Apostel trennt Gott und Mensch. Unser Erlebnis
trennt sie nicht. Da hast du das Ganze». Damit hat der Dichter selbst
das Stichwort zur Erkldrung seines Werkes gegeben, es geht ihm
um die mystische Unio, um das gottliche Fiinklein im Menschen,
und er ist Dichter genug, um zu wissen, dal} es dem Kiinstler nur
gegeben ist, «spielerisch» von dieser Gotteskindschaft zu reden.
Was dariiber ist, ist Stammeln — oder Schweigen.

452



	Der Dichter Otto Wirz oder über die Gestaltung des Ungestaltbaren

