
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 7

Artikel: Eine Philosophie des Föderalismus

Autor: Reynold, Gonzague de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


!Eine Philosophie des Föderalismus
Au»: «Die Schweiz im Kampf um ihre Existenz»

von Gonzague de Reynold

Mit freundlicher Erlaubnis des Vita Nova-Verlages in Luzern bieten

wir unseren Lesern eine Probe aus einer in diesen Tagen erscheinenden

Schrift von Gonzague de Reynold dar, die ohne Zweifel lebhafte Auseinandersetzungen

hervorrufen wird. Sie sollte in der deutschen Schweiz von allen, die

sich geistig um die Erneuerung von Volk und Staat bemühen, aufmerksam
gelesen werden. Die Schrift ist nicht ohne Absicht zuerst in deutscher Sprache
herausgegeben worden. Sie vermittelt — gerade wegen ihres extremen Standpunktes
— einen deutlichen Begriff von der besonderen Wesensart des Föderalismus, wie

er von einer Reihe von jungen politischen Bewegungen der WestSchweiz

vertreten wird. Es kann für die übrige Schweiz nur von Vorteil sein, die ideologischen

Grundlagen des Erneuerungswillens bei der welschen intellektuellen Jugend

genau kennenzulernen, die sich zum großen Teil auf Gonzague de Reynold
beruft. Ihre leidenschaftlichen theoretischen Debatten — auf hohem Niveau geführt
— die bis zu den äußersten Konsequenzen getrieben werden, sollten nicht
bagatellisiert werden; sie sind ein Sympton für tiefe Gleichgewichtsstörungen zwischen
Bund und Kanton, deren Ursachen man ernsthaft nachzugehen haben wird.

Warum die Schweiz sich behauptet hat

Im 13. Jahrhundert, als sich die Schweiz zu bilden begann, war
ein solcher Bund kein ungewöhnliches Ereignis. Im Laufe des

Mittelalters, in der Periode, die die Entwicklung der städtischen,

bürgerlichen Kultur und die Befreiung der ländlichen Gemeinschaften

kennzeichnen, haben sich viele Bünde dieser Art gebildet. Aber
fast immer waren es nur vorübergehende und Gelegenheitsbünde.
Andere Bünde haben sich nicht behauptet, obschon der Wille zur
Selbstbehauptimg da war. Aber die Schweiz hat sich gehalten, weil
sich hier drei Voraussetzungen der Dauer vereinigt
fanden. Einmal dieser natürliche Rahmen, dieser freie Raum, der

der Schweiz gestattete, sich so leicht von den großen Volksgemeinschaften,

vor allem der germanischen, loszulösen und der
Wiedereinverleibung zu entgehen. Ferner die Verschiedenheit dieses
Bodens und dieser Menschen selbst: wir dürfen nicht vergessen, daß

ein großer Teil des schweizerischen Lebens in innerem Austausch,

in wirtschaftlichen, sozialen und geistigen Beziehungen bestand,

420



ehe die politischen Bündnisse zustandekamen. Schließlich war es

der Wille der Menschen, ein Wille, der stärker war als die Umstände,
die sie naturgemäß trennten, aber nicht ein anonymer Kollektivwille,

sondern der bewußte Wille einer Elite, welche die freien
Bauern, diese Hirten-Aristokratie, die sich als allen Fürsten
ebenbürtig betrachtete und es nach mittelalterlichem Recht auch war,
die Bürgerschaften der Städte und, was wir nicht vergessen dürfen,
der niedrige und mittlere Adel stellten.

Worauf gründete sich nun dieser Wille? Worauf gründet er sich
noch heute?

Er gründet sich ausschließlich auf moralische Kräfte.

Die moralischen Kräfte

Die erste dieser moralischen Kräfte ist die Freiheit. Nicht die
abstrakte Freiheit der modernen Ideologie, sondern eine konkrete
Freiheit, die mitten unter lebenden Realitäten, unter Menschen,
Ländereien, Dingen stand. Jeder wollte Meister sein in seinem
Kreise. Jeder wollte er selbst bleiben. Keine der schweizerischen
Gemeinschaften verstand unter dem Wort Freiheit etwas anderes.
Keine duldete Einmischungen und Übergriffe ihrer Nachbarn. Sinnbild

der Kappeler-Suppe — «das Übrige auf deinem Gebiet». Bern
gehöre den Bernern und Genf den Genfern. Und in Bern oder in Genf
bleibe der Familie, was der Familie gehört, außer den Opfern für
die Stadt. Denn die Grundlage der schweizerischen Freiheit ist die
Freiheit der F amilien. Die Schweiz ist ein Geflecht tiefverwurzelter

Familien: daher die so starke Proportion alter Familien, die
das Land noch heute aufweist. Eben weil dieses Familiengeflecht
gehalten hat, hat die Schweiz die schlimmsten Zeiten ihrer Geschichte,
Fremdherrschaften und Bürgerkriege überstanden, hat sich immer
wieder aufzurichten gewußt. Es wirkt, auch heute noch, etwas Pa-

triarchentum im wahren schweizerischen Leben.
Die zweite moralische Kraft ist die Tradition. Tradition,

vergessen wir da3 nicht, bedeutet keineswegs Unbeweglichkeit. Die
Tradition enthält eine Idee der Bewegung, einen Dynamismus, der
nicht aufs Geratewohl, sondern, des Ausgangspunkts und des Zieles
Gewußt, in ganz bestimmter Richtung treibt. Die Tradition ist
notwendigerweise stark in einem Lande, das historisch und nur histo-

421



risch ist. Daher die bemerkenswerte Kontinuität unserer Geschichte.
Daher diese Verehrung der Geschichte, die eine unserer auffälligsten

nationalen Eigenschaften bildet.
Die dritte moralische Kraft ist die Fähigkeit der Aufnahme, der

Assimilation. Bei uns haben Stadt und Land es immer
verstanden, fremde Elemente aufzunehmen, zu assimilieren — um sich

zu überzeugen, braucht man nur die alten Register unserer
Bürgerschaften hervorzuholen, z. B. die der Bürgerschaft von Freiburg
im 15. Jahrhundert, worauf man deutsche, französische, italienische

Namen findet. Die Sperrung dieser Register, aus wirtschaftlichen

und politischen Gründen, war für die alte Schweiz der Beginn
der Entartung. Diese Aufnahmekraft und Aufnahmewilligkeit ist

jedem Bunde eigen, dessen Prinzip es ist, für neue Mitglieder offen
zu bleiben.

Die vierte moralische Kraft ist der Geist der
Gesellschaftsbildung, der staatsbürgerliche Geist, der nach seiner

Ausdehnung über die ganze Schweiz zum nationalen Geiste wird.
Was diesen Geist bildet, fördert und erzieht, ist die Tätigkeit im
öffentlichen und besonders im berufsständigen Leben. Noch heute
ist die Schweiz das Land der Gesellschaften. Jedem Tätigkeitszweig,
welcher Art er auch immer sei, entspricht eine Gesellschaft, die über
alle Partei-, Konfessions- und Sprachunterschiede hinweg alle
Schweizer vereinigt, die ein gemeinsames, geistiges oder praktisches
Interesse, eine gemeinsame Beschäftigung haben. Und auch dies ist
ein ebenso festes Geflecht wie das der Familien.

Die fünfte moralische Kraft ist der militärische Geist.
Die Schweiz begann als eine Organisation der gemeinsamen
Verteidigung, ist also aus einer militärischen Idee hervorgegangen.
Diese Idee erhält das Land, indem sie den Geist der Mannszucht

erhält, dieses notwendige Gegenmittel für den Geist der Freiheit.
Wenn die Armee, unsere Armee, nicht da wäre, würden wir heute
zunächst der moralischen und dann der politischen Zersetzung
verfallen. So aber verkörpert heute in einem Lande, das die Demokratie

zur Autoritätsverleugnung geführt hat, einzig noch die Armee
die Idee des Hauptes, des Führers und der Führung im ursprünglichen

Sinne des Landammanns, des Bannerherrn und des
Schultheißen.

Die sechste, die höchste moralische Kraft erhalten wir aus dem

Eide: die Treue zu den Bündnissen, zur Eidgenossenschaft. In

422



dem Wort Eidgenossenschaft selbst finden wir ja, wie ich erwähnt
habe, die Idee des Eides. Aber der Eid ist vor allem eine
religiöse Handlung: man schwört und verpflichtet sich bei Gott. Die
gegenwärtige Verfassung der Schweiz beginnt auch noch feierlich
im Namen Gottes, wie der Bundesbrief von 1291; dadurch besitzt
unsere helvetische Eidgenossenschaft wenigstens noch den Anschein
eines christlichen Staats. Zur Reformationszeit aber konnten sich
Katholiken und Protestanten sogar bekämpfen und hassen — über
das Grundprinzip, daß der Staat christlich sein muß, und daß ein
beschworenes Versprechen selbst gegenüber den schlimmsten Feinden

verpflichtet, sind sie sich trotzdem einig geblieben. Und dies

ist der Grund, weshalb die Schweiz an der religiösen Spaltung nicht
zugrunde gegangen ist.

Die Prinzipien unserer Verfassung

Aus unserer historischen und natürlichen Struktur und aus den
moralischen Kräften, die sie bis zur heutigen Erschütterung beseelt
und erhalten haben, ergeben sich die Prinzipien einer Verfassung
von selbst. Wir müssen hier mit Joseph de Maistre an diese Wahrheit

erinnern: die wahren Verfassungen sind nicht die geschriebenen,

sondern die natürlichen, die sich aus der Wirklichkeit selbst
ergeben. Eine geschriebene Verfassung kann nur Dauer und Wert
haben, wenn sie der getreue Ausdruck der natürlichen Verfassung ist.

Das erste Prinzip: es wird nie gelingen, ein Volk, das sich aus
Germanen und Romanen zusammensetzt, ein Volk, das vier Sprachen

spricht, ein Volk, das zwei Religionen angehört, durch
unitarische Gesetze und Maßnahmen zu regieren, auch nicht
demokratisch.

Das zweite Prinzip: es gibt kein schweizerisches Volk, es gibt
nur schweizerische Volksstämme. Die Auffassung von einem
schweizerischen Volke ist jakobinischer, revolutionärer Herkunft. Sie ent-
spricht nur einer gesetzlichen Fiktion. Sie entspricht keiner lebendigen

Wirklichkeit. Im Gegenteil, die gesetzliche Fiktion nivelliert,
zerdrückt und tötet die lebendige Wirklichkeit.

Das dritte Prinzip: die Schweiz ist ein Bund von Republiken.
Einzig diese Republiken bilden die Schweiz als solche. Ihre Rechte

423



sind also älter als die der Eidgenossenschaft und dürfen folglich
durch diese nicht verletzt werden.

Das vierte Prinzip: die schweizerischen Republiken haben sich

freiwillig verbunden, und das Ziel ihres Bundes ist die gemeinsame

Verteidigung ihrer Rechte, ihrer Unabhängigkeit, ihrer Traditionen,
ihres Geistes.

Das fünfte Prinzip: diese Republiken haben sich nicht durch
eine Verfassung verbündet, die durch die Mehrheit der Kantone
und die Mehrheit der Wähler den anderen aufgezwungen worden

wäre, sondern durch einen Vertrag, den jede Republik freiwillig
angenommen und freiwillig beschworen hat.

Das sechste Prinzip: die Kantone können nur auf diesen Vertrag

verpflichtet werden. In allen anderen Dingen müssen sie

souverän bleiben.
Das siebente Prinzip: jede eidgenössische Regierung und

jedes eidgenössische Parlament muß aus den Kantonen und nicht
unmittelbar aus den Wählern hervorgehen.

Das achte Prinzip: die Eidgenossenschaft kann niemals, und

unter keinem Vorwand, direkte Steuern erheben.
Das neunte Prinzip: die Bürger sind nicht von Kanton zu

Kanton austauschbar, die Kantone gehören ihrer eingewurzelten,
einheimischen Bevölkerung und nicht der Bevölkerung der andern

Kantone, da es ja keine unmittelbare helvetische Nationalität geben
kann.

Das zehnte Prinzip: die eidgenössische Regierung muß in ihrem
eigentlichen Bereich so viel Macht haben als nur möglich. Dies sind,

was ich die zehn Gebote der Schweiz nennen möchte.
Ich höre schon, wie alle Juristen, alle Nationalökonomen, alle

Bundesbeamten, alle Abgeordneten laut aufbegehren — wahrscheinlich

sogar solche, die sich Föderalisten nennen. Auf ihre Einwände,
die ich im voraus kenne, werde ich antworten: alle diese Prinzipien

sind richtig, oder sie sind falsch. Wenn sie falsch sind, warum
haben dann die entgegengesetzten Prinzipien oder die Kompromisse,

die heute herrschen, so unerfreuliche Wirkungen hervorgebracht?

Wenn die Prinzipien wahr sind, so können sie nur glückliche

Wirkungen hervorbringen, es wäre denn, daß man sie durch

Übertreibung fälschte. Man halte mir nicht die wirtschaftlichen
Erfordernisse entgegen. Es gibt ein Mittel, diese jenen Prinzipien
anzupassen, und dieses heißt berufsständische Organisation.

424



Fatalitäten der Geschichte gibt es nur, wenn wir die Geschichte
rückwärts betrachten. Die Konstanten, die mit der Eigenart der
Menschen in einem gegebenen geographischen Rahmen zusammenhängen,

bedeuten in keiner Weise Fatalität. Unsere Prinzipien
ergeben sich übrigens aus diesen Konstanten. Und ein großer Staatsmann

wäre immer imstande, sie anzuwenden.

Der Sinn unseres Daseins

Wir müssen hier noch einmal, im Gegensatz zur Gewohnheit der

Politiker, auf den Grund der Dinge dringen:
Was ist der Sinn unseres Daseins, was haben wir Wesentliches zu

bewahren, zu retten?
Der Sinn unseres Daseins liegt nicht in unserer wirtschaftlichen

Ordnung: wirtschaftlich ist unser Dasein, wie wir wissen, erschüttert.

Der Sinn unseres Daseins liegt auch nicht in unserer
gegenwärtigen politischen Ordnung: die Einrichtungen sind nur Formen,
die sich je nach den Zeiten, den Umständen, den Bedürfnissen
ändern können. Die Regime gehen vorüber und das Vaterland bleibt.
Ein Regime ist nur ein Mittel und nicht ein Selbstzweck, und wir
werden nie zu denen gehören, die ihr Vaterland einem Regime
aufopfern.

Der Sinn unseres Daseins ist etwas viel Tieferes, viel
Menschlicheres: eine Kulturform, die imstande ist, die menschlichen
Werte zu bewahren, zu sichern, zu fördern, und zwar in dem, was
an diesen menschlichen Werten wesentlich, natürlich und geistig
zugleich, in einem Wort christlich ist.

Um dies richtig zu verstehen, müssen wir uns zuerst ein klares
Bild von der schweizerischen Kultur machen. Das Bild, das unsere
Künste geschaffen, besonders die Baukunst unserer Städte auf ihrem
landschaftlichen Hintergrund:

Unsere Kultur setzt sich aus anderen Kulturen zusammen. Wir
haben viel weniger selbst hervorgebracht als uns angepaßt, assimiliert.

Da wo unsere Kultur am eigenartigsten ist, wie in Bern, in
Freiburg, im Gotthardgebiet, in Graubünden, könnten wir die
Definition auf sie anwenden, die der Sprachforscher Ascoli von der
rätoromanischen Sprache gibt: romanische Form und germanischer
Stoff. Unsere Kultur ist das Bild unseres Bodens und unseres Vol-

425



kes. Genf ist rein romanisch; Schaffhausen, am anderen Ende des

Landes, ist rein deutsch; aber zwischen Genf und Schaffhausen
gehen diese Kulturformen in langsamen, schrittweisen Wandlungen
ineinander über. Darin liegt der Reiz und die Kraft der schweizerischen

Kulturwerke.
Was versinnbildlicht, verkörpert nun wiederum diese eineund

doch vielfältige Kultur?
Hier zeigt sich der erste Wert, der offenbarste Sinn des Daseins

der Schweiz in Europa. Daß es nämlich möglich ist, Menschen
verschiedener, ja entgegengesetzter Rassen, Sprachen und Religionen

politisch zu vereinigen und zusammen leben zu lassen. Und

zwar nicht nur Protestanten und Katholiken — das sehen wir überall

—, nicht nur verschiedene, ja entgegengesetzte Sprachen und
Rassen — das sehen wir auch anderswo als in der Schweiz —,
sondern gerade Deutsche, Franzosen und Italiener. Daher dieser hübsche

Ausspruch Samuel Cornuts: «Die Schweiz ist ein kleines, mit
sich selbst versöhntes Europa.»

Aber wie gelingt es, diese Gegensätze miteinander in Einklang zu

bringen? Die Antwort bildet geradezu das Leitmotiv dieser Schrift:
durch den Föderalismus. Und dieser ist tatsächlich der
zweite Eigenwert, der zweite Sinn unseres Daseins. Es ist ein
Gemeinplatz zu behaupten, die Schweiz müsse sich durch ihre
politische Form von ihren Nachbarn unterscheiden. Aber in diesem

Gemeinplatz steckt eine Wahrheit. Diese Wahrheit wiederum ist tief
in der Eigenart der Schweiz verwurzelt. Erinnern wir an die
Grundtatsachen: es gibt keine schweizerische Rasse, außer der Rasse des

Viehs; es gibt keine schweizerische Sprache; die Schweiz ist nur ein
historisches und politisches Gebilde in einem gegebenen natürlichen
Rahmen. Wenn also dieses Gebilde nicht oder nicht mehr eine Eigenart

aufwiese, die es von den großen Staaten unterschiede, von den

großen Staaten, die es umgeben und deren Sprachen es ja spricht,
würde es unvermeidlicherweise aufgesogen. Der Erste Konsul hat

in seiner Audienz von St. Cloud am 12. Dezember 1802 den
schweizerischen Abgeordneten ein für allemal erklärt, wie unser Land

politisch organisiert werden muß: «Die Schweiz sieht keinem
einzigen andern Staate ähnlich, weder in bezug auf die Ereignisse, die

sich dort seit mehreren Jahrhunderten abgespielt, noch in hezug auf

die geographische Lage, die verschiedenen Sprachen, die verschiedenen

Religionen und die außerordentliche Verschiedenheit der Sit-

426



ten, die zwischen den einzelnen Teilen herrseht. Die Natur hat euren
Staat föderalistisch geschaffen, sie besiegen zu wollen wäre
wahnwitzig. Solche vielfältigen Länder brauchen vielfältige Regierungen.»

Diese Worte, in denen wir den Einfluß des Landammanns d'Affry
wiederfinden — eines der größten Staatsmänner, den unsere
Geschichte immer noch nicht genügend gewürdigt hat —, gewinnen
heute wieder ihre volle Bedeutung. Die V ereinheitlichung
der Schweiz würde zur Vernichtung der Schweiz
führen. Je mehr wir von zentralisierten, absolutistischen Staaten
umgeben sein werden, desto mehr werden wir unseren Föderalismus
betonen müssen. Nur dadurch werden wir uns, um es noch einmal
zu sagen, auf die offenbarste und zugleich grundsätzlichste Art von
unseren vereinheitlichten und vereinheitlichenden Nachbarn
unterscheiden; nur dadurch werden wir ihren Stößen widerstehen. Nehmen

wir ein Beispiel: solange der Tessin eine Republik sein wird, ist
der Irredentismus nicht zu fürchten; sobald er aber nur noch eine
Provinz wäre, würde sich Italien berechtigt fühlen, im Namen des

bedrohten Italienertums einzugreifen.
Der Föderalismus ist also der Sinn unseres

politischen Daseins und das Pfand unserer Unabhängigkeit.

Und nicht etwa die Demokratie, wie sich die oberflächlichen

Geister einbilden. Die Demokratie, werden wir nur als einen
Sinn des Daseins und ein Pfand der Unabhängigkeit ansehen können,

wenn sie imstande ist, den Föderalismus wieder herzustellen.
Aber wird sie dazu imstande sein? Was mich daran zweifeln läßt,
ist ihre unaufhaltbare Tendenz zur Zentralisierung, zum
Staatsabsolutismus. In der Wirklichkeit ist der Föderalismus auf dem Rückzug,

wenn er auch in den Geistern Boden gewinnt.
Übrigens wird der Föderalismus diesen Namen nur wirklich

verdienen, wenn er in sich seih er konsequent bleibt.
Gegen die Zentralisierung und den Absolutismus des Bundes zu kämpfen,

ist ein vergebliches Unternehmen, wenn wir nicht imstande
Slnd, gegen die Zentralisierung und den Absolutismus im Innern der
Kantone selbst zu kämpfen. Solange wir uns damit begnügen, den
Stiel bis auf den Boden abzuschneiden, ohne die Wurzel
auszureißen, wird das Unkraut immer wieder wachsen. Solange der
Staatssozialismus in den Gemeinden, den Kantonen wuchern wird,
Wird er auch in der Eidgenossenschaft wuchern. Wir können ihn so

vielleicht noch einschränken, aber nie ausrotten. Steigen wir noch

427



tiefer hinunter, bis zu den Wurzeln und bis zu der geweihten Erde,
in der unsere Vorfahren ruhen und aus der die Wurzeln ihre Säfte

schöpfen.

Das eigentliche Wesen des Föderalismus

Worauf gründet sich der Föderalismus? Er gründet sich auf die

örtliche Selbstverwaltung, auf das Dasein und die

innere Autonomie der ganz kleinen Gruppen.
Die Kantone haben sich als Republiken mit einer zentralen

Regierung und Verwaltung — und einem eigenen Patriotismus — erst
unter dem «alten Regime» und zwar spätestens seit dem Ende des

15. Jahrhunderts gebildet. Wenn der heutige Bundesstaat die

Schöpfung des demokratischen und liberalen Regimes ist, so sind
die Kantone die Schöpfungen des «alten», in Wirklichkeit oder dem
Geiste nach patrizischen Regimes.

Vor den Kantonen gab es nur einen ungleichen Komplex örtlicher
Gruppen. Eine vorherrschende Gruppe wirkte um sich herum wie
ein Magnet: denken wir an die Stadt Bern oder den Flecken Schwyz.

Was charakterisiert nun die örtliche Selbstverwaltung? Negativ
wird sie gekennzeichnet durch den völligen Mangel der Massenidee,
also des Kollektivismus, des Gleichheitssystems und, da ja die Zahl
immer beschränkt ist, des Zahlenprinzips. Das «Prinzip der großen
Zahlen», bezeichnend für die modernen Demokratien, ist also

diesem Grundprinzip, auf dem wir ruhen, entgegengesetzt. Positiv wird
die örtliche Selbstverwaltung durch die persönlichen und erblichen
Züge charakterisiert: wir sehen die Personen, wir kennen sie, wir
wissen, was sie durch sich selbst und besonders durch ihren Atavismus

und ihre Tradition vorstellen; denn was die Gruppe bildet,
sind die Familien, die eingewurzelt sind oder sich dank ihrem
Besitztum einwurzeln — um Bürger zu werden, muß man sich über
den Besitz eines Hauses ausweisen können. Die örtliche Gruppe
gründet sich auf die Familie und auf die berufsständische Organisation,

die aufs engste miteinander verknüpft sind. Die örtliche
Gruppe ist eine Vereinigung Besitzender in einem von Natur
gegebenen Gebiet; ihre Entstehung ist aber nicht politischer, sondern

gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Art. Aber sie setzt einen
gemeinsamen Besitz voraus: die Almende, die bürgerlichen Domänen-

428



Und vom wirtschaftlichen und sozialen Leben geht sie nur zum
politischen über, wenn sie sich verteidigen muß.

So ruht die Schweiz auf einer im wesentlichen konservativen Idee,
der Idee der Verteidigung, aber auch auf einer Idee des Rechts,
denn man verteidigt nur sein Recht, seine Rechte, die von Kaisern,
Päpsten oder Oberlehnsherren sanktioniert sind. Und schließlich
ruht die örtliche Selbstverwaltung auf den Familien — die Schweiz
ist ja letzten Endes ein Geflecht von Familien und hat deshalb auch
allen Erschütterungen widerstanden.

Was ist nun der Föderalismus seinem eigentlichen Wesen nach?
Er ist ein Recht der menschlichen Person, ein

ursprüngliches Recht, das nach der christlichen Auffassung des
Menschen zu den präsozialen und protosozialen Rechten gehört.

Die präsozialen und protosozialen Rechte stellen keineswegs das

alleinige Individuum dem alleinigen Staat gegenüber, wie
es das Programm der waadtländischen «liberalen» Partei nach dessen

Wiedergabe in der «Gazette de Lausanne» vom 21. Februar
1934 behauptet. Es handelt sich keineswegs um die Alternative
Individuum — Staat. Wir finden hier den individualistischen, den
liberalen Irrtum wieder. Der Staat ist nicht eine Addition gleicher
Individuen, das allgemeine Interesse ist nicht eine Addition einzelner
Interessen. Die ursprünglichen Rechte, die Rechte, die älter sind
als die des Staates, sind die Rechte der menschlichen Person und

Gesellschaft, der menschlichen Person in der Gesellschaft;
denn wir können die Person ohne die Gesellschaft und die Gesellschaft

ohne die Person nicht denken. Es handelt sich hier also nicht
um einen politischen Vertrag zwischen dem Individuum und dem
Staat, sondern um die Natur des Menschen selbst, um seine Natur,
die die Gesellschaft und durch diese zugleich sich selbst bestimmt.

Was ist also die wahre Natur des Menschen? Der
Mensch ist ein zwiespältiges Wesen, das genau auf der Grenzscheide
der beiden Welten, der Welt des Stoffes und der des Geistes, steht.
Der Mensch ist eine unsterbliche Seele in einem sterblichen

Körper, ein beseelter Körper und ein verkörperter Geist.
Zwischen dem Individuum und der Person, die das waadtländische
Programm beständig verwechselt, besteht ein grundlegender
Unterschied. Das Individuum ist nur eine zahlenmäßige Einheit in einer
Gattung, ein Teil in einem Ganzen. Der Mensch als Individuum
gehört letzten Endes in die Zoologie; er erscheint uns unter seinem

429



physischen Aspekt. Aber der Mensch als Person gehört in die Ontologie:

er erscheint uns unter seinem geistigen Aspekt, als Seele.

Das Individuum ordnet sich der Natur, die Person ordnet sich Gott
unter. Als Individuum bin ich, um es zu wiederholen, nur Eins, und
die Gesamtheit, der Staat besitzt Rechte auf mich: die Rechte des

gemeinsamen Gutes auf die einzelnen Güter, die Rechte des Ganzen

auf den Teil. Als Person aber bin ich Jemand, und nun habe ich
Rechte auf den Staat, auf die Gesamtheit.

Dieser Unterschied zwischen dem Individuum und der Person ist
von tiefster Bedeutung. Wohin wird es führen, wenn wir im
Menschen nur noch das Individuum sehen? Wenn ich nur ein Individuum

bin, wenn die menschliche Gesellschaft nur eine Addition von
Individuen ist, von Individuen, die in den Augen des Staats alle

gleich sind, dann ist das einzige Gesetz, das schließlich noch gelten
kann, das Gesetz der Zahl, das Gesetz des «eins und eins und eins»

bis zu einer unermeßlichen Zahl, worin die einzelne individuelle
Einheit nicht mehr wahrzunehmen ist. Wenn ich nur ein Individuum

bin, dann verschwinde ich durch eine Art gesetzlichen Selbstmord

vollständig in der Masse. Wenn ich nur ein Individuum bin,
dann betrachtet man mich praktisch als ein Wesen, das keine
unsterbliche Seele besitzt. Dann zählt mein Leben nicht mehr mit,
sobald ich es mit dem jahrhunderte- und jahrtausendealten Leben
der Gesamtheit vergleiche. Der einzige Sinn meines Daseins besteht
dann noch darin, mich restlos der Gesamtheit aufzuopfern. Ihre
Forderungen werden für mich höchste Gesetze, ihre Moral wird die
meine sein. Nichts wird mich mehr gegen sie beschützen. Mein
geistiges Leben, mein Geist selbst werden sich ihr unterwerfen müssen.
Eine solche Auffassung des Menschen bedeutet die Rückkehr zum
Heidentum, und zwar zum niedrigsten Heidentum, das uns in den

krassesten Materialismus stürzt. Und schließlich wird der Mensch

nur noch als reiner wirtschaftlicher Faktor, als reines Produktionselement

aufgefaßt werden.
Aber sobald ich die Person in mir betrachte, ändern sich meine

Beziehungen zur Gesamtheit. Mein Leben ist unendlich viel länger
als das ihrige, da ja meine Seele unsterblich ist und da das Leben
der Gesamtheit, wie lang es auch daure, sich einmal auflöst und
vergeht. Für den Christen ist es der letzte Sinn seines Daseins, in dieser
Welt zu leben, ohne ihr vollständig anzugehören, sie von unten nach

oben zu durchlaufen, um schließlich zu Gott einzugehen. Der Christ

430



nimmt die Welt an, wie Gott sie erdacht und gemäß der Naturordnung,

die er ihr gegeben, aus sich heraus hervorgebracht hat. Aber
er betrachtet sie nicht als seinen Zweck. Deshalb werden auch weder

der Staat noch das Regime für den Christen jemals zu letzten
Zwecken werden; denn sie sind für ihn nur Mittel. Deshalb fordert
er auch von ihnen, daß sie ihm alle menschlich notwendigen
Voraussetzungen für sein geistiges Leben verbürgen. «Zuerst müssen
wir Gott dienen», wie Johanna von Are sagte. Und dies ist die
Daseinsberechtigung, die Aufgabe eines Staats und eines Regimes.
Hier haben wir den Prüfstein, nach dem wir Staat und Regime
beurteilen können. Was wird aus ihnen werden, wenn sie diese
Aufgabe nicht mehr verstehen und nicht mehr erfüllen? Eine Tyrannei
— der sie aber als erste zum Opfer fallen werden.

Jene menschlichen Voraussetzungen sind gerade die ursprünglichen

Rechte, die ich angedeutet habe. Welches sind nun
diese Rechte, die älter sind als der Staat, ja sogar älter als die
menschliche Gesellschaft, und die der Mensch als P e r s o n besitzt?
Das erste ist, sein Leben nach seinem letzten Ziel, nämlich Gott,
einzurichten: die Rechte der Religion sind also höher als die Rechte
des Staats, und unter diesen Rechten ist wiederum das erste, sich

in einer religiösen Gemeinschaft zu organisieren. Der Staat darf
nicht vergessen, daß sein eigener Ursprung religiöser Art ist: die
Stadt hat sich um dem Tempel herum gebildet, jedes staatliche Amt
hat im Priesteramt sein Vorbild. Der weltliche Staat ist nur ein

entarteter, zum Materialismus verdammter Staat, der schließlich
alle Autorität über die Menschen verlieren wird, sogar wenn er sich
selbst zum Gott aufwirft und weiht. Das zweite Recht, das der
Mensch als Person besitzt, ist, die irdischen Güter zu seiner eigenen
Entfaltung auszunutzen, das Recht des Besitztums. Das dritte ist
das Recht des Herdes, der Familie: die Familie ist tatsächlich viel
älter als der Staat, da sich dieser ja durch die Vereinigung von
Familien in immer weiteren Kreisen, von der Gruppe über den
Stamm bis zur Nation, gebildet hat. Das vierte ist das Recht, sich
tnit anderen Personen, die ein verwandtes Gewerbe treiben oder
eine benachbarte Scholle bewohnen, zu verbinden: die berufsständische

Organisation und der Föderalismus, die sich gegenseitig ergän-
zen, sind auch ursprüngliche Rechte. Schließlich hat der Mensch
selbst, dessen sozialen Wert nicht seine politischen Meinungen,
sondern seine Arbeit bestimmen, das ursprüngliche Recht, nach dem

431



eingeschätzt zu werden, worin er von anderen Menschen absticht
und sich unterscheidet, anstatt in eine formlose Masse eingeschmolzen

zu werden. Wie es in ein und demselben Gewerbe Menschen

gibt, die mehr oder Wertvolleres leisten als andere, wie es erbliche

Yorzugseigenschaften und ungewöhnliche Veranlagungen gibt, so

bestehen auch Hierarchien unter den Menschen, und diese müssen

geachtet werden. Die sozialen Autoritäten bestanden vor den
politischen, und diese haben nicht das Recht, jene zu erdrücken.

Wir müssen uns nun heute fragen, ob der gegenwärtige, moderne
Staat — der unsere, das Regime — diese ursprünglichen Rechte

achtet, ob er die menschliche Person und die menschliche Gesellschaft

achtet, wie sie von der Naturordnung ursprünglich begründet
und von der Geschichte langsam entfaltet worden sind. Denn wenn
der Staat sie nicht oder ungenügend achtet, kann er zwar noch
gesetzlich, legal sein, hat aber seine Rechtmäßigkeit, seine Legitimität
verloren.

s gibt heute noch Sänger, um die das Geheimnis webt, daß sie

eine alte kostbare Gesangeskultur, die sonst verloren gegangen
ist, durch eine dem Laien unbekannte Überlieferung noch immer
besäßen. Und es gibt Geiger, in deren Tönen edel und wunderbar das

sechzehnte oder siebzehnte Jahrhundert mitklingt. Den Hörer
befällt dann das Heimweh nach jenen musenfreundlicheren und
poetischeren Zeiten. Den Dichter Rudolf von Tavel nun kann man zwar
nach seiner Stimme oder seinem Instrument — es ist die patrizisch-
berndeutsche Sprache — freilich nicht mit jenen Künstlern
vergleichen; das Idiom ist doch zu wenig verklärt. Aber spricht uns aus

seinem ganzen Wesen nicht etwas an, als ob hier ein Mensch noch

Rudolf von Tavel — ein Dichter

der alten Schweiz

von Walter Adrian

432


	Eine Philosophie des Föderalismus

