Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 7

Artikel: Eine Philosophie des Foderalismus
Autor: Reynold, Gonzague de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine Philosophie des Foderalismus
Aus: «Die Schweiz im Kampf um ihre Existenz»
von Gonzague de Reynold

Mit freundlicher Erlaubnis des Vita Nova-Verlages in Luzern bie-
ten wir unseren Lesern eine Probe aus einer in diesen Tagen erscheinenden
Schrift von Gonzague de Reynold dar, die ohne Zweifel lebhafte Auseinander-
setzungen hervorrufen wird. Sie sollte in der deutschen Schweiz von allen, die
sich geistig um die Erneuerung von Volk und Staat bemiihen, aufmerksam ge-
lesen werden. Die Schrift ist nicht ohne Absicht zuerst in deutscher Sprache her-
ausgegeben worden. Sie vermittelt — gerade wegen ihres extremen Standpunktes
— einen deutlichen Begriff von der besonderen Wesensart des Féoderalismus, wie
er von einer Reihe von jungen politischen Bewegungen der Westschweiz ver-
treten wird. Es kann fiir die iibrige Schweiz nur von Vorteil sein, die ideologi-
schen Grundlagen des Erneuerungswillens bei der welschen intellektuellen Jugend
genau kennenzulernen, die sich zum groflen Teil auf Gonzague de Reynold be-
ruft. Ihre leidenschaftlichen theoretischen Debatten — auf hohem Niveau gefiihrt
— die bis zu den duflersten Konsequenzen getrieben werden, sollten nicht baga-
tellisiert werden; sie sind ein Sympton fiir tiefe Gleichgewichtsstorungen zwischen
Bund und Kanton, deren Ursachen man ernsthaft nachzugehen haben wird.

Warum die Schweiz sich behauptet hat

Im 13. Jahrhundert, als sich die Schweiz zu bilden begann, war
ein solcher Bund kein ungewohnliches Ereignis. Im Laufe des
Mittelalters, in der Periode, die die Entwicklung der stadtischen,
biirgerlichen Kultur und die Befreiung der lindlichen Gemeinschaf-
ten kennzeichnen, haben sich viele Biinde dieser Art gebildet. Aber
fast immer waren es nur voriibergehende und Gelegenheitshiinde.
Andere Biinde haben sich nicht behauptet, obschon der Wille zur
Selbstbehauptung da war. Aber die Schweiz hat sich gehalten, weil
sich hier drei Voraussetzungen der Dauer vereinigt
fanden. Einmal dieser natiirliche Rahmen, dieser freie Raum, der
der Schweiz gestattete, sich so leicht von den groBen Volksgemein-
schaften, vor allem der germanischen, loszulsen und der Wieder-
einverleibung zu entgehen. Ferner die Verschiedenheit dieses Bo-
dens und dieser Menschen selbst: wir diirfen nicht vergessen, dab
ein groBer Teil des schweizerischen Lebens in innerem Austausch:
in wirtschaftlichen, sozialen und geistigen Beziehungen bestand,

420



e he die politischen Biindnisse zustandekamen. SchlieBlich war es
der Wille der Menschen, ein Wille, der stirker war als die Umstinde,
die sie naturgemil trennten, aber nicht ein anonymer Kollektiv-
wille, sondern der bewuBBte Wille einer Elite, welche die freien
Bauern, diese Hirten-Aristokratie, die sich als allen Fiirsten eben-
biirtig betrachtete und es nach mittelalterlichem Recht auch war,
die Biirgerschaften der Stidte und, was wir nicht vergessen diirfen,
der niedrige und mittlere Adel stellten.

Worauf griindete sich nun dieser Wille? Worauf griindet er sich
noch heute?

Er griindet sich ausschlieBlich auf moralische Krifte.

Die moralischen” Kréifte

Die erste dieser moralischen Krifte ist die Freih e it. Nicht die
abstrakte Freiheit der modernen Ideologie, sondern eine konkrete
Freiheit, die mitten unter lebenden Realititen, unter Menschen,
Lindereien, Dingen stand. Jeder wollte Meister sein in seinem
Kreise. Jeder wollte er selbst bleiben. Keine der schweizerischen
Gemeinschaften verstand unter dem Wort Freiheit etwas anderes.
Keine duldete Einmischungen und Ubergriffe ihrer Nachbarn. Sinn-
bild der Kappeler-Suppe — «das Ubrige auf deinem Gebiet». Bern
gehore den Bernern und Genf den Genfern. Und in Bern oder in Genf
bleibe der Familie, was der Familie gehort, auBer den Opfern fiir
die Stadt. Denn die Grundlage der schweizerischen Freiheit ist die
Freiheit der Familien. Die Schweiz ist ein Geflecht tiefverwur-
zelter Familien: daher die so starke Proportion alter Familien, die
das Land noch heute aufweist. Eben weil dieses Familiengeflecht ge-
halten hat, hat die Schweiz die schlimmsten Zeiten ihrer Geschichte,
Fremdherrschaften und Biirgerkriege iiberstanden, hat sich immer
wieder aufzurichten gewuBt. Es wirkt, auch heute noch, etwas Pa-
triarchentum im wahren schweizerischen Leben.

Die zweite moralische Kraft ist die Tr a ditio n. Tradition, ver-
gessen wir das nicht, bedeutet keineswegs Unbeweglichkeit. Die
Tradition enthilt eine Idee der Bewegung, einen Dynamismus, der
nicht aufs Geratewohl, sondern, des Ausgangspunkts und des Zieles
bewuBt, in ganz bestimmter Richtung treibt. Die Tradition ist not-
wendigerweise stark in einem Lande, das historisch und nur histo-

421



risch ist. Daher die bemerkenswerte Kontinuitit unserer Geschichte.
Daher diese Verehrung der Geschichte, die eine unserer auffillig-
sten nationalen Eigenschaften bildet.

Die dritte moralische Kraft ist die Fahigkeit der Aufnahme, der
Assimilation. Bei uns haben Stadt und Land es immer ver-
standen, fremde Elemente aufzunehmen, zu assimilieren — um sich
zu iiberzeugen, braucht man nur die alten Register unserer Biirger-
schaften hervorzuholen, z. B. die der Biirgerschaft von Freiburg
im 15. Jahrhundert, worauf man deutsche, franzosische, italieni-
sche Namen findet. Die Sperrung dieser Register, aus wirtschaft-
lichen und politischen Griinden, war fiir die alte Schweiz der Beginn
der Entartung. Diese Aufnahmekraft und Aufnahmewilligkeit ist
jedem Bunde eigen, dessen Prinzip es ist, fiir neue Mitglieder offen
zu bleiben. .

Die vierte moralische Kraft ist der Geist der Gesell-
schaftsbildung, der staatshiirgerliche Geist, der nach seiner
Ausdehnung tiber die ganze Schweiz zum nationalen Geiste wird.
Was diesen Geist bildet, fordert und erzieht, ist die Tatigkeit im
offentlichen und besonders im berufsstindigen Leben. Noch heute
ist die Schweiz das'Land der Gesellschaften. Jedem Titigkeitszweig,
welcher Art er auch immer sei, entspricht eine Gesellschaft, die iiber
alle Partei-, Konfessions- und Sprachunterschiede hinweg alle
Schweizer vereinigt, die ein gemeinsames, geistiges oder praktisches
Interesse, eine gemeinsame Beschiftigung haben. Und auch dies ist
ein ebenso festes Geflecht wie das der Familien.

Die fiinfte moralische Kraft ist der militdrische Geist.
Die Schweiz begann als eine Organisation der gemeinsamen Ver-
teidigung, ist also aus einer militdrischen Idee hervorgegangen.
Diese Idee erhilt das Land, indem sie den Geist der Mannszucht
erhilt, dieses notwendige Gegenmittel fiir den Geist der Freiheit.
Wenn die Armee, unsere Armee, nicht da wire, wiirden wir heute
zunichst der moralischen und dann der politischen Zersetzung ver-
fallen. So aber verkorpert heute in einem Lande, das die Demokra-
tie zur Autorititsverleugnung gefiithrt hat, einzig noch die Armee
die Idee des Hauptes, des Fiihrers und der Fiihrung im urspriing-
lichen Sinne des Landammanns, des Bannerherrn und des Schult-
heiBen.

Die sechste, die hochste moralische Kraft erhalten wir aus dem
Eide: die Treue zu den Biindnissen, zur Eidgenossenschaft. In

422



dem Wort Eidgenossenschaft selbst finden wir ja, wie ich erwihnt
habe, die Idee des Eides. Aber der Eid ist vor allem eine reli-
g10 s e Handlung: man schwort und verpflichtet sich bei Gott. Die
gegenwirtige Verfassung der Schweiz beginnt auch noch feierlich
im Namen Gottes, wie der Bundesbrief von 1291; dadurch besitzt
unsere helvetische Eidgenossenschaft wenigstens noch den Anschein
eines christlichen Staats. Zur Reformationszeit aber konnten sich
Katholiken und Protestanten sogar bekimpfen und hassen — iiber
das Grundprinzip, daB der Staat christlich sein muBl, und daB ein
beschworenes Versprechen selbst gegeniiber den schlimmsten Fein-
den verpflichtet, sind sie sich trotzdem einig geblieben. Und dies
ist der Grund, weshalb die Schweiz an der religiosen Spaltung nicht
zugrunde gegangen ist.

Die Prinzipien unserer Ver fassung

Aus unserer historischen und natiirlichen Struktur und aus den
moralischen Kriften, die sie bis zur heutigen Erschiitterung beseelt
und erhalten haben, ergeben sich die Prinzipien einer Verfassung
von selbst. Wir miissen hier mit Joseph de Maistre an diese Wahr-
heit erinnern: die wahren Verfassungen sind nicht die geschriebe-
nen, sondern die natiirlichen, die sich aus der Wirklichkeit selbst er-
geben. Eine geschriebene Verfassung kann nur Dauer und Wert ha-
ben, wenn sie der getreue Ausdruck der natiirlichen Verfassung ist.

Das e rste Prinzip: es wird nie gelingen, ein Volk, das sich aus
Germanen und Romanen zusammensetzt, ein Volk, das vier Spra-
chen spricht, ein Volk, das zwei Religionen angehort, durch uni-
tarische Gesetze und MaBnahmen zu regieren, auch nicht demo-
kratisch.

Das zweite Prinzip: es gibt kein schweizerisches Volk, es gibt
nur schweizerische Volksstimme. Die Auffassung von einem schwei-
zerischen Volke ist jakobinischer, revolutionirer Herkunft. Sie ent-
Spricht nur einer gesetzlichen Fiktion. Sie entspricht keiner leben-
digen Wirklichkeit. Im Gegenteil, die gesetzliche Fiktion nivelliert,
zerdriickt und totet die lebendige Wirklichkeit.

Das dritte Prinzip: die Schweiz ist ein Bund von Republiken.
Einzig diese Republiken bilden die Schweiz als solche. Thre Rechte

423



sind also alter als die der Eidgenossenschaft und diirfen folglich
durch diese nicht verletzt werden.

Das vierte Prinzip: die schweizerischen Republiken haben sich
freiwillig verbunden, und das Ziel ihres Bundes ist die gemeinsame
Verteidigung ihrer Rechte, ihrer Unabhingigkeit, ihrer Traditionen,
ihres Geistes.

Das fiinfte Prinzip: diese Republiken haben sich nicht durch
eine Verfassung verbiindet, die durch die Mehrheit der Kantone
und die Mehrheit der Wahler den anderen aufgezwungen worden
wire, sondern durch einen Vertrag, den jede Republik freiwillig an-
genommen und freiwillig beschworen hat.

Das s e ch s te Prinzip: die Kantone konnen nur auf diesen Ver-
trag verpflichtet werden. In allen anderen Dingen miissen sie sou-
verdn bleiben.

Das siebente Prinzip: jede eidgenossische Regierung und
jedes eidgenossische Parlament mufl aus den Kantonen und nicht
unmittelbar aus den Wahlern hervorgehen.

Das achte Prinzip: die Eidgenossenschaft kann niemals, und
unter keinem Vorwand, direkte Steuern erheben.

Das neunte Prinzip: die Biirger sind nicht von Kanton zu
Kanton austauschbar, die Kantone gehoren ihrer eingewurzelten,
einheimischen Bevolkerung und nicht der Bevilkerung der andern
Kantone, da es ja keine unmittelbare helvetische Nationalitit geben
kann.

Das ze hnt e Prinzip: die eidgenossische Regierung muf} in ihrem
eigentlichen Bereich so viel Macht haben als nur méglich. Dies sind,
was ich die zehn Gebote der Schweiz nennen mochte.

Ich hore schon, wie alle Juristen, alle Nationalokonomen, alle
Bundesbeamten, alle Abgeordneten laut aufbegehren — wahrschein-
lich sogar solche, die sich Foderalisten nennen. Auf ihre Einwinde,
die ich im voraus kenne, werde ich antworten: alle diese Prinzi-
pien sind richtig, oder sie sind falsch. Wenn sie falsch sind, warum
haben dann die entgegengesetzten Prinzipien oder die Kompro-
misse, die heute herrschen, so unerfreuliche Wirkungen hervorge-
bracht? Wenn die Prinzipien wahr sind, so konnen sie nur gliick-
liche Wirkungen hervorbringen, es wire denn, dal man sie durch
Ubertreibung filschte. Man halte mir nicht die wirtschaftlichen Er-
fordernisse entgegen. Es gibt ein Mittel, diese jenen Prinzipien anzu-
passen, und dieses heift berufsstindische Organisation.

424



Fatalititen der Geschichte gibt es nur, wenn wir die Geschichte
rickwirts betrachten. Die Konstanten, die mit der Eigenart der
Menschen in einem gegebenen geographischen Rahmen zusammen-
hingen, bedeuten in keiner Weise Fatalitit. Unsere Prinzipien er-
geben sich iibrigens aus diesen Konstanten. Und ein groBer Staats-
mann wire immer imstande, sie anzuwenden.

Der Sinn unseres Daseins

Wir miissen hier noch einmal, im Gegensatz zur Gewohnheit der
Politiker, auf den Grund der Dinge dringen: |

Was ist der Sinn unseres Daseins, was haben wir Wesentliches zu
bewahren, zu retten?

Der Sinn unseres Daseins liegt nicht in unserer wirtschaftlichen
Ordnung: wirtschaftlich ist unser Dasein, wie wir wissen, erschiit-
tert. Der Sinn unseres Daseins liegt auch nicht in unserer gegen-
wirtigen politischen Ordnung: die Einrichtungen sind nur Formen,
die sich je nach den Zeiten, den Umstinden, den Bediirfnissen in-
dern konnen. Die Regime gehen voriiber und das Vaterland bleibt.
Ein Regime ist nur ein Mittel und nicht ein Selbstzweck, und wir
werden nie zu denen gehdren, die ihr Vaterland einem Regime auf-
opfern.

Der Sinn unseres Daseins ist etwas viel Tieferes, viel Mensch-
licheres: eine Kulturform, die imstande ist, die menschlichen
Werte zu bewahren, zu sichern, zu fordern, und zwar in dem, was
an diesen menschlichen Werten wesentlich, natiirlich und geistig
zugleich, in einem Wort christlich ist.

Um dies richtig zu verstehen, miissen wir uns zuerst ein klares
Bild von der schweizerischen Kultur machen. Das Bild, das unsere
Kiinste geschaffen, besonders die Baukunst unserer Stidte auf ihrem
landschaftlichen Hintergrund:

Unsere Kultur setzt sich aus anderen Kulturen zusammen. Wir
haben viel weniger selbst hervorgebracht als uns angepaBt, assimi-
liert. Da wo unsere Kultur am eigenartigsten ist, wie in Bern, in
Fr-eiburg, im Gotthardgebiet, in Graubiinden, konnten wir die De-
finition auf sie anwenden, die der Sprachforscher Ascoli von der
ritoromanischen Sprache gibt: romanische Form und germanischer
Stoff. Unsere Kultur ist das Bild unseres Bodens und unseres Vol-

425



kes. Genf ist rein romanisch; Schaffhausen, am anderen Ende des
Landes, ist rein deutsch; aber zwischen Genf und Schaffhausen ge-
hen diese Kulturformen in langsamen, schrittweisen Wandlungen
ineinander iiber. Darin liegt der Reiz und die Kraft der schweize-
rischen Kulturwerke.

Was versinnbildlicht, verkorpert nun wiederum diese eine und
doch vielfiltige Kultur?

Hier zeigt sich der erste Wert, der offenbarste Sinn des Daseins
der Schweiz in Europa. Dal} es nimlich moglich ist, Menschen ver-
schiedener, ja entgegengesetzter Rassen, Sprachen und Religionen
politisch zu vereinigen und zusammen leben zu lassen. Und
zwar nicht nur Protestanten und Katholiken — das sehen wir iiber-
all —, nicht nur verschiedene, ja entgegengesetzte Sprachen und
Rassen — das sehen wir auch anderswo als in der Schweiz —, son-
dern gerade Deutsche, Franzosen und Italiener. Daher dieser hiib-
sche Ausspruch Samuel Cornuts: «Die Schweiz ist ein kleines, mit
sich selbst versohntes Europa.»

Aber wie gelingt es, diese Gegensitze miteinander in Einklang zu
bringen? Die Antwort bildet geradezu das Leitmotiv dieser Schrift:
durch den Foderalismus. Und dieser ist tatsichlich der
zweite Eigenwert, der zweite Sinn unseres Daseins. Es ist ein Ge-
meinplatz zu behaupten, die Schweiz miisse sich durch ihre poli-
tische Form von ihren Nachbarn unterscheiden. Aber in diesem Ge-
meinplatz steckt eine Wahrheit. Diese Wahrheit wiederum ist tief
in der Eigenart der Schweiz verwurzelt. Erinnern wir an die Grund-
tatsachen: es gibt keine schweizerische Rasse, auler der Rasse des
Viehs; es gibt keine schweizerische Sprache; die Schweiz ist nur ein
historisches und politisches Gebilde in einem gegebenen natiirlichen
Rahmen. Wenn also dieses Gebilde nicht oder nicht mehr eine Eigen-
art aufwiese, die es von den groBen Staaten unterschiede, von den
groBen Staaten, die es umgeben und deren Sprachen es ja spricht,
wiirde es unvermeidlicherweise aufgesogen. Der Erste Konsul hat
in seiner Audienz von St. Cloud am 12. Dezember 1802 den schwei-
zerischen Abgeordneten ein fiir allemal erklirt, wie unser Land
politisch organisiert werden muB}: «Die Schweiz sieht keinem ein-
zigen andern Staate dhnlich, weder in bezug auf die Ereignisse, die
sich dort seit mehreren Jahrhunderten abgespielt, noch in bezug auf
die geographische Lage, die verschiedenen Sprachen, die verschie-
denen Religionen und die auBerordentliche Verschiedenheit der Sit-

426



ten, die zwischen den einzelnen Teilen herrscht. Die Natur hat euren
Staat foderalistisch geschaffen, sie besiegen zu wollen wire wahn.
witzig. Solche vielfiltigen Linder brauchen vielfiltige Regierungen.»

Diese Worte, in denen wir den EinfluB des Landammanns d’Affry
wiederfinden — eines der groBten Staatsminner, den unsere Ge-
schichte immer noch nicht geniigend gewiirdigt hat —, gewinnen
heute wieder ihre volle Bedeutung. Die Vereinheitlichung
der Schweiz wiirde zur Vernichtung der Schweiz
fithren. Je mehr wir von zentralisierten, absolutistischen Staaten um-
geben sein werden, desto mehr werden wir unseren Foderalismus
betonen miissen. Nur dadurch werden wir uns, um es noch einmal
zu sagen, auf die offenbarste und zugleich grundsitzlichste Art von
unseren vereinheitlichten und vereinheitlichenden Nachbarn unter-
scheiden; nur dadurch werden wir ihren StoBen widerstehen. Neh-
men wir ein Beispiel: solange der Tessin eine Republik sein wird, ist
der Irredentismus nicht zu fiirchten; sobald er aber nur noch eine
Provinz wiire, wiirde sich Italien berechtigt fiihlen, im Namen des
bedrohten Italienertums einzugreifen.

Der Foderalismus ist also der Sinn unseres poli-
tischen Daseins und das Pfand unserer Unabhin-
gigkeit. Und nicht etwa die Demokratie, wie sich die oberfldch-
lichen Geister einbilden. Die Demokratie, werden wir nur als einen
Sinn des Daseins und ein Pfand der Unabhingigkeit ansehen kon-
nen, wenn sie imstande ist, den Foderalismus wieder herzustellen.
Aber wird sie dazu imstande sein? Was mich daran zweifeln laft,
ist ihre unaufhaltbare Tendenz zur Zentralisierung, zum Staatsab-
solutismus. In der Wirklichkeit ist der Foderalismus auf dem Riick-
zug, wenn er auch in den Geistern Boden gewinnt.

Ubrigens wird der Foderalismus diesen Namen nur wirklich ver-
dienen, wenn er in sich selber konsequent bleibt. Ge-
gen die Zentralisierung und den Absolutismus des Bundes zu kimp-
fen, ist ein vergebliches Unternehmen, wenn wir nicht imstande
sind, gegen die Zentralisierung und den Absolutismus im Innern der
Kantone selbst zu kimpfen. Solange wir uns damit begniigen, den
Stiel bis auf den Boden abzuschneiden, ohne die Wurzel auszu-
reiBen, wird das Unkraut immer wieder wachsen. Solange der
Staatssozialismus in den Gemeinden, den Kantonen wuchern wird,
wird er auch in der Eidgenossenschaft wuchern. Wir konnen ihn so
vielleicht noch einschrinken, aber nie ausrotten. Steigen wir noch

427



tiefer hinunter, bis zu den Wurzeln und bis zu der geweihten Erde,
in der unsere Vorfahren ruhen und aus der die Wurzeln ihre Sifte
schopfen.

Das eigentliche Wesen des Foderalismus

Worauf griindet sich der Foderalismus? Er griindet sich auf die
ortliche Selbstverwaltung, auf das Dasein und die
innere Autonomie der ganz kleinen Gruppen.

Die Kantone haben sich als Republiken mit einer zentralen Re-
gierung und Verwaltung — und einem eigenen Patriotismus — erst
unter dem «alten Regime» und zwar spitestens seit dem Ende des
15. Jahrhunderts gebildet. Wenn der heutige Bundesstaat die
Schopfung des demokratischen und liberalen Regimes ist, so sind
die Kantone die Schopfungen des «alten», in Wirklichkeit oder dem
Geiste nach patrizischen Regimes.

Vor den Kantonen gab es nur einen ungleichen Komplex ortlicher
Gruppen. Eine vorherrschende Gruppe wirkte um sich herum wie
ein Magnet: denken wir an die Stadt Bern oder den Flecken Schwyz.

Was charakterisiert nun die ortliche Selbstverwaltung? Negativ
wird sie gekennzeichnet durch den volligen Mangel der Massenidee,
also des Kollektivismus, des Gleichheitssystems und, da ja die Zahl
immer beschrinkt ist, des Zahlenprinzips. Das «Prinzip der groflen
Zahlen», bezeichnend fiir die modernen Demokratien, ist also die-
sem Grundprinzip, auf dem wir ruhen, entgegengesetzt. Positiv wird
die ortliche Selbstverwaltung durch die personlichen und erblichen
Ziige charakterisiert: wir sehen die Personen, wir kennen sie, wir
wissen, was sie durch sich selbst und besonders durch ihren Atavis-
mus und ihre Tradition vorstellen; denn was die Gruppe bildet,
sind die Familien, die eingewurzelt sind oder sich dank ihrem Be-
sitztum einwurzeln — um Biirger zu werden, muB man sich iiber
den Besitz eines Hauses ausweisen konnen. Die ortliche Gruppe
griindet sich auf die Familie und auf die berufsstindische Organi-
sation, die aufs engste miteinander verkniipft sind. Die ortliche
Gruppe ist eine Vereinigung Besitzender in einem von Natur ge-
gebenen Gebiet; ihre Entstehung ist aber nicht politischer, sondern
gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Art. Aber sie setzt einen geé-
meinsamen Besitz voraus: die Almende, die biirgerlichen Domanen:

428



Und vom wirtschaftlichen und sozialen Leben geht sie nur zum poli-
tischen iiber, wenn sie sich verteidigen muf.

So ruht die Schweiz auf einer im wesentlichen konservativen Idee,
der Idee der Verteidigung, aber auch auf einer Idee des Rechts,
denn man verteidigt nur sein Recht, seine Rechte, die von Kaisern,
Pipsten oder Oberlehnsherren sanktioniert sind. Und schlieBlich
ruht die ortliche Selbstverwaltung auf den Familien — die Schweiz
ist ja letzten Endes ein Geflecht von Familien und hat deshalb auch
allen Erschiitterungen widerstanden.

Was ist nun der Foderalismus seinem eigentlichen Wesen nach?

Er ist ein Recht der menschlichen Person, ein ur-
spriingliches Recht, das nach der christlichen Auffassung des Men-
schen zu den prisozialen und protosozialen Rechten gehort.

" Die prisozialen und protosozialen Rechte stellen keineswegs das
alleinige Individuum dem alleinigen Staat gegeniiber, wie
es das Programm der waadtlandischen «liberalen» Partei nach des-
sen Wiedergabe in der «Gazette de Lausanne» vom 21. Februar
1934 behauptet. Es handelt sich keineswegs um die Alternative In-
dividuum — Staat. Wir finden hier den individualistischen, den libe-
ralen Irrtum wieder. Der Staat ist nicht eine Addition gleicher In-
dividuen, das allgemeine Interesse ist nicht eine Addition einzelner
Interessen. Die urspriinglichen Rechte, die Rechte, die ilter sind
als die des Staates, sind die Rechte der menschlichen P ers on und
Gesellschaft, der menschlichen Person in der Gesellschaft;
denn wir konnen die Person ohne die Gesellschaft und die Gesell-
schaft ohne die Person nicht denken. Es handelt sich hier also nicht
um einen politischen Vertrag zwischen dem Individuum und dem
Staat, sondern um die Natur des Menschen selbst, um seine Natur,
die die Gesellschaft und durch diese zugleich sich selbst bestimmt.

Was ist also die wahre Natur des Menschen ? Der
Mensch ist ein zwiespiltiges Wesen, das genau auf der Grenzscheide
der beiden Welten, der Welt des Stoffes und der des Geistes, steht.
Der Mensch ist eine unsterbliche Seele in einem sterblichen
Kérper, ein beseelter Korper und ein verkorperter Geist. Zwi-
schen dem Individuum und der Person, die das waadtlindische Pro-
gramm bestindig verwechselt, besteht ein grundlegender Unter-
schied. Das Individuum ist nur eine zahlenmiBige Einheit in einer
Gattung, ein Teil in einem Ganzen. Der Mensch als Individuum ge-
hért letzten Endes in die Zoologie; er erscheint uns unter seinem

429



physischen Aspekt. Aber der Mensch als Person gehort in die Onto-
logie: er erscheint uns unter seinem geistigen Aspekt, als Seele.
Das Individuum ordnet sich der Natur, die Person ordnet sich Gott
unter. Als Individuum bin ich, um es zu wiederholen, nur Eins, und
die Gesamtheit, der Staat besitzt Rechte auf mich: die Rechte des
gemeinsamen Gutes auf die einzelnen Giiter, die Rechte des Ganzen
auf den Teil. Als Person aber bin ich Jemand, und nun habe ich
Rechte auf den Staat, auf die Gesamtheit.

Dieser Unterschied zwischen dem Individuum und der Person ist
von tiefster Bedeutung. Wohin wird es fiihren, wenn wir im Men-
schen nur noch das Individuum sehen? Wenn ich nur ein Indivi-
duum bin, wenn die menschliche Gesellschaft nur eine Addition von
Individuen ist, von Individuen, die in den Augen des Staats alle
gleich sind, dann ist das einzige Gesetz, das schlieBlich noch gelten
kann, das Gesetz der Zahl, das Gesetz des «eins und eins und eins»
bis zu einer unermeBlichen Zahl, worin die einzelne individuelle
Einheit nicht mehr wahrzunehmen ist. Wenn ich nur ein Indivi-
duum bin, dann verschwinde ich durch eine Art gesetzlichen Selbst-
mord vollstindig in der Masse. Wenn ich nur ein Individuum bin,
dann betrachtet man mich praktisch als ein Wesen, das keine un-
sterbliche Seele besitzt. Dann z#hlt mein Leben nicht mehr mit,
sobald ich es mit dem jahrhunderte- und jahrtausendealten Leben
der Gesamtheit vergleiche. Der einzige Sinn meines Daseins besteht
dann noch darin, mich restlos der Gesamtheit aufzuopfern. Ihre
Forderungen werden fiir mich hochste Gesetze, ihre Moral wird die
meine sein. Nichts wird mich mehr gegen sie beschiitzen. Mein gei-
stiges Leben, mein Geist selbst werden sich ihr unterwerfen miissen.
Eine solche Auffassung des Menschen bedeutet die Riickkehr zum
Heidentum, und zwar zum niedrigsten Heidentum, das uns in den
krassesten Materialismus stiirzt. Und schlieBlich wird der Mensch
nur noch als reiner wirtschaftlicher Faktor, als reines Produktions-
element aufgefallt werden.

Aber sobald ich die Person in mir betrachte, indern sich meine
Beziehungen zur Gesamtheit. Mein Leben ist unendlich viel linger
als das ihrige, da ja meine Seele unsterblich ist und da das Leben
der Gesamtheit, wie lang es auch daure, sich einmal auflost und ver-
geht. Fiir den Christen ist es der letzte Sinn seines Daseins, in dieser
Welt zu leben, ohne ihr vollstindig anzugehéren, sie von unten nach
oben zu durchlaufen, um schlieBlich zu Gott einzugehen. Der Christ

430



nimmt die Welt an, wie Gott sie erdacht und gemiB der Naturord-
nung, die er ihr gegeben, aus sich heraus hervorgebracht hat. Aber
er betrachtet sie nicht als seinen Zweck. Deshalb werden auch we-
der der Staat noch das Regime fiir den Christen jemals zu letzten
Zwecken werden; denn sie sind fiir ihn nur Mittel. Deshalb fordert
er auch von ihnen, daBl sie ihm alle menschlich notwendigen Vor-
aussetzungen fiir sein geistiges Leben verbiirgen. «Zuerst miissen
wir Gott dienen», wie Johanna von Arc sagte. Und dies ist die
Daseinsherechtigung, die Aufgabe eines Staats und eines Regimes.
Hier haben wir den Priifstein, nach dem wir Staat und Regime be-
urteilen konnen. Was wird aus thnen werden, wenn sie diese Auf-
gabe nicht mehr verstehen und nicht mehr erfiillen? Eine Tyrannei
— der sie aber als erste zum Opfer fallen werden.

Jene menschlichen Voraussetzungen sind gerade die urspriing-
lichen Rechte, die ich angedeutet habe. Welches sind nun
diese Rechte, die ilter sind als der Staat, ja sogar ilter als die
menschliche Gesellschaft, und die der Mensch als P e r s o n besitzt?
Das erste ist, sein Leben nach seinem letzten Ziel, nimlich Gott, ein-
zurichten: die Rechte der Religion sind also hoher als die Rechte
des Staats, und unter diesen Rechten ist wiederum das erste, sich
in einer religiosen Gemeinschaft zu organisieren. Der Staat darf
nicht vergessen, dal sein eigener Ursprung religioser Art ist: die
Stadt hat sich um dem Tempel herum gebildet, jedes staatliche Amt
hat im Priesteramt sein Vorbild. Der weltliche Staat ist nur ein
entarteter, zum Materialismus verdammter Staat, der schliellich
alle Autoritit iiber die Menschen verlieren wird, sogar wenn er sich
selbst zum Gott aufwirft und weiht. Das zweite Recht, das der
Mensch als Person besitzt, ist, die irdischen Giiter zu seiner eigenen
Entfaltung auszunutzen, das Recht des Besitztums. Das dritte ist
das Recht des Herdes, der Familie: die Familie ist tatsichlich viel
dlter als der Staat, da sich dieser ja durch die Vereinigung von
Familien in immer weiteren Kreisen, von der Gruppe iiber den
Stamm bis zur Nation, gebildet hat. Das vierte ist das Recht, sich
mit anderen Personen, die ein verwandtes Gewerbe treiben oder
eine benachbarte Scholle bewohnen, zu verbinden: die berufsstandi-
sche Organisation und der Foderalismus, die sich gegenseitig ergin-
zen, sind auch urspriingliche Rechte. SchlieBlich hat der Mensch
selbst, dessen sozialen Wert nicht seine politischen Meinungen, son-
dern seine Arbeit bestimmen, das urspriingliche Recht, nach dem

431



eingeschitzt zu werden, worin er von anderen Menschen absticht
und sich unterscheidet, anstatt in eine formlose Masse eingeschmol-
zen zu werden. Wie es in ein und demselben Gewerbe Menschen
gibt, die mehr oder Wertvolleres leisten als andere, wie es erbliche
Vorzugseigenschaften und ungewihnliche Veranlagungen gibt, so
bestehen auch Hierarchien unter den Menschen, und diese miissen
geachtet werden. Die sozialen Autoritdten bestanden v o r den poli-
tischen, und diese haben nicht das Recht, jene zu erdriicken.

Wir miissen uns nun heute fragen, ob der gegenwirtige, moderne
Staat — der unsere, das Regime — diese urspriinglichen Rechte
achtet, ob er die menschliche Person und die menschliche Gesell-
schaft achtet, wie sie von der Naturordnung urspriinglich begriindet
und von der Geschichte langsam entfaltet worden sind. Denn wenn
der Staat sie nicht oder ungeniigend achtet, kann er zwar noch ge-
setzlich, legal sein, hat aber seine RechtmiBigkeit, seine Legitimitit
verloren.

Rudolf von Tavel — ein Dichter

der alten Schweiz

von Walter Adrian

Es gibt heute noch Singer, um die das Geheimnis webt, daB sie
eine alte kostbare Gesangeskultur, die sonst verloren gegangen
ist, durch eine dem Laien unbekannte Uberlieferung noch immer be-
siBen. Und es gibt Geiger, in deren Tonen edel und wunderbar das
sechzehnte oder siebzehnte Jahrhundert mitklingt. Den Horer be-
fallt dann das Heimweh nach jenen musenfreundlicheren und poeti-
scheren Zeiten. Den Dichter Rudolf von Tavel nun kann man zwar
nach seiner Stimme oder seinem Instrument — es ist die patrizisch-
berndeutsche Sprache — freilich nicht mit jenen Kiinstlern ver-
gleichen; das Idiom ist doch zu wenig verklart. Aber spricht uns aus
seinem ganzen Wesen nicht etwas an, als ob hier ein Mensch noch

432



	Eine Philosophie des Föderalismus

