Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 2 (1934-1935)

Heft: 6

Artikel: Fragmente einer Physiognomik
Autor: Spoerri, Theophil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758938

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fragmente einer Physiognomik

von Theophil Spoerri

« 8o wie einer itnwendig ist, so sieht
er das A'uﬁere.» (Imitatio Christi)

Alle Fragen, die je Menschen gequilt haben, lassen sich auf die
eine zuriickfithren: Was ist Wirklichkeit? — oder personlicher:
Wie komme ich zur Wirklichkeit? Wie werde ich so wirklich als
moglich?

Es gibt keine andere Frage als diese.

Und es gibt nur einen Ort, an dem diese Frage richtig gestellt
werden kann: das Gesicht.

An allen anderen Orten: Kosmologie, Psychologie, Logik, Erkennt-
nistheorie, Philosophie, Theologie — entstehen Scheinfragen, Kom-
pliziertheiten, Subtilitaten, Luftlinien, falsche Perspektiven. Die
meisten Menschen bleiben in ihren Fragen hiangen und verhungern
innerlich, weil sie nicht den einen richtigen Standort gefunden haben.

Das Problem des Sehens ist nicht ein menschliches Problem, son-
dern das menschliche Problem.

Wie du bist, so siehst du die Welt. Sage mir, wie du die Welt siehst,
und ich sage dir, wer du bist.

Friiher verfate man Anleitungen zum seligen Leben, heut ist es
hochste Zeit, dal man eine Anleitung zum richtigen Sehen schreibt.

*

Gesicht bedeutet dreierlei: Sehen, Antlitz und Vision. Man unter-
scheidet in der Mehrzahl: die Gesichte und die Gesichter. Wer Ge-
sichte sieht, der ist ein Seher. Es ist leicht, ein Seher zu sein, wenn
man in die Luft schaut. Das ist der wahre Seher, der Gesichte in den
Gesichtern sieht. Solche Seher miissen wir werden. Dann wird die
Welt anders aussehen. Dann wird die Welt verwandelt.

*

Die Kunst, Gesichte in den Gesichtern zu sehen, heift Physiogno-
mik. Jeder Mensch sieht nur so viel Wirklichkeit, als er physiogno-
mischen Sinn hat. Es gibt groBe Denker und Theologen, die einen
erstaunlich geringen physiognomischen Sinn haben. Sie verfangen

380



sich in jhren gewaltigen Konstruktionen und sitzen schlieBlich drin
wie in einem Zuchthaus. Und leider sitzt die Mehrzahl der denken-
den Menschen in diesen Zuchthiusern. Nur wer physiognomischen
Sinn hat, der braucht keine Dogmatik und kein System. Nur er liuft
frei auf Gottes Erdboden herum.

*

Das ganze abgrundtiefe und erschreckende Geheimnis des Sehens
wird uns offenbar, wenn wir uns einen Augenblick dariiber besinnen,
was wir sehen und was wir nicht sehen konnen.

Am klarsten sehen wir das Unbewegte, das Tote. Sobald wir die
Hand heftig vor den Augen hin und her bewegen, verschwimmt sie
zu einem hundertfingrigen Nebel.

Wir sehen nur AuBleres, Raumliches. Wir sehen keine Zeit. Wir
konnen nicht ins Innere eines Lebendigen schauen. Das was uns am
meisten angeht, das Leben, ist unsichtbar.

Es scheint ein Verhidngnis iiber dem Sehen zu walten.

*

An einer Stelle sind diese Schranken des Sehens durchbrochen:
beim Menschengesicht.

Das Menschengesicht ist der einzige Ort in der alltiglichen Wirk-
lichkeit, wo wir wirklich wie zu einem Fenster hineinsehen ins Innere
¢ines Lebendigen, der einzige Ort, wo wir an einem riumlichen Ge-
bilde, wie an einer Uhr, die Zeit ablesen konnen.

Stellen wir uns ein Gesicht vor, wie es dem bloBen Auge erscheint:
Ein Fleischklumpen mit behaarten Stellen, Wiilsten, Schlitzen; eine
mehr oder weniger sinnvolle Anordnung von Seh-, Schmeck-,
Riech- und Hororganen. Und diese Apparatur ist es, die uns als
der Inbegriff alles Schonen und Erschiitternden erscheint.

Da wird es offenbar, daB der Mensch mehr sieht, als was vor
Augen ist.

Wir stehen hier vor der Grundposition: Das Sehen ist nicht ein-
fach ein Hinnehmen von dem, was vor Augen ist. Das Sehen ist keine
Passivitit, sondern eine Art Aktivitit. Richtiges Sehen, wirkliches
Sehen ist immer ein Tun, ein Schaffen, eine schopferische Bewegung.

381



Das hingt damit zusammen, daB die Wirklichkeit nicht bloB aus
vorhandenen Dingen, aus fertigen Gegenstinden besteht, mit denen
der Geist sich nachtriglich abzugeben hat. Die wirkliche Wirklich-
keit ist eine wirkende Wirklichkeit. Da wo die Wirklichkeit am
wirklichsten ist, da ist sie ein Tun, ein Schaffen, eine schopferische
Bewegung, mit einem Wort: Schopfung.

*

Schopfung ist Gestaltwerdung des Geistes, Fleischwerdung des
Wortes. Schopfung ist Drama. Das Wort ringt mit dem Fleisch. Geist
kdmpft um Gestaltung. An der Oberfliche der Dinge ist das Schlacht-
feld, nicht in einer vermeintlichen Tiefe. Darum ist immer das
Tiefste an der Oberfliche zu suchen. BloBe Innerlichkeit gilt nicht.
Nur da ist Wirklichkeit, wo das Innere durchbricht ins Auflere. Da
ist Ausdruck. Da ist Transparenz. Da ist Form.

Wo Form ist, da ist Wirklichkeit, und wo keine Form ist, da ist
keine Wirklichkeit. Es gibt keinen andern Gradmesser der Wirklich-

keit als die Form.
*

Form heiBt auf deutsch: Bild. Das Bild entsteht durch Ein-Bil-
dung. Einbildungskraft ist die Grundkraft des schopferischen Gei-
stes. Fiir den Einbildenden ist das Schauen ein Schaffen, das Den-
ken ein Bilden, das Erkennen ein Zeugen.

Gott spricht: Es werde Licht — und es wird Licht. O wunder-
barer Einklang von Wort und Tat! Das ist Schopfung.

So wurde auch der Mensch erschaffen. Gott schuf den Menschen
ihm zum Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn. Gott bildete sich
dem Menschen ein. Darum hat der Mensch Einbildungskraft. Viel-
mehr: Er ist Einbildungskraft. Das Wirklichste am Menschen ist
seine Einbildungskraft. Er ist nur so weit wirklich, als er Einbil-

dungskraft hat.
®

Weil die Einbildungskraft zur Schépfung gehért, ja selber schaf-
fende Schopfung ist, bleibt sie nur lebendig, insoweit sie in den Zu-
sammenhidngen der Schopfung lebt. Sobald sie diesen Raum ver-
laBt, wuchert sie aus oder dorrt sie ab. In der Schopfung leben —
das ist nicht duBere Gebundenheit, sondern innere Verbundenheit-

382



Es gibt drei Dimensionen der Schopfung: die Schopfungsmitte,
die Schopfungszeit, der Schopfungsraum. Alle drei hingen innig zu-
sammen: aus der Mitte flieBt die Bewegung der Zeit, aus der Zeit
entfaltet sich die Ordnung des Raumes.

Alle drei Dimensionen sind im Menschen zusammengefaBt: der
Raum als die feste, in der Welt verankerte, die Welt widerspie-
gelnde Gestalt des Leibes, die Zeit als die bewegte Stromung der
Seele, die Mitte als die richtende Funktion des Geistes.

Der Mensch ist das Bindeglied, zwischen dem Ursprung und der
Welt, zwischen Gott und dem Nichsten. Das sind die drei Brenn-
punkte der Schopfung: Gott, das Ich, der Nachste.

In diesem Zusammenhang wird der Mensch er selbst. Je mehr
er offen ist zu Gott und dem Nachsten, desto geschlossener ist sein
Wesen. Das tiefste Lebensproblem ist das Problem der Offenheit.
Denn Offensein bedeutet: im Zusammenhang der Schopfung leben.

*

Nun aber ist der Mensch aus dem Zusammenhang der Schopfung
herausgebrochen. Darum sind alle Verhiltnisse gestort und alle
Dimensionen verdorben.

Dadurch, daB der Mensch sich eigensinnig vom Ursprung losriB3,
entstand die diinne Abstraktheit des Geistes, der dunkle Wirbel der
Seele, der unbeherrschte, ungerichtete Kriftekniduel der Welt. Die
Kraft des Geistes — statt von Gott her gespiesen und gebindigt zu
sein — fiel in die unteren Regionen, erhitzte den seelischen Motor
und verhirtete das leibliche Geriist. Der Mensch ist seelisch und
kérperlich iiberbesetzt. Er ist verseelt und verstofflicht, iiber-ani-
miert, iiber-materialisiert. Entweder ist er dem tollen, géhrenden,
heiBen Wirbel der Triebe und Leidenschaften verfallen — dem
dynamischen Zentrum — oder vom dumpfen, harten Gewicht des
toten Weltstoffes — vom statischen Milieu — beschwert. Das ist
sein ewiges Hin und Her.

Der Geist aber — dieses bewegende Licht, diese Richtkraft aus
dem Ursprung — ist nur noch die schwache Fluoreszenz an den
Dingen, der triibe Reflex im Menschen, die immer das BewuBtsein
der urspriinglichen Verbundenheit und des jetzigen Chaos wecken.
Weil der Geist sich nicht mehr im lebendigen Anschauen Gottes
erneuert, ist er abstrakt und kraftlos geworden. Darum triibt ihn

383



die Gewalt der unteren Bezirke; entweder verfirbt ihn das Seeli-
sche und macht ihn zur mystisch aufgewdrmten oder ddmonisch auf-
gewiithlten Geistigkeit, oder das Stofflich-Weltliche verwandelt ihn
zur glisernen Hirte des maschinellen Verstandes.

Diese ganze Tragodie wirkt sich am deutlichsten auf dem Gebiet
des Sehens aus. Die Einbildungskraft ist zerbrochen, das Wort sel-
ber: «Einbildung» ist zum Spott geworden. Aus der Zersplitterung
entstand eine Vielheit von absonderlichen Geisteskraften: Verstand,
Vernunft, Intuition, Instinkt, Phantasie, Schauen, Denken, Ahnen,
Fiihlen, Begreifen, Begaffen... Irgendeines dieser Surrogate ver-
sucht immer wieder sich zum Zentrum zu machen und die andern
zu unterjochen. Bald ist es der Verstand, heute ist es der Instinkt.
Aber es erweist sich immer wieder, dal man aus Abfillen nimmer-
mehr die urspriingliche Ganzheit wiederherstellen kann.

Es kommt noch dazu, daB das verdorbene Instrument sich am
verdorbenen Stoff betatigt. Die Welt ist nicht mehr bildsam, wie
sie urspriinglich war. Die Dinge sind hart und sprode geworden. Sie
sind nicht mehr durchsichtig und durchléssig. Der Geist ist manch-
mal wohl willig, aber das Fleisch ist schwach. Es ist ein Abstand
zwischen dem schopferischen Wort und dem geschaffenen Ding.
Das ist eine neue Form des Verhingnisses. Das Wort macht sich los
vom Fleisch. Es fiangt an auszuwuchern. Man gewohnt sich daran,
daB es Worte ohne Verwirklichung gibt. Nun entsteht die falsche
Innerlichkeit, die keinen Ausdruck findet, die vermeintliche Tiefe,
die nicht mehr an die Oberfliche dringt — das traumhafte Vege-
tieren, das unreale Phantasieren, das oberflachliche Getue, das un-
verantwortliche Gerede . .. Das urspriingliche Schopfungswort wird
zum alltidglichen Geschwitz.

Aus diesem Durcheinander von urspriinglichem und verschiitte-
tem Schauen miissen die Bedingungen des Sehens sorgfiltig heraus-.
gelesen werden.

Was man meist beim Problem des Sehens am leichtesten iiber-
sieht, ist die Bedeutung des inneren MaBes. Das innere MalB ist der
Ausdruck fiir die Tatsache, daB der Mensch nicht von sich aus die
Welt betrachtet sondern aus der Tiefe der gottlichen Bestimmung:
In dem MaBe als das BewuBtsein dieser Bestimmung noch lebendig

384



ist, wird das Weltbild innerlich gegliedert. Es bekommt eine Tiefen-
dimension, eine Wertabstufung, die erlaubt, die Dinge in den rich-
tigen Abstinden und in wesenhafter Anordnung zu sehen. Wer die-
ses innere Mal} nicht hat, fiir den ist die Welt flach. Alles ist ihm
gleichgiiltig — gleich giiltig. Es gibt fiir ihn keine Tragik und Schon-
heit mehr. Wo andere eine lebendige Schopfung sehen, gihnt ihn
das graue Nichts an.

Wer von einem ungeheuren Gemilde nur den untern Teil sihe,
und zwar aus einem schlechten und engen Gesichtswinkel heraus,
dem ist es unmaglich, den Sinn und die Schonheit des ganzen Bildes
zu erfassen. Je mehr aber der Betrachter in die Mitte riickt, desto
klarer erscheint ihm die Gesamtordnung, desto deutlicher erfaBt er
den Sinn und Wert der einzelnen Gestalt.

Si rectum cor tuum esset, heiBlt es in der Imitatio Christi, tunc
omnis creatura speculum vitae, et liber sanctae doctrinae esset. —
Wenn dein Herz recht gerichtet wiire, dann erschiene dir alle Krea-
tur als ein Spiegel des Lebens und ein Buch der gottlichen Weisheit.

Aufgerufen aus der innersten Tiefe, vollzieht nun der Mensch in
eigener Vollmacht den Akt des Sehens. Dall das eigentliche Schauen
zugleich ein Schaffen, das Erkennen ein Gestalten ist, das vergifit
man gern, weil man eben in der verschiitteten passiven Welt des
Alltags lebt. Aber alle groBen Denker haben diese Wahrheit neu
entdeckt.

Es gibt keine ruhende Intuition. Nur in der Bewegung des Aus-
driickens, in der Aktivitit des Gestaltens — ob ich nun wie der
Kiinstler primir den Ausdruck schaffe oder ihn als Betrachter
nachschaffend erlebe — nur in dieser Bewegtheit habe ich die leben-
dige Schau. Darum gibt es keine Trennung zwischen Form und In-
halt; denn Form ist formende Bewegung, Inhalt ist bewegtes
Schauen, beides ist dieselbe Bewegung, und ohne diese Bewegung
entsteht weder Gestalt noch Sinn. Novalis hat gesagt: «Wir wissen
etwas nur, insofern wir es ausdriicken, das heiBt machen konnen.»
Und Nietzsche: «Wir konnen nur eine Welt begreifen, die wir sel-
ber gemacht haben.» Das alles setzt voraus, daB die Wirklichkeit
selber wirkend gedacht wird. Nihil existit, quod non agit — nichts

385



ist wirklich, was nicht wirkend ist, sagt Leibniz. Nur wenn unser
Machen ein Mitmachen ist, ist es nicht ein bloBes Selbstmachen. Es
kommt darauf an, daB die Aktivitit des Betrachters zusammengeht
mit der Aktivitat des Betrachtenden, die wirkende Wirklichkeit des
Schauenden mit der wirkenden Wirklichkeit des Geschauten. Alle
Varietiten des Sehens kommen uns zum BewuBtsein, wenn wir uns
vorstellen, wie zwei Aktivititen aufeinander wirken konnen: for-
dernd, vorauseilend, hetzend, hemmend, triibend, vergewaltigend.
So hidngt das Sehen von der Spannung und Bereitschaft des Sehen-
den ab. Es kommt darauf an, ob das Bild hineingenommen werden
kann in die bewegte Schau des Betrachters, oder ob der Betrachter
sich hineinschmiegen kann in die Bewegung des Bildes — nicht
blo im Gefiihl als «Einfithlung» — sondern schaffend, gestaltend,
bildend. Wie der Schéopfer sich hineingibt in das Geschopf, oder
wie das Geschopf hineingenommen ist in den Schopfer. So geht der
Ein-Bildende ein in das Bild.

Das ist auch die Losung des jahrtausendalten Problems von dem
Vorrang der vita contemplativa vor der vita activa, des beschau-
lichen Lebens vor dem titigen. Es gibt keinen Streit, weil beide
auf der hochsten Stufe vollig eins werden. Diese urspriingliche
Form des Sehens ist uns allerdings nur aus seltenen festlichen Ge-
legenheiten bekannt. Unser alltigliches Sehen vegetiert meist an
den untern Grenzen der Skala, da, wo die Aktivitit des Sehens
iibergeht in die Passivitdat. Das passive, blo hinnehmende Sehen ist
zum normalen, allgemeingiiltigen Sehen gestempelt worden, weil
es eben das allgemein zugingliche ist. Die Philosophie spricht in
hohen Tonen von der Denknotwendigkeit. Das paB8t ihr eben, daf
in der Region der Passivitit das Denken versklavt ist; man m uB
so denken, man kann nicht anders. Die Passivitit hat noch einen
andern Vorzug. Indem wir auf die Passivitdit der Dinge eingestellt
sind, bekommen wir auch eine Handhabe, um sie fiir unsere Zwecke
zu beniitzen. Was uns an den Dingen interessiert, ist ihre Verfiig-
barkeit, ihre Brauchbarkeit — micht ihr innerstes Wesen, ihr eige-
ner Wert. So verwandeln wir die ganze Schopfungswelt in einen
ungeheuren Konsumladen, wo wir die Dinge gar nicht mehr sehen
wie sie sind, sondern meist nur als Gebrauchsgegenstinde, dazu noch
in einer Verpackung, an der uns nur die Etikette interessiert, auf
der die Bezeichung und der Preis steht. Die Reduktion alles Leben-
digen auf eine Zahl, das ist das unterste Niveau der Wirklichkeit.

386



Da ist das Augenlicht unnétig geworden. Man kommt mit seinen
zehn Fingern aus.

Da das Sehen eine Bewegung ist, mul es einen Spielraum haben.
Dieser Spielraum ist die Distanz. Wer nicht die richtige Distanz
findet zu den Dingen, der kann sie nie so sehen, wie sie sind. Ent-
weder vergewaltigt er sie, oder er geht an ihnen vorbei. Welche
Distanz muB ich zu einer Frau, zu einem Freund nehmen, damit sie
wirklich sich selber sein konnen, damit ich sie sehe, so wie sie wirk-
lich sind, damit ich sie richtig liebe? Daran hingt das ganze Schick-
sal der Menschen.

Es ist ein innerer Zusammenhang zwischen dem MaB, in das ich
mich stelle und der Distanz, die ich zu den Dingen einnehme. Wie
geht in den Bildern des Dixhuitiéme («Der Riegel» usw.) das Enge
und Dumpfe dieser Schlafzimmer und Boudoirs zusammen mit der
bloB oberflichlichen Erregung, mit dem epidermischen Kontakt,
den diese vom vielen Essen erhitzten, ungeliifteten Leiber suchen!
Und in unseren Tagen, da ist allerdings mehr Luft und Sonne um
alles Liebes- und Leibesleben der Menschen herum, aber keine Zeit
mehr. Alles mul} so rasch gehen, dall es auch nicht mehr zu einem
tiefen, dauernden Ineinanderverwachsen der Liebenden reicht, die
Neigung bleibt in den Bezirken der Haut hingen, und die Nivea-
créme hat einen wesentlichen Anteil daran.

Daf} Distanz Opfer, Entsagen bedeuten kann, und daB erst in die-
sem Opfer und in diesem Entsagen — oft auch bloB in einem War-
ten-konnen — die Liebe ihre ganze Tiefe und Wirklichkeit erhilt,
das miissen wir in dieser erotisierten Welt wieder miihsam lernen.

Denken wir an das Mahnwort Rudolf Kassners: «Dieser Eros,
diese Liebe ist kein Eros, keine Liebe, sondern ein Begriff ... und
die Menschen, die diese suchen, sind Streber, Eigensinnige, Men-
schen ohne Gesicht und Distanz, Unreine, «Verdringte», Ent-
tauschte, Gliicksritter, Indiskrete, Dichter dritten Ranges, emanzi-
pierter Pobel. Denn die begreifen das eine nicht, da die Liebe nur
dort Sinn hat oder die Mitte ist, oder die Welt gestaltet, wo auch ein
groBes Entsagen ist, dafl dieses Entsagen so notwendig, so wichtig,
80 sehr Liebe ist wie die Liebe.»

387



Man kommt den Dingen nicht direkt bei — nur iiber die Mitte
und im Zusammenhang der Schopfung. Sie bleiben nur lebendig in
der Distanz. Im zudringlichen Kontakt sterben sie ab.

Und stellen wir daneben ein Wort Léautauds: «Die Liebe: So
liebt man also einen Atmungsapparat, eine Speiserdhre, Eingeweide,
Evakuationsorgane, eine Nase, die man schneuzen mul}, einen Mund,
der Speisen verzehrt, einen korperlichen Geruch? Wenn man an
das alles dachte, wire man weniger verriickt.»

Wir fassen zusammen, indem wir einen groBen Satz Gundolfs zi-
tieren: «Schauen heiflit weder die Erscheinung
leugnen wie die Hinterweltler (Metaphysiker)
noch die Idee leugnen wie die Vorderweltler
(Empiriker), noch beide vertauschen oder mi-
schen wie die Innerweltler (Mystiker), sondern
die Erscheinung als Idee, als ewiges Urbild un-
mittelbar fassen, aber nicht Urbild eines an-
dern, sondern ihrer selbst.»

Der Dichter und die politische Aktion
Aus den Tagebiichern (1896-1906)

von Maurice Barres

Maurice Barrés, am 19. August 1862 geboren, 1923 gestorben, wiire heute ein
Siebziger. Sein Geburtsort Charmes, an der Mosel, liegt in dem seit Jahrhunderten
umstrittenen Grenzland Lothringen, doch in dem Teil, der auch noch nach dem
Frankfurter Frieden franzosisch blieb. Schon in jungen Jahren errang Barrés
Rubm und Fiihrerschaft unter der begeisterten intellektuellen Jugend seines
Landes durch seine Werke iiber den Ichkultus. Sie predigten in einer dichterisch
hinreiBenden Sprache, die man mit der des Chateaubriand verglichen hat, hiochste
Entfaltung des BewubBtseins, das sich zu erhabenen rauschhaften Intuitionen
steigern sollte. Zur Erzeugung dieser Hochgefiihle tauchte er ein in alle Zeiten
und Vélker und entwarf eine Diitetik der Seele, wobei er sich auch religiose
Erfahrungen z. B. die eines Ignatius von Loyola zunutze machte. Mittelmeerfrank-
reich, Venedig, Spanien und der Orient waren seine leidenschaftliche (und, wie
es scheint, die seiner Natur einzig gemiiBe) Liebe. In Deutschland sind von den
Biichern dieser Art vor dem Kriege einige iibersetzt worden, so das sehr schone
Greco-Buch und «Vom Blut, von der Wollust und vom Tode».

388



	Fragmente einer Physiognomik

