
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 5

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

Deutsch-Schweizerische Freundschaft

Es sind meistens nicht die besten Tage, an denen man den etwas melancholischen

Entschluß faßt, in alten Briefschaften zu kramen. Man spart das auf für
trüberes Wetter. Wenn ein überwölkter Horizont die Aussicht verhängt, ist man
leichter gewillt, in die Vergangenheit zurückzublicken und verblaßte Erinnerungen

wachzprufen. Aber wie ergeht es einem schon, sobald die Schatullen einmal

geöffnet und die Briefbündel entknotet und aufgeblättert sind? Zuerst
Wundert man sich darüber, wie viele Schriftzüge einem fremd und wie manche
^orte leer geworden sind, und dann — greift man nach dem Papierkorb. Und
bald wird selbst das sanfteste Gemüt von einer inquisitorischen Glut ergriffen,
die sich nicht eher kühlt, als bis die Glut im Ofen unter dem Aschenberg der
Opfer zu ersticken droht. Und nun erst wird die berußte Torquemada-Hand
Nieder sanft und zärtlich und schlingt um das kleine verschonte Häuflein ein
Heues freundliches Band. Nur noch das werteste Erinnerungsgut wird von ihm
2Usammengehalten, Blätter voll schmerzlicher oder freudiger Lebensfülle, Dokumente

der Pietät, der Bewunderung, der Ehre, der Liehe.
Vielleicht ist es Eduard Korrodi1 ähnlich ergangen, als er die Briefe,

'lie in zwei Jahrhunderten zwischen Deutschen und Schweizern gewechselt worden

sind, prüfend und wägend wieder durchgelesen hat. Er ist dabei noch strenger

als nach dem biblischen Rate: «Prüfet alles, das Gute aber behaltet»
verfahren — er hat nur das Beste behalten. Die lebendig nachklingenden Stimmen
tiefster Menschlichkeit!

Die mit so großer natürlicher Empfänglichkeit ausgewählten Briefe und
Bruchstücke sind Zeugnisse einer Freundschaft, welche schöpferische Geister
miteinander oder mit schöpferischen Herzen verbunden hat. Eduard Korrodi hat
8>e mit so viel geistigem Takte ausgesucht und durch Berichte, Zitate und
Erläuterungen so diskret miteinander verbunden, daß der Leser nie das Gefühl hat,
e'n Buch von dem bekannten Typus: Morceaux choisis — außen durch zwei
Deckel und innen durch etwas Chronologie zusammengehalten — in den Händen
2u haben, sondern ein durchgeformtes Werk.

Im Vorwort zu ihrem Buche über Deutschland hat Madame de Staël ihr
Unternehmen einst mit dem Satze zu rechtfertigen gesucht: «Il sera peut-être
doux à cette pauvre et noble Allemagne de se rappeler ses richesses intellectuelles

au milieu de ravages de guerre.» Könnten nicht ähnliche Worte als Motto
eines Buches dienen, das heute den Titel: Deutsch-Schweizerische Freundschaft

1 Deutsch-Schweizerische Freundschaft. Briefe aus zwei Jahrhunderten. 295 Seiten. Deutsche
buchgemeinschaft G.m.b.H., Berlin.

333



führt, und in welchem der geistigen Verbundenheit zwischen der deutschen

Kultur und der schweizerischen Sonderform derselben, die durch ein Jahrtausend

eigener Geschichte geprägt und von einem eigenen Staatsbewußtsein durchdrungen

und getragen ist, ihr höchstes Wunschbild errichtet wird? Dieses Wunschbild

der Verbundenheit ist nicht das Resultat rassischer und nationalistischer
Doktrinen, sondern es ist aus der vorgelebten Geschichte gewonnen worden. Es

wird auch in der Zukunft seine Gültigkeit bewahren, wenn man jenseits des

Rheins uns als das gelten läßt, was wir sind und sein wollen, nämlich als das

Gegenteil dessen, was man jetzt «unerlöstes Deutschtum im Ausland» heißt. Sonst

würden wir dazu gedrängt, uns allzu eng an die berühmte Mahnung Nikiaus von

der Flües zu halten, der den Eidgenossen einmal geschrieben hat: «Lieben

Freunde, macht den Zaun nicht zu weit, damit Ihr in Frieden, Ruhe und
Eintracht dester baß verharren und bey Eurer sauer erärnteten Freiheit bleiben

möget.»
Zum großen Glück für die kleine Schweiz war der Zaun zu den Zeiten der

reichsten Entfaltung des deutschen Geistes so weit offen, als er nur sein konnte.
«Perioden, in denen die literarische Schweiz sonderbündelte und aus dem Kulturprozeß

der Nachbarländer sich zurückzog, fallen durch Kümmerlichkeit auf»,

stellt Eduard Korrodi mit Recht fest. Der reichste geistige Verkehr zwischen

Deutschland und den alemannischen Schweizer Städten hat sich immer in jenen
Perioden vollzogen, welche von umfassenden europäischen
Gedankenbewegungen erfüllt waren; also zur Zeit des Humanismus, der weltbürgerlichen
Aufklärung und des bürgerlichen Liberalismus.

Auf die beiden zuletzt genannten Epochen hat sich Eduard Korrodi in seiner

Briefsammlung beschränkt. Sie wird eröffnet durch einen Brief des jungen Klop-
stock an seine Freunde, geschrieben «dem Rheinfall gegenüber, auf einem schattigen

Hügel, und erfüllt von schwärmerischen und begeisterten Hallelujarufen.
«Hier im Angesichte des großen Rheinfalls, in dem Getöse auf einer holdseligen
Höhe im Grase gesteckt, hier grüß ich Euch, nahe und ferne Freunde, und vor
allem dich, du wertes Land, das mein Fuß jetzt betreten soll! — 0! daß ich alle,

die ich liebe, hieher versammeln könnte, mit ihnen eines solchen Werkes der

Natur recht zu geniessen! Hier möcht ich mein Leben zubringen und an

dieser Stelle sterben, so schön ist sie.» — Die Sammlung klingt aus in den

pessimistischen Prophezeiungen und Visionen, die Jacob Burckhardt, zwei
Jahrhunderte später, über den drohenden Untergang alles dessen, was die Ehre und

den Glanz eben dieser zwei Jahrhunderte ausmacht, an seinen Freund Friedrich

von Preen geschrieben hat: «Das eigentliche politische Wesen der Völker ißt

eine Wand, in die man wohl diesen und jenen Nagel einschlagen kann, aber der

Nagel hält nicht mehr. Darum wird in dem angenehmen zwanzigsten Jahrhundert
die Autorität wieder ihr Haupt erheben, und ein schreckliches Haupt. Endlich

einmal wird das Provisorischerklären von allem und jeglichem, dieses Recht

a priori zu jeder beliebigen Neuerung, dies Privilegium jeder Kupidität, sein

Ende und seinen Boden finden. Ach, wie wird es so vielen uns teuren Interessen

gehen? u. a. der Wissenschaft, die so gerne auf dem Wagen des «Fortschrittes
im allgemeinen» hinten aufzuhocken pflegt! Wie wenig wird etwa der neuen

Autorität an ihr gelegen sein! Der jetzige Hochmut möchte nahe zusam®eI1

gehen!»

334



Zwischen den Jubelrufen des jungen Messiassängers und der kassandrischen
Stimme des greisen Burckhardt tönt das volle und vielfältigste Geisterecho
unverlierbar hin und wieder!

Der Patriarch J. J. Bodmer und die seraphischen Jünglinge, jene überaus
reizvolle Welt, in der Enthusiasmus und Zopfigkeit, Poesie und Gelehrsamkeit,
ungebundene Naturfreudigkeit und Sittenstrenge zusammenstoßen und durch-
einandergewirhelt werden, kurz, das «Poetische Zürich», wie es Eduard Korrodi
m't Robert Faesi zusammen schon einmal dargestellt hat! Dem Winterthurer
D G. Sulzer schüttet die tapfere Luise Karschin ihr Herz aus und erzählt ihm
"• einer langen Epistel ihren sorgenvollen Lebenslauf. Karl Willi. Ramler ist
yen den Idyllen Geßners so entzückt, daß er sie nicht nur in Hexameter quetscht,
sondern auch ernstlich daran denkt, nicht mehr «Maître am Kadettenkorps zu
Berlin» zu bleiben, sondern aufs Land zu ziehen und ein «echter Arkadier» zu
Verden. Mit Goethe bricht in die geistige Idyllenwelt der leuchtende Gewitter-
Sturm des Genies. Genialischer und stürmischer konnte keine Jugendfreundschaft
sich in Dokumenten verewigen, als in den Briefen Goethes und Lavaters. Sie
8'ug in Brüche, weil die mystische Schwärmerei den Zürcher Pfarrhelfer auf so
°kkulte Weg führte, die Goethe nicht einmal kreuzen wollte. So konnte er ihm
niJr entgegenhalten: «. All deine Ideale sollen mich nicht irre führen, wahr
211 seyn, und gut und böse wie die Natur ...» Der Briefe Barbara Schultheß' an
G°ethe sind wenige, und die, welche sie von dem Freunde in Weimar, dessen

eichtigerin sie war, erhalten hat, hat sie bis auf zwei verbrannt. In den Stein,
dem «Bäbe, die Immergleiche» ihre Briefe an Goethe siegelte, waren zwei

Köpfchen, Mann und Frau einander anblickend, geschnitten als tiefsinniges
Symbol des Freundschaftsbundes, den wir aus den erhaltenen Briefdokumenten
mehr ahnen als erkennen. Das größte von Goethe ergriffene Herz in der Schweiz
War das des ringenden Pestalozzi; seine beiden Briefe an den «Geheimen Rat»
Und an die «Excellenz» in Weimar — die ohne Antwort blieben — wird man
**lc«t ohne tiefe Bewegung lesen können. — Mit den Berichten I. G. Zimmermanns

über seine Unterhaltungen mit Friedrich dem Großen schließt der erste
des Bandes.

Der zweite setzt mit einem Sprung über ein ganzes Jahrhundert hinweg ein,
Ulltl führt in eine völlig andere Welt. Als Richard Wagner im Schweizerhof in

Uzern den «Tristan» vollendete, lernte er in Vreneli Weitmann eine Dienerin
v°u so herzlicher Tüchtigkeit schätzen, daß er sie um die Zeit seines Umzuges
**ach München berief und ihr bis an sein Lebensende die freundlichste und
treueste Anteilnahme bewies. «Gewiß kreisen die Briefe», bemerkt der Herausgeber,

«nicht um ewige Dinge, sondern recht sehr um die irdische Sphäre. Man
sPürt aber, was eine treue Seele im Leben eines Großen gilt». Auf der Mensch-

e*t Hohen im Wortsinne bewegen sich dagegen die Briefe, die Wagner mit
l2a Wille wechselt. Sie zeigen aufs wunderbarste den dramatischen Schicksals-

Umschwung in Wagners Leben, der ihn über Nacht aus größter Bedrängnis in
(}ei1 Ulanz der Freundschaft mit dem jungen bayrischen König führt. Der erste

^erschwang dieses «Göttertraumes» ergießt sich in Wagners Briefe nach
ariafelü. Durch den Kontrast dazu wirkt der bürgerliche Bereich herzlichen
Uftiors, schälkischen Wesens und beglänzter Bescheidenheit, der sich in Gott-

lled Kellers Briefen darbietet, doppelt köstlich. Als Paul Heyse Keller die

335



Mitteilung macht, daß die Kapitelsitzung des bayrischen Maximiliansordens den

«Shakespeare der Novelle» zum Nachfolger Mörikes vorzuschlagen gedenke, da

winkt Keller ab und bittet ergeben «die Sache in aller Stille einzubalsamieren
und einschlafen zu lassen» und fügt hinzu: «Ich schicke Ihnen unter Kreuzband
die schweizerische Bundesverfassung, aus deren Artikel 12 Sie kurzweg ersehen

wollen, daß den eidgenössischen Beamten die Annahme von dergleichen untersagt

ist. Nun bin ich zwar kein sölchener; allein als Schreiber der alten Republik
Zürich bin ich doch auf einem so exponierten Pöstchen oder Schemelchen, daß

die analoge Anwendung der Bundesvorschrift von selbst geboten ist.» Er will
damit keine «politisch-pharisäische Kannegießerei treiben», auf der andern Seite

hinwieder sich aber auch nicht «blasiert über die heimatlichen Einrichtungen
erheben». Alle die bezaubernden Briefe Kellers an Theodor Storm, Lina Dunker,
Adolf und Marie Exner, Marie von Frisch, Wilhelm Petersen, Fr. Th. Vischer
und Paul Heyse bilden neben den Goethebriefen den andern dichterischen

Höhepunkt der Sammlung. Ehe die Briefe folgen, die Conrad Ferdinand Meyer
mit Louise v. François gewechselt hat, (die neben denen Kellers fast etwas

kärglich wirken, weil ihr Ton sich über eine zarte Höflichkeit nur selten erhebt),
werden Bruchstücke aus Briefen von Karl Staufer eingeschoben, die aus der

hoffnungsvollsten Zeit des unglücklichen Künstlers stammen. Erst auf den
allerletzten Seiten unseres Buches wird das Wort auf der Schweizerseite nicht mehr

nur von Zürich allein geführt und an Basel weitergegeben. Die wenigen Briefe,
die zwischen Jacob Burckhardt und Nietzsche gewechselt worden sind, dürfen
als aufschlußreiche Dokumente der großen Verehrung gelten, die Nietzsche für
Burckhardt hegte. Sie zeigen, mit welchem fast schmerzlichen Eifer der vereinsamte

Nietzsche sich bemühte, den großen Geschichtsbetrachter für sich zu
gewinnen und wie bedacht Burckhardt, der sich in einer so andern geistigen Welt
beheimatet fühlt, sein respektbezeugendes Verhalten einrichtet. Ganz dagegen
schenkt Burckhardt seine verehrende Liebe seinem Berliner Lehrer und Freunde
Franz Kugler, und bereitwillig teilt er seine Gedanken und seine pessimistischen

Besorgnisse über den Verlauf der Zeitgeschicke Friedr. von Preen mit, dem

befreundeten Oberamtmann in Bruchsal. Manche Worte an diesen werden heute

viel zitiert. Mit einigem Recht, wenn man zum Beispiel das folgende bedenkt:
«0 wie vieles, das den Gebildeten lieb gewesen, werden sie als geistigen «Luxus»
über Bord werfen müssen! Und wie eigentümlich anders, als wir sind, wird das

neue Geschlecht heranwachsen. Es kann geschehen, daß wir den Jüngern
vorkommen wie die auf lauter Wohlleben eingerichteten französischen Emigrés den

Leuten erschienen, zu welchen sie geflüchtet waren.»
Es wird sicher mancher Leser dieses so lebendig und gehaltvoll zusammengestellten

Buches, dieses oder jenes vermissen und allerlei berechtigte Wünsche

anmelden. Daß die Stimme von Jeremias Gotthlf fehlt, wird niemand leicht
übersehen. Hoffen wir, daß in der zweiten Auflage zum Beispiel auch die prachtvollen

Briefe Gotthelfs an Irenäus Gersdorf zu finden sein werden, in denen

Gotthelf über sein ganzes dichterisches Schaffen und Wollen Rechenschaft
ablegt. Aber keine Auswahl dieser Art kommt ohne eine gewisse Willkür des

Zusammenstellers zustande, vor allem, wenn er, wie Eduard Korrodi, mit so viel

Glück darauf bedacht ist, «dem Leser auch das Recht auf Kurzweil einzuräumen»-

Walther Meier.

336



Römische Erneuerung 1

Nach dem Willen Mussolinis hat das Rom unserer Tage zwei entgegengesetzte
Forderungen zu erfüllen: Die Achtung vor der antiken Überlieferung und die
Notwendigkeit der modernen Erneuerung. Die Romliebe Mussolinis ist von
solcher Unbedingtheit, daß er die ewige Stadt an einer Stelle seiner Schriften als

Quelle des Lebens bezeichnet, ohne die es der Mühe nicht verlohnte überhaupt
zu leben. Die Erneuerung dieser Stadt, die Anlage der Via dell'Impero, die

Erschließung des Meeres und der Sümpfe, sowie die neue architektonische und
verkehrstechnische Gliederung zählt Mussolini zu seinen stolzesten Leistungen.

In den neueren Reden Mussolinis wird die Idee des römischen Primates immer
wieder verfochten. Rom ist die Stadt, die den Gottheiten aller Völker
Gastfreundschaft gibt, und die Goethe die hohe Schule der Welt genannt hat. Die
hohen Schöpfer des Staates, der Sprache und der Kunst sind es, die den Ruhm
der Stadt durch die Jahrtausende tragen. So ist der höchste Dichter des italienischen

Volkes, ist Dante, als Vater der italienischen Sprache, nach einem schönen

Wort Mussolinis, eben daher Vater der italienischen Nation: padre della lingua
italiana e quindi della nazione.

Das Bewußtsein von Herrschaft und Führertum hat Mussolini von der eigenen
Person auf sein ganzes Volk übertragen. Heute sage ich dir, ungeheure Menge
-— heißt es in der Mailänder Rede — daß das 20. Jahrhundert das Jahrhundert
des Faschismus sein wird, das Jahrhundert der italienischen Macht, und das

Jahrhundert, in dem Italien zum drittenmal die Führerin der menschlichen Gesittung
sein wird, denn außerhalb unserer Prinzipien ist kein Heil, weder für die
Individuen, noch für die Völker. Als religiöse Heilslehre greift die faschistische Doktrin

mit Worten der Bibel in das Chaos der Zeit. Es ist das faschistische Italien,
das sich am Mittag des 20. Jahrhunderts als die einzige Nation erweist, die ein
Wort und eine Lehre des Heils und des Lebens allen gesitteten Völkern der Erde

zu bringen hat. Und in stärkster Rückbesinnung auf die heroischen Ursprünge
heißt es: Unsere lateinische und mittelmeerische Rasse, die der Welt unter
tausend anderen einen Caesar, Dante, Michelangelo und Napoleon gegeben hat, eine

alte und starke Rasse von Schöpfern und Konstruktoren hat dreimal in den

Jahrhunderten das Wort, das die unruhige und verworrene Welt erwartete,
gegeben, und wird es ihr wieder geben.

Dieser Glaube beseelt den Führer des heutigen Italien und treibt ihn auf, den
Geist des alten und des neuen Rom zur Herrschaft über die Völker der Erde
aufzurufen. Die Ausweitung der Romidee ins Imperiale und Universale hat
Mussolini in seiner Rede an die Abgesandten aller asiatischen Länder vollzogen,
die Verheissung einer neuen Widergeburt der alten völkervereinenden Roma, wo
vor zwei Jahrtausenden an den Ufern des Mittelmeers eine Vereinigung des

Westens mit dem Osten den größten Einfluß auf die Weltgeschichte gehabt hat.
Diese Einheit war das Grundmotiv unserer ganzen Geschichte. Aus ihr ging die

1 vergl. Benito Mussolini: Scritti e Discorsi. Milano. Ulrico Hoepli, Editore. Inzwischen hat
die deutsche Gesamtausgabe der Schriften und Reden Benito Mussolinis, herausgegeben von
Wilhelm Reich, bei Rascher & Cie., A.G., Verlag, Zürich, Leipzig und Stuttgart zu erscheinen
begonnen. Es iiegen bis jetzt vor: «Schriften und Reden 1929—1951» (Bd. VII); «Doktrin des
i'ascismus» (Vorabdruck aus Bd. VIII) und «Korporativer Staat» (Kammerrede vom 14. Nov. 1933)

337



europäische Zivilisation hervor. Das muß heute im großen wiederkehren, wenn
sie nicht untergehen will.

In anderer Weise dient die Theorie des Faschismus dem römischen
Herrschaftsanspruch Mussolinis. Diese Theorie ist nur ein anderer Ausdruck für das

Leben des faschistischen Staates selbst, Wort und Lehre, die die Tat begleiten
und erläutern. Die Theorie des Faschismus geht nicht der Wirklichkeit voraus,
sondern sie ist ihr immanent. «Es gibt keine Theorie des Staates, die nicht von
Grund auf Konzeption des Lehens ist organische Konzeption der Welt. Der
Führer des Faschismus hat in zehnjährigem Kampf seine Lehre errungen, seine

Ideen formiert, seine Weltanschauung erhärtet. Der Faschismus ist eine religiöse
Konzeption, in der der Mensch in seiner immanenten Beziehung mit einem höheren
Gesetz gesehen wird, mit einem objektiven Willen, der das einzelne Individuum
überschwingt und es zum bewußten Glied einer geistigen Gesellschaft macht.»

Der Faschismus ist antiindividualistisch, das heißt nur er ist staatlich. Der
Staat ist ihm die wahre Wirklichkeit des Individuums. Nichts Menschliches und
Geistiges ist außerhalb des Staates existent. In diesem Sinne ist der Faschismus
totalitär. Die Forderungen der Sozialisten und Syndikalisten erkennt er an, und

bringt sie im «korporativen System der Interessen» zur Geltung. Klassen sind für
ihn die Kategorien der Interessen, das heißt die gemeinschaftlichen ökonomischen
Tätigkeiten. Aber sie sind vor allem und überall Staat. Das Volk wird qualitativ
begriffen, als machtvolle, moralische Idee, als einheitliches Bewußtsein und als

einheitlicher Wille, dessen Träger und Ausdruck der Führer ist. Nicht Rasse und
nicht Landschaft bestimmen das Volk, sondern Selbstbewußtsein, Persönlichkeit,
Idee. «Auch die Nation ist vom Staat geschaffen, der dem Volk einen Willen
und daher eine wirkliche Existenz gibt.»

Wohl selten ist ein irdischer Staat in solchem Masse aus Geist und Willen
gebildet worden, wie in diesen Sätzen und in der Wirklichkeit der Staat Mussolinis.

Die Kräfte von Blut und Boden achtet er gering gegenüber dem baumeisterlichen,

staatschaffenden Willen, den er innere Form und Norm oder auch Seele

der Seele nennt. Die Konzeption seines Staates ist geistige Zeugung aus gewaltiger

Willensspannung heraus, die ein inneres Gesicht verwirklicht und dabei

nur das dem Volk notwendige tut. Daher sein unbeirrbares Schreiten und sein

unnachsichtiger Kampf gegen alle zerstreuenden Kräfte. In diesem Kampfe sind

Sozialismus und Demokratie erlegen. Wenn aber Demokratie aucb anders
verstanden werden kann, das heißt wenn Demokratie nicht bedeutet, das Volk an

die Grenzen des Staates zu verweisen, dann kann der Faschismus als eine «organisierte,

zentralisierte und autoritäre Demokratie» bezeichnet werden. Denn der

Faschismus will den Staat auf eine breite Volksbasis stützen.
Unbestreitbares Verdienst des Faschismus ist es, den Italienern den Sinn des

Staates gegeben zu haben. «Der Staat so wie ihn der Faschismus begreift — so

heißt es im faschistischen Manifest — ist kein Nachtwächter, der sich nur mit
der persönlichen Sicherheit der Bürger beschäftigt, noch ist er nur eine Organisation

mit rein materiellen Zwecken, sondern er ist eine Wirklichkeit, ist ein

geistiges und moralisches Faktum, sowie konkrete politische, juristische und

ökonomische Organisation des Volkes. Der Staat ist Garant der inneren und

äußeren Sicherheit, aber er ist auch Wächter und Mittler des Geistes seines

Volkes, so wie er sich seit Jahrhunderten in der Sprache, in der Sitte, im Glauben

338



entfaltet hat. Dieser Staat trägt die Menschen vom eingeborenen Stammesleben
zum höchsten Ausdruck menschlichen Vermögens: zur Herrschaft.»

Herrschaft ist ihm aber nicht nur ein territorialer, militärischer oder
wirtschaftlicher Ausdruck, sondern ein geistiger und ein moralischer.

Diesen Geist des Staates und seine physische Wirklichkeit geschaffen zu
haben, ist die Mannestat Mussolinis. Seine Geschichte zeigt, wie eine
Lebensbewegung aus Kampf und Gegenstoß gegen die bestehende Ordnung zur großen,
machtvollen Partei und schließlich zum Staat erwächst. Wie in keinem anderen
politischen Gebilde Europas ist in Italien Partei und Staat ein und dasselbe. Wir
sind die ersten — heißt es im großen Rapport des Faschismus von 1929 —
welche die Unbeständigkeit der Lehre vom Klassenkampf bemerkt haben. Wir
sind die ersten, welche die reine Politik, la politica pura, nicht die Politik der
Parteien realisiert haben, die überall im Abstieg ist. Die Seele des Staates lebt
im Körper der nationalen faschistischen Partei. Sie ist die Kopforganisation des

Regimes, und ihr Führer ist nur ihr oberster Funktionär.
Indessen hat dieses Wort nichts gemein mit dem Begriff der alten Parteien.

«Die nationale faschistische Partei ist ein Heer, oder wenn man will ein Orden.»
Die leidenschaftliche Glaubensglut seiner Bekenner und Führer macht den

politischen Faschismus zu einer religiösen Bewegung. Dies ist für Mussolini
Anlaß, die Grenze zwischen Staat und Religion sichtbar aufzurichten. Der Staat,
heißt es ausdrücklich in der Lehre des Faschismus, hat nicht eine Theologie,
sondern eine Moral. Der faschistische Staat schafft sich nicht seinen Gott,
sondern verehrt den Gott der Heiligen und Helden, der seit zwei Jahrtausenden der

christliche ist. Der faschistische Staat, der alle Glaubenskräfte für sich fordert
und in sich vereinigt, verweist das religiöse Bedürfnis in die Schranken des

überlieferten Glaubens. Die römische Kirche empfängt von ihm Verehrung und

Schutz, doch jedes schlagende Herz, jeder bewußte Wille und alle wache

Begeisterung ist dem Staat geweiht, dem Herrn der Stunde und dem Gott der Zeit.
F. Cronheim.

Die mittelalterliche Kaiserpolitik u. die Idee Europas
Friedrich Schneider: Neuere Anschauungen der deutschen Historiker zur Beurteilung

der deutschen Kaiserpolitik des Mittelalters, Verlag Herman Böhlaus Nachfolger, Weimar.

In Deutschland hat der Streit um die Italienpolitik der deutschen Kaiser des

Mittelalters eine neue Aktualität bekommen. Vielfach wird Widukind als echterer
Germane Karl dem Großen als einem Abtrünnigen gegenübergestellt, Heinrich
der Löwe als wahrer deutscher Politiker auf Kosten der hohenstaufischen
Beherrscher Italiens gepriesen. Aus der Fülle historischer Unkenntnis, die sich in
solchen Auffassungen kundtut, sei nur ein Punkt hervorgehoben. Hinter dem

Streit verbirgt sich u. a. die Frage nach der Ostgrenze Europas. Man glaubt, die

deutschen Kaiser des Mittelalters hätten vor der Alternative gestanden, entweder

Italienpolitik oder Slavenpolitik zu treiben. Das ist ein Irrtum. Beides gehörte

zusammen. Wenn man mit Recht den Deutschen des Mittelalters den Ruhm vindiziert,

europäische Gesittung nach dem Osten getragen zu haben, so darf man
nicht vergessen, daß die Ausdehnung des Reiches nach Osten nur insofern ein

339



Gewinn für Europa bedeutete, als dieses Reich selbst ein europäisches d. h. ein

römisches war. Von Süddeutschland führte der Weg nach Osten über Rom. Die

Unterwerfung der Slaven war ein Teil der Kreuzzugsbewegung und konnte nur
mit römischem Segen durchgeführt werden. Nur dank ihrer Italienpolitik konnten

die Kaiser mit Erfolg Slavenpolitik treiben.
«Nichts ist gefährlicher für ein großes Volk, als wenn ihm klargemacht wird,

daß es in den größten Zeiten seiner Geschichte auf falschem Wege war.» Trotz
dieser Warnung eines hervorragenden deutschen Historikers besteht man auf der

These, der Kampf um Italien, der drei Jahrhunderte großer deutscher Geschichte

füllt, sei ein Irrweg gewesen. Ohne diesen Irrweg ist es zweifelhaft, ob Deutschland

ein europäisches Land geworden wäre. Europa ist ein geistiger Begriff. Im
geographischen Sinn ist seine Grenze nach Nordosten völlig fließend. Im kulturellen

Sinn richtet sie sich nach der Frage, wie weit die Länder östlich der alten
römischen Limes europäisches Gesicht tragen oder nicht. Deutschland selbst tut
dies seit der Krönung Ottos des Großen in Rom. Wer diese Erinnerung mit all
ihren Folgen aus der deutschen Geschichte wegwünscht, der verwünscht ihren

europäischen Charakter.
Die Diskussion der deutschen Historiker um Wert oder Unwert der

mittelalterlichen Kaiserpolitik knüpft sich — nicht ohne tiefere Ursache — an die

Fragen der Reichsgründung im XIX. Jahrhundert. Heinrich von Sybel, der
Apologet der kleindeutschen, preussischen Pläne, der Protestant, bricht zum erstenmal

den Stab über die kaiserlichen Italienzüge. Ihm entgegnet der katholische
Oesterreicher Julius Ficker. Ihr Gegensatz bezeichnet das Auseinanderbrechen
der Ranke'schen Tradition. In diesem Sinn macht er Epoche in der Geschichte der
deutschen Historiographie. Noch Ranke hatte sich nachdenklich geäußert: «Man

hat wohl gesagt, die Deutschen würden besser getan haben, sich mit dem Kaisertum

gar nicht zu befassen, wenigstens erst ihre einheimische politische Ausbildung

zu vollziehen, um alsdann mit gereiftem Geist in die allgemeinen
Verhältnisse einzugreifen. Allein nicht so methodisch pflegen sich die Dinge der

Welt zu entwickeln. Das Innerlich-Wachsende wird schon in demselben Augenblick

berufen, sich nach außen auszubreiten.»

Die Verbindung der deutschen Kaiseridee mit der italienisch-römischen
Tradition findet einen höchsten Ausdruck in der politischen Gedankenwelt Dantes-
Ein um die Dante-Kenntnis verdienter Forscher, Friedrich Schneider
in Jena, sucht in einer höchst beachtenswerten kleinen Schrift die Ergebnisse
zusammenzustellen, die das wissenschaftliche geschichtliche Denken der
Deutschen während der vergangenen Jahrzehnte in den angedeuteten Fragen gezeitigt
hat: «Neuere Anschauungen der deutschen Historiker zur Beurteilung der
deutschen Kaiserpolitik des Mittelalters» (Verlag Hermann Böhlaus Nachfolger,
Weimar 1934, 50 S.). Das Resultat für den nachdenklichen Leser ist die
Einsicht, daß ein weitgehender consensus eruditorum in einem vitalen Punkt des

nationalen historischen Bewußtseins es zuweilen nicht hindern kann, daß die

ignorantia vulgaris dank politischer Privilegierung in Schulen, Zeitungen und

leider auch auf dem Katheder dominiert. Die kleine bedeutungsvolle Schrift

macht indessen auch deutlich, daß der Verzicht auf die größten Erinnerungen
des deutschen Mittelalters auch ein Verzicht auf die historische Wissenschaft und

auf die europäische Tradition der Deutschen sein mußte. W. K a e g i-

340


	Kleine Rundschau

