
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 2

Artikel: Das Übernationale

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 2. Jahrgang Juni 1934 Heft 2

Das Übernationale
Vortrag in der Zürcher Völkerbundsvereinigung, 3. Mai Î934

von Emil Brunner

Die Idee des Übernationalen steht heute nicht hoch im Kurs.
Aber eine Zeitströmung ist noch kein Argument; sie kann

auch bloß für den, der nicht weiß was Glauben heißt, ein Glaubensartikel

sein. Das Übernationale hat jedenfalls im Abendland sowohl
historisch als auch sachlich die Priorität gegenüber dem Nationalen.
Es gab, wie Sie wissen, eine Art Paneuropa ehe es europäische
Nationalstaaten gab. Das römische Imperium, das vom Euphrat bis zur
Themse reichte, ist die gemeinsame Wurzel aller europäischen Staaten.

Es hat im Karolingischen und Ottonischen germanischen Kaiserreich

eine wenigstens teilweise Fortsetzung gefunden und lebt als eine

geistig soziale und kulturelle Macht in der Idee des corpus C'hristia-
Uum bis in die Aufklärungszeit hinein. Wer etwa die Korrespondenz

des Genfer Reformators Calvin, oder die seines zürcherischen
Mitkämpfers und Freundes Bullinger durchgeht, ist erstaunt über
die selbstverständliche Realität dieser Idee, die teils durch die
geschichtlichen Tatsachen der römischen Erbschaft, teils durch die
kulturelle und sprachliche Einheit und vor allem durch das auch
durch die konfessionelle Spaltung nicht aufgehobene Bewußtsein der
christlich-kirchlichen Einheit bestimmt war. Das nationale Bewußtsein

war damals noch kaum erwacht und jedenfalls in der heutigen
Betonung unbekannt. Die Bildung der Nationalstaaten hatte zwar
begonnen, als ein rein faktischer, man könnte fast sagen ein rein
kausaler Prozeß; aber die Idee und Rechtfertigung dieses Geschehens

tvar noch kaum im Werden. Der Gedanke der übernationalen Ein-

65



heit hatte noch immer ein ungeheures Übergewicht über den der

nationalen Differenzierung.
Das war aber nicht bloß historisch zufällig so. Jedenfalls von

einem christlichen Denken aus kann es nicht anders sein. Wo
der Gedanke der christlichen Kirche lebendig ist, da hat notwendig
die Idee der übernationalen Verbundenheit und Verantwortlichkeit

und der Glaube an die Einheit des Menschengeschlechts den

Vorrang vor allen nationalen Gesichtspunkten und Wertungen. Es

ist denn auch kein Zufall, daß das moderne Nationalbewußtsein
und erst recht der moderne Nationalismus sich in einer Zeit
bildete, wo die — man könnte sagen axiomatische —
Selbstverständlichkeit der christlichen Kirchenidee erschüttert und
ihre Wahrheit in Frage gestellt wurde, und geistige Mächte

von ganz anderer Art dem christlichen Glauben feindlich gegen-
übertraten und ihn wirkungsvoll zurückdrängten. Es ist natürlich

nicht möglich, die Entstehung des modernen Nationalbewußtseins

zu datieren; aber so viel dürfte feststehen, daß dieses Bewußtsein

zunächst hinter den geschichtlich politischen Tatsachen
herkam und erst seit der französischen Revolution seihst als Machtfaktor

ins politische Kräftespiel eintrat. Die Idee der Freiheit, der

Selbstbestimmung auf der einen Seite, und die Tatsache der

Mitbeteiligung des Volkes an der Gestaltung des Staates: das sind die

beiden der französischen Revolution entstammenden Elemente im
modernen Nationalbewußtsein. Damit verbanden sich im 19.

Jahrhundert zwei andere: der Gedanke der geschichtlichen Individualität

der Romantik und der Rassegedanke der modernen Biologie.
Es würde durchaus nicht den Tatsachen entsprechen, wollten

wir den Nationalstaat und das Nationalbewußtsein in seiner modernen

Form lediglich unter dem Gesichtswinkel der Einheitszersetzung
ansehen. Gewiß, die Bildung der Nationalstaaten im späteren Mittelalter

ist verknüpft mit der Auflösung des einen germanisch-römischen

Kaiserreiches. Die Nationalstaaten sind zunächst Zersetzungsprodukte

der ursprünglichen Einheitsgestalt. Aber offenbar konnten

sie sich nur darum bilden, weil die Einheit nicht lebenskräftig

genug war und weil in ihnen ein neues positives Gestaltungsprinzip
sich wirksam zeigte. Und Ähnliches gilt von der Bildung der neueren

Nationalstaaten seit der französischen Revolution. Die Idee

des Nationalen, der nationalen und nationalstaatlichen Einheit und

Zusammenfassung, ist durchaus nicht ohne geistige Bedeutung.

66



I.

Ihr erstes Recht ist das des Protestes gegen eine falsche, abstrakte,
lehensfeindliche, künstliche und darum auch gewaltsame Einheit.
Die Geschichte des Nationalbewußtseins ist eng verknüpft mit
der des Individualitätsbewußtseins. Das lebendig Besondere wehrt
steh gegen die Vergewaltigung durch ein von außen aufgedrängtes
Schema und Gesetz. Der Fremde soll nicht üher uns herrschen,
sondern wir wollen uns die, die über uns herrschen sollen, aus uns
selbst heraus bestimmen. Italia farà da sè. Das ist der Grundgedanke
und Wille in all jenen Kämpfen um die Gestaltung des Nationalstaates,

die im Namen der Freiheit geführt worden sind. Napoleon
glaubte bekanntlich auch, seine Eroberungskriege als Befreier der
Völker zu führen. Aber diese Völker wollten diese Freiheit
nicht: sie verstanden unter Freiheit vor allem dies, daß nicht ein
Fremder über sie herrsche, auch wenn sie unter ihm vielleicht mehr
Bewegungsfreiheit genossen als unter einem Einheimischen. So ist
es auch bei der Bildung neuer Nationalstaaten seit dem Weltkrieg
durchaus fraglich, ob diese Völker alle durch ihre Autonomie freier
geworden seien; aber das Gut der nationalen Selbständigkeit und
Beschlossenheit wird so hoch gewertet, daß diese Freiheit viele
Unfreiheiten anderer Art aufwiegt. So stark ist heute das nationale
Individualitätsgefühl, das Bewußtsein, etwas Eigenes zu sein und
darum der Wille, in diesem Eigensein selbständig zu sein. Mit diesem

Eigenen und in sich Geschlossenen kann sehr verschiedenes
gemeint sein: Gemeinsamkeit der Sprache, der Kultur, der Geschichte,
der Religion, der Rasse, des Blutes usw. Aber immer ist es das
Bewußtsein: wir sind etwas Besonderes, etwas was die anderen nicht
Slnd; und wegen dieses uns eigentümlichen Wesens müssen wir auch
Politisch eine Einheit, ein Staatswesen für sich bilden. Dieses
Individualitätsbewußtsein ist aber nur eine der vielen Wurzeln des
nationalen Bewußtseins und Willens. Eine zweite ist das Verlangen
nach konkreter, sozusagen anschaulicher Gemeinschaft und
Verantwortlichkeit. Man spürt: eine Gemeinschaft, die alle umfaßt, ist
F«i uns Menschen, wie wir nun einmal sind, keine wirkliche
Gemeinschaft mehr. Die Gemeinsohaftskraft ist wie die Schwerkraft
Umgekehrt proportional dem Quadrat der Entfernung. Wir können
Uun einmal die Fernsten nicht mit der gleichen Liebe umfassen
^le die Nächsten. Zum Lieben gehört das Kennen, zur Gemeinschaft

gehört das Nahesein. Das ist das tiefe, und ich möchte sagen

67



das ewig wahre Motiv alles Partikularismus. Wer wirkliche Gemeinschaft

will, will keine Allerweltseinheit. Daselbe gilt von der
Verantwortlichkeit. Je größer die Einheiten werden, desto unübersehbarer

die Zusammenhänge, desto anonymer und unsichtbarer die

Verantwortlichkeit. Wer fn einem Landsgemeindekanton gelebt
hat, weiß etwas von der Kraft dieses Gedankens der anschaulichen

Verantwortlichkeit und Volksgemeinschaft. Und etwas dem

Analoges steckt hinter allem nationalen Willen und aller Abneigung

gegen das blasse Internationale. Der Gedanke eines Weltstaates, ja

auch nur eines Paneuropa hat von da aus gesehen etwas gespensterhaft

Grausiges, etwas von der Unheimlichkeit jener Spittelerschen
Welt-Schicksalsmaschine. Je größer die Einheit, desto unpersönlicher

und also desto mechanischer und unmenschlicher ist sie. Oh

allerdings zwischen einem Weltstaat und einem nationalen
Hundertmillionenstaat in dieser Hinsicht noch ein großer Unterschied
besteht, dürfte freilich bezweifelt werden.

Ein drittes mit diesem zweiten nahe verwandtes Motiv ist der
Gedanke der natürlichen und geschichtlichen Schicksalseinheit, im
Gegensatz zu allen gedanklich konstruierten Einheiten. Ein Volk
ist zuerst einmal der Inbegriff der Menschen, die in einem mehr
oder weniger abgeschlossenen Gebiet zusammenwohnen, gleichsam

vom Schicksal hier zusammengeworfen. Sie wissen sich durch den

gemeinsamen Boden, durch die Eigenart der Landschaft, gleichsam
durch das Gefäß, in das die Natur sie faßt, verbunden. Vor allem
aber durch die gemeinsam erlebte Geschichte. In dieses Gegebene
ist jeder einzelne hineingestellt und dieser Einheit gehört er. Ob

er sich auch außerdem mit anderen Menschen, die außerhalb dieses

natürlich geschichtlich-gegebenen Verbandes stehen, zusammenschließt,

sei es durch geistige oder durch materielle Interessen: so

ist das doch ein zweites und darum sekundäres, etwas
Hinterherkommendes. Das ist es vor allem, was heute mit den Worten Volk
und Heimat, sofern sie programmatisch gebraucht werden, gemeint
ist: daß die erste und primäre Loyalität jener gegebenen, schicksalsmäßigen

und nicht irgendeiner selbstgewählten Einheit zukommt'
Von da aus wird auch die Abneigung, ja der Haß gegen alle
internationalen Bindungen sozialer oder kirchlicher Parteien, die der

nationalen übergeordnet sind, verständlich. Man sieht darin einen

Verrat an der eigentlichen, weil ursprünglichen schicksalsgegebenen
Verbundenheit.

68



Aber wir dürfen wohl auch noch höher greifen. Was das natürliche

Gefühl zunächst Schicksal nennt, das ist dem religiösen Sinn
göttliche Fügung; und was sich zunächst als bloße Naturtatsaehe
zeigt, das wird vom Glauben als Schöpfung verstanden. Sogar der

christliche Glaube, der doch nicht von der Natur, sondern von
der Geschichte, und zwar von einer weltumspannenden und die Welt
umformenden Geschichte her, nämlich von der Welterlösung durch
Jesus Christus her sich selbst versteht, — auch er anerkennt doch
in der Individuation des natürlichen Lehens Gottes Schöpferwillen.
Der Wille des Schöpfers, so wie er in seiner Offenbarung in Jesus
Christus erkannt wird, ist Gemeinschaftswille. Gemeinschaft aber
kann es nur gehen wo nicht Alleinheit, sondern wo besonderes
individualisiertes Leben ist. Gemeinschaft setzt Unterschied und
Mannigfaltigkeit voraus. Es gibt nichts, was Gemeinschaft so ertötet,
wie Einheit. Das ist der Gegensatz gerade zwischen der Alleinheitslehre

der mystischen Religionen, die die Mannigfaltigkeit der Welt
als Täuschung verneinen und der Gemeinschaftslehre der
israelitisch-christlichen Religion, die die Mannigfaltigkeit der göttlichen
Schöpfung voraussetzt. Nicht nur die einzelnen Menschen in ihrer
Verschiedenheit, und nicht nur die Individualität der beiden
Geschlechter, sondern auch die Individualität der Rassen und Völker
uniß der Christ als gottgewollte Schöpfung verstehen. Ebenso kann er
die Volksgeschichte nicht einfach als Schicksal, sondern er muß sie als

göttliche Führung verstehen. Von beiden Gedanken her ergibt sich
so ©ine hohe Wertschätzung des National-Eigentümlichen, des

besonderen Volkes und seiner besonderen Stellung und Aufgabe. Wie
es im Willen des Schöpfers liegt, daß Männer Männer und Frauen
brauen seien, so liegt es auch in seinem uns geoffenbarten Willen,
daß jedes Volk sein eigenes Gepräge und sein eigenes Leben habe.
Da aber dieses Eigenleben und Eigengepräge vor allem durch die
staatliche Zusammenfassung gebildet und erhalten wird, so fällt von
da aus auch ein Strahl letzter Rechtfertigung auf die Idee des

nationalen Staates.

II.

Und doch müssen wir hier sehr vorsichtig sein und nicht zu viel
behaupten. Denn die Bildung der Staaten und Völker ist allzu sehr
nait den dunkelsten Mächten des menschlichen Lebens verbunden,
als daß man hier so leichthin göttliche Sanktionierung aussprechen

69



dürfte. Gerade die Idee des Nationalen und der nationalen Einheit
und Geschlossenheit ist durch allermißlichste Assoziationen schwer
belastet. Nachdem wir zunächst die positiv zu wertenden Motive
herausgestellt haben, ist nunmehr die Gegenrechnung zu machen.
Nicht als ob das Nationale oder Völkische an sich etwas ebenso

negativ als positiv zu wertendes wäre. Es dürfte von ihm gelten,
was vom Leben gilt: an sich ist es ein Gut, eine Gabe des Schöpfers.
Aber es kann Formen annehmen, durch die es statt eines Gutes

ein Übel wird. Wie es chemische Verbindungen gibt, die besonders
leicht sich zersetzen, so scheint das Nationale etwas zu sein, das

besonders leicht in übel umschlägt, entartet. Diese Entartungsform
des nationalen Bewußtseins und Willens nennen wir: Nationalismus,
wobei anzumerken ist, daß jeder Ismus, als solcher, schon irgendeine
Entartung darstellt, die konfessionellen Ismen nicht ausgenommen.

Der heutige Nationalismus hängt sehr stark mit einer durch die

ganze Bildungswelt hindurchgehenden geistigen Strömung zusammen,

die wir etwas unbestimmt Vitalismus nennen. Man könnte sie

vielleicht auch als Dynamismus bezeichnen. Die Begriffe, die in
ihr maßgebend sind, sind die der Kraft, des Lebens oder

Lehensschwunges, des Individuellen und der organischen Einheit. Dieser

dynamische Vitalismus oder vitalistische Dynamismus, als dessen

größter Vertreter Nietzsche, als dessen zeitgenössische Gestalter

etwa Bergson, Scheler und Klages genannt werden dürften, ist ebenso

sehr eine Wertlehre als eine Seinslehre; die Begriffe Kraft, Leben,
Individualität sind seine Ideale. Er stellt sich einerseits in Gegensatz

zum mechanistischen Materialismus mit seinem alle Freiheit
niederwalzenden Kausalschema; anderseits aber ebenso sehr in Gegensatz

zu allem, was ich abkürzend unter dem Begriff: normatives Denken
zusammenfassen will. Wo Kraft und Leben das höchste Ideal ist,

pflegt nach dem Recht und nach der Wahrheit nicht viel gefragt
zu werden. Wo man aus dem Prinzip der Individualisierung heraus

die Forderung der eigenständigen Gestaltung zur leitenden Idee

macht, da ist gegen die Verwandlung des Individualismus in den

Egoismus keine Schranke aufgerichtet. So sehen wir denn als

praktisch-politische Frucht dieses Denkens den amoralischen Nationalismus

hervorbrechen, der zynisch das Prinzip des heiligen Egoismus
verkündet.

Nationalismus ist nicht Wertschätzung der nationalen Güter und

Wille, sie zu erhalten, sondern Vergötzung des Nationalen auf Kosten

70



aller anderen Werte. Das Nationale wird zum Absoluten, zum Gott,
zur höchsten Norm und zum höchsten Gut. Alles wird jetzt von
diesem einen Gesichtspunkt aus angesehen und gewertet. Die Folgen

sind furchtbar: eine völlige Anarchie aller Werte und Normen.
Dem nationalen Interesse haben alle anderen zu weichen. Der

Begriff der Gerechtigkeit und der Wahrheit hat nur Geltung, sofern
er dem so, das heißt direkt, verstandenen nationalen Interesse dient.
Im Verständnis des Staates, seiner Funktion nach innen und nach
außen, ist alles durch den Gedanken der vitalen Kraft bestimmt.
Ber Bildung des kraftvollen nationalen Organismus werden
rücksichtslos alle anderen Interessen und Verpflichtungen untergeordnet,
Wenn nötig um ihretwillen vernichtet. Weder die Religion, noch
das Recht, noch die Wissenschaft, noch die Werte des Familienlebens

bilden mehr eine Schranke für diese Monomanie des nationalen

Gedankens. Es versteht sich, daß nach außen hin der nationalistische

Staat durch keine andere Rücksicht als durch die auf seine

eigene Kraft im Verhältnis zur Kraft der anderen sich bestimmen
läßt. Für eine völkerrechtliche Bindung des nationalen Staates nach
außen ist hier ebenso wenig Platz wie für seine Selhstbegrenzung
durch das Recht nach innen. Die sich selbst absolut setzende Nation
kann nicht anders als jede Grenze verneinen. Während der
Nationalismus, so lange er mehr auf die Revolutionsidee der Freiheit und
die romantische Idee der schicksalsgegebenen Einheitsgestalt
benimmt war, mit dem Geist weiser Mässigung zusammen denkbar
^ar, ist er in seiner neuesten vitalistischen Phase einer solchen
Selbstbegrenzung nicht mehr fähig. Der Vitalismus weiß nichts von
N°rm; im Wesen des Kraftideals liegt es, sich selbst unbegrenzt zu
Setzen. Wo sich der Nationalismus so versteht, bleibt als maßgebende
Kategorie des politischen Denkens nur die des Feindes übrig. Wie
s°llte eine Vitalitäts-Philosophie zu anderen Resultaten kommen?
k*aß aber sogar kraftvolle christliche Denker sich von diesen Ideen
Outreißen lassen, ohne es zu merken, ist ein Zeichen der geradezu
dämonischen Macht, die dieser Gedanke in der Gegenwart hat.

III.
Es ist ohne weiteres klar, daß von solchem nationalistischen Den-

en uus alle Rede von einem Uebernationalen von vornherein
verdächtig erscheinen muß. Ist einmal das Nationale der höchste, der

71



absolute Wert, so kann man in allem Übernationalen nur einen

Unwert, nur die gespensterhafte Blässe der Abstraktion und

des lebenverneinenden Schemas sehen. Um so notwendiger ist

es, sich auf die Wahrheit, die im Gedanken des Übernationalen

steckt, auf die verschiedenen Inhalte, die dieses eine Wort deckt,
und auf die Nötigungen, die zu ihm hinführen zu besinnen.

Die Vorherrschaft, die der Nationalismus durch die Bildung der
Nationalstaaten im politischen Denken der letzten hundert Jahre
sich erzwang, ließ zunächst den Schein aufkommen, als ob das

Übernationale bloß der Gedanke einzelner idealistischer Utopisten sei.

Tatsächlich verhält es sich gerade umgekehrt. Das Übernationale
stellt sich uns zunächst dar in derjenigen Sphäre, der wir den
Charakter unmittelbarster und machtvollster Realität am wenigsten
absprechen können: in der Wirtschaft. Sozusagen ohne Wissen und
Wollen der Menschen hat sich im Lauf der letzten Jahrhunderte
eine Wirtschaft entwickelt, die alle nationalen Gefäße sprengte,
die Weltwirtschaft. Das geschah mit der fraglosen Faktizität eines

Naturereignisses. So wie eine Eiszeit oder die Versandung eines

Erdstrichs kommt, so kam die internationale Wirtschaft und so i s t
sie da, trotz aller Gegenanstrengungen der Menschen. Mit ihr kommt
aber auch, ebenso zwangsläufig, ein gewisser Internationalismus
der Interessen und damit des Denkens und Wollens. Der wirtschaftliche

Internationalismus ist rein utilitärer Art; aber wer sich dessen

nicht schämt, daß er gerne Kaffee oder Schwarztee trinkt oder
Südfrüchte ißt, sollte sich auch dieses Internationalismus nicht schämen-

Man sollte mindestens einsehen, daß er, dieser wirtschaftliche und
zivilisatorische Internationalismus, eine Lebensnotwendigkeit ist.

Ebenfalls auf die harten fraglosen Realitäten des Lebens bezogen,
aber von viel tieferem inneren Gehalt ist das Übernationale im
Rechts- und Staatsgedanken. Wir sind zwar gewohnt, wenn wir vom
Staate reden, an den Nationalstaat zu denken, heute in ganz
besonderem Maße. An sich aber hat der Staat zur Nation keine notwendige

Beziehung. Es kann Staat geben, der allen Forderungen der

Staatlichkeit entspricht, der nicht Nationalstaat ist, und es kann
auch Nation geben, die nicht staatlich geformt ist. Die Beziehung
des Staates zur Nation ist keine primäre, sondern eine sekundäre-

Primär ist der Staat schlechterdings Ordnungsmacht und
Machtordnung. Seine Urfunktion, sein eigentliches Wesen ist: die
Vereinheitlichung und Stabilisierung der zwingenden Gewalt, die Mono-

72



polisierung der Schwertgewalt, oder negativ: die Niederhaltung der
in jeder menschlichen Gesellschaft latenten Kräfte der Anarchie.
Der Mensch ist nun einmal so, daß wo der Staat nicht ist, das

anarchische Widereinander aller Kräfte herrscht, bis sich daraus irgendetwas

wie Staat herausbildet. Ordnung und äußeren Frieden im
Lande zu schaffen ist die Grundfunktion des Staates.

Von da aus angesehen ist der Nationalstaat eine anarchische
Tatsache. Denn das Nebeneinander von nationalen Staaten bedeutet
dies, daß zwischen diesen Staaten jener vorstaatliche, anarchische
Zustand besteht, jenes labile Gleichgewicht, das jeden Augenblick
in offenes furchtbares Widereinander umschlagen kann. Vom
Gesichtspunkt der Ordnung und des Friedens aus ist — grundsätzlich
gesprochen — die nationalstaatliche Ordnung immer nur eine Par-
tialordnung, eine höchst unvollkommene Friedensgarantie. Dem

entspricht, wie jedermann weiß, auch die empirische Wirklichkeit.
Die Anarchie der zwischenstaatlichen Beziehungen kommt zum
Ausdruck in der fast ununterbrochenen Folge von Kriegen und der
111 jedem Augenblick drohenden Kriegsgefahr. Der Wunsch und
Wille, diesen anarchischen Zustand als einen menschenunwürdigen
zu überwinden, ist eine der stärksten Wurzeln übernationalen
Denkens. Daß gerade diesem Übernationalismus enge Grenzen
gesetzt sind, soll sofort gezeigt werden.

Hand in Hand mit dem staatlichen geht, von ihm doch wiederum
an innerem Gehalt verschieden, der des Rechtes. Ist auch geschichtlich

das Recht im Gesamtzusammenhang des nationalen Lebens
entstanden und ausgebildet worden, so ist doch seine innere, sachliche
Beziehung zum Nationalen eine noch viel lockerere als die des
Staates. Das Recht strebt nach Universalität, nach räumlich nicht
begrenzter Geltung. Es ist für das Rechtsdenken unerträglich, daß

etwas, wa3 diesseits der Grenze des Staates als Recht oder Unrecht
Silt, jenseits dieser Grenzen so nicht mehr gelten sollte. Freilich ist
Ais auch hier durch den Historismus der Romantik und durch den
Bechtspositivismus des Nationalstaates die Einsicht einigermaßen
abhanden gekommen, daß es ein von allen Kodifikationen
unabhängiges jus gentium gibt, ein allgemein menschliches Rechts-

ettipfinden, das seinerseits auf einem den Menschen vom Schöpfer
Angepflanzten Rechtsgesetz beruht, und daß dieses jus divinum
die Grundlage und Norm aller positiv staatlichen Rechtsetzung

sein müßte. Die Schwierigkeit, dieses wahrhaft Ge-

73



rechte zu finden und auf die geschichtlich gegebenen Verhältnisse
in sinnentsprechender Weise anzuwenden, sollte nicht mit einer
Unmöglichkeit verwechselt werden. Die Schwächung des wahren
Rechtsgedankens in der neueren Zeit hängt eng mit dem Aufkommen

des Nationalismus zusammen und wirkt sich denn auch heute

in den Rechtsanschauungen gewisser Völker kraß genug aus. Der
nationalistische Rechtspositivismus führt konsequent zur Leugnung
einer Rechtssolidarität der Staaten. Umgekehrt: wo der
Rechtsgedanke lebendig und rein ist, wo man es nicht vergißt, daß auch
das eigene Volk als Ganzes einer Rechtsnorm unterstellt ist, die

unter Umständen von ihm schwere Opfer fordert, da bricht aus dem
Rechtsdenken immer wieder die Forderung einer übernationalen
Rechtsordnung auf. Daß einer solchen nicht nur faktisch, infolge
des Egoismus der einzelnen Völker, sondern auch begrifflich, das

heißt auch für einen, der die Macht und den Willen hätte, die ganze
Völkerwelt gerecht zu ordnen, die größten Schwierigkeiten
entgegenstehen, soll nicht geleugnet werden. Das geschichtliche Leben
der Völker ist in beständigem Fluß, was gestern noch berechtigte
Forderung war, ist heute schon durch die Tatsachen überlebt. Das

Recht aber hat die Aufgabe, zu stabilisieren, dauernde, mehr oder

minder unveränderliche Ordnungen zu schaffen. Auch ein allmächtiger

und vollkommen gerecht denkender menschlicher Weltordner

würde darum einsehen müssen, daß die Herstellung der gerechten

Völkerordnung durch Völkerrecht ein Ding der Unmöglichkeit
ist. Aber das will nicht heißen, daß nicht durch übernationales, durch
Völkerrecht eine wenigstens gerechtere und bessere Ordnung
geschaffen und die vielleicht nie ganz zu überwindende Anarchie in
hohem Maße zurückgedämmt werden könnte. Vom Rechtsgedanken
aus ergibt sich dies vielmehr als notwendiges Postulat.

Nicht tiefer vielleicht, aber doch viel manifester ist das
Übernationale mit all jenen Bestrebungen verbunden, die wir durch
den Begriff der Kultur zusammenfassen. Gewiß, auch die Kultur
kann ihren Ursprung in einem nationalen Leben eigentümlicher
Prägung nie verleugnen. Aber je höher und reiner ihre Werke sind,

desto mehr tritt das Nationale in den Hintergrund gegenüber dein

schlechtweg Menschlichen. Angesichts der Sistina Michelangelos
wird man schwerlich an den Italiener denken; aber ebenso wenig
ist Shakespeares Hamlet etwas besonders Englisches oder
Beethovens Violinkonzert etwas besonders Deutsches. Den dii minores

74



steht freilich nationale Bodenständigkeit und deutliches Lokalkolorit
wohl an; aber mit dem Begriff des ganz Großen, des überzeitlich
Dauernden sind sie unvereinbar. Hier hat das Übernationale fraglos
den Vorrang. Das heißt aber nicht weniger als: für das Wesen der
Kultur ist das Übernationale, nicht das Nationale maßgebend. In
der Wissenschaft ist das vielleicht noch deutlicher als in der Kunst.
Die Schönheit verträgt wenigstens eine nationale Tönung; die Wahrheit

aber schließt sie aus. Es gibt keine deutsche oder französische
Wahrheit. Die Wahrheit verhält sich gegen solche Differenzierungen
schlechterdings negativ. Die Feststellung dieser allgemein bekannten

Tatsache fordert eine Deutung. Wir werden sie am ehesten
gewinnen können, wenn wir nochmals eine Schicht tiefer dringen. Der
Mensch ist nicht um der Wirtschaft willen; er ist nicht um des Staates

willen, er ist nicht um der Kultur willen. All das ist um dete

Menschen willen. All das ist nicht Selbstzweck, sondern Mittel zum
Zweck. Der Mensch ist über der Wirtschaft, über dem Staat und
über der Kultur. Dürfen wir es wagen fortzufahren: er selbst, der
Mensch, ist der Selbstzweck?

Ehe wir auf diese Entscheidungsfrage Antwort zu geben
versuchen, wollen wir ein Vorläufiges tun: wir wollen dem Sinn des

Wortes «der Mensch» einen möglichst eindeutigen Sinn geben. Man
kann sich der Frage, was ist denn der Mensch, von verschiedenen
leiten her nähern. Heute ist es üblich, von der Naturwissenschaft
ker an sie heranzugehen. Die Antwort kann dann nicht zweifelhaft
sein. Der Mensch ist ein Sammelname für einen Inbegriff von
Lebewesen. die man traditionell als eine Spezies, homo sapiens genannt,
ansieht, deren Einheitlichkeit aber überaus fraglich ist. Die alte
biblische Anschauung von der Abstammung aller Menschenwesen
von einem Menschenpaar ist zoologisch, so weit ich unterrichtet bin,
allerseits aufgegeben. Betrachtet man den Menschen — wie das

zweifellos legitim ist — als Zoon, so dürfte gegen die These moder-
ner Rassetheoretiker, daß die Unterschiede zwischen den einzelnen
Menschenrassen das Gemeinsame überwiege, schwerlich etwas
entscheidendes einzuwenden sein. Die Stammesgeschichte könnte diese
These vielleicht sogar einmal schlagend rechtfertigen: die Menschen
8>nd Wesen ganz verschiedenen Ursprungs. Der Gattungsname
Mensch täuscht; die einzelnen Menschenrassen sind durch einen
Abgrund voneinander geschieden. Sie haben ebenso wenig eine
gemeinsame Wesensart, als sie dasselbe Blut und gleiche Hautfarbe

75



haben. Der Humanismus ist zoologisch, biologisch, eine überlebte
These.

Hier dürfte eine Begriffsklärung am Platze sein. Die Einheitlichkeit

der Gattung homo sapiens ist durchaus fragwürdig. Aber etwas

ganz anderes ist die Frage nach der Einheit des Humanum, der

geistigen Wesensart des Menschen. Die Zoologie ist eine ehrwürdige
und nützliche Wissenschaft. Aber sie hat wie jede andere Wissenschaft

ihre Grenze, und vielleicht bezeichnet gerade das Humanum
diese Grenze. Die Zoologie mag hinsichtlich des Ursprungs der
Menschenrasse zu diesem oder jenem Resultat kommen: was der

Inhalt des Humanum sei, wird damit nicht im mindesten berührt.
Dieses Humanum ist nämlich nicht eine physische und auch nicht
eine psychische, sondern eine geistige Tatsache. Wie die Neger
rechnen lernen, im Unterschied etwa zu den Feuerländern oder den

Eskimos, das ist eine interessante psychologische — und ich würde
damit auch einräumen — zoologische Frage. Aber jenseits der
Psychologie und Zoologie liegt die Frage, ob die Feuerländer und die

Neger richtig rechnen können. Dieses «richtig» fragt nicht nach

dem Stammbaum und nicht nach der Eigenart. Dieses «richtig»
meint ein geistiges Gesetz, das von allen psychisch-physischen
Gegebenheiten unabhängig ist. Neger, Feuerländer und Eskimos
unterstehen genau denselben logischen Gesetzen wie wir, wie verschieden
auch der Apparat sein mag, durch den sie sich dieser Gesetze

bemächtigen. Darum gibt es die erstaunliche Tatsache, die alle Rassen-

theorien in Sachen Humanität als belanglos erscheinen läßt: daß

Neger, Feuerländer und Eskimos einander und uns verstehen
können. Eine kleine persönliche Erfahrung mag das illustrieren-
Ich war während eines halben Jahres eifriges Mitglied des

kosmopolitischen Klubs an der Columbia-Universität in New-York, wo

Vertreter von — ich glaube damals 29 — verschiedenen Völkern
aus allen Rassen und Farben miteinander gemeinsame Probleme

diskutierten, sangen und sich Geschichten erzählten. Wir haben uns

verstanden, nicht nur im logischen Sinne des Wortes, sondern auch

tiefer. Wir fanden, daß wir trotz allen psychologisch-zoologischen
Unterschieden einen Schatz gemeinsamer Humanität hatten, der uns

einte und zu Freunden machte. Die großen Wörter unserer Sprache:
Recht und Unrecht, Freiheit und Knechtschaft, Glück und Unglück,
Liebe und Haß, Wahrheit und Lüge, heilig und frevelhaft, gütig und

böswillig — und viele andere erwiesen sich als gemeinsamer Besitz,

76



nicht nur nach ihrem begrifflichen, sondern auch in hohem Maß
nach ihrem Gefühlsgehalt und ihrer normativen Bedeutung. Und
eins war selbstverständlich: daß wir einer dem anderen genau so in
Verantwortlichkeit gebunden gegenüberstanden wie unter
Volksgenossen, daß jeder diese Verantwortlichkeit kannte und anerkannte
und dem anderen zutraute, daß auch er sie kenne und anerkenne.
Dies mag als eine kleine Illustration der Tatsache gelten, daß das

Humanuni, als geistige Tatsache, über allen Differenzierungen des

animalischen und psychischen Lebensbestandes der Menschenrassen
und Völker steht. Das Humanuni mag rassisch und völkisch gefärbt
sein: es selbst, seinem Wesen nach, ist ein übernationales. Ja dieses
Humanum ist die entscheidende übernationale Größe, die allem
übernationalen Streben und Denken Sinn und Richtung gibt. Diese
Tatsache ist biologisch wohl nicht zu verstehen, da die Biologie als eine
Wissenschaft vom physischen Menschen die Werkzeuge gar nicht
hat, um diese geistigen Zusammenhänge zu erhellen. Sie weiß nur
was ist, aber nicht was sein soll, sie kennt nur Tatsachen, keine
Normen. Das Humanuni aber ist was es ist nicht als ein einfach
Gegebenes, so wie die Hautfarbe ein Gegebenes ist, sondern sie ist eine
Einheit von Gegebenen und Aufgegebenem, von Faktum und Norm.

Der Christ versteht diese aus sich selbst nicht verständliche Tat-
Sache aus seinem Schöpfungsglauben. Nicht die Entstehung aller
Menschen aus einem Menschenpaar ist das eigentlich in der Bibel
Demeinte, sondern die Einheit des Menschenwesens durch die ihm
v"m Schöpfer verliehene Möglichkeit und Bestimmung. Aus dem
Staub der Erde sind sie alle gebildet, die Schwarzen, Gelben und
Weißen, aus verschiedenem Staube vielleicht, in einer verschiedenen
Stammesgeschichte. Aber auch nach seinem Bilde sind sie alle
geschaffen, bestimmt Person zu sein, wie er Person ist, doch nicht als
Solche, die sich selbst ihr Gesetz geben, sondern als solche, denen
'Er Wesensgesetz gegeben ist, nicht als Urbilder, sondern als
Abbilder, darum zwar in Freiheit, aber in jener Freiheit, die zugleich
N eraiitwortlichkeit heißt. Daß wir ihm antworten müssen, der uns
111 Liebe und aus Liebe schuf; und daß wir in dieser Verantwortung
uns ihm und einander schuldig sind: das ist unser tiefstes Menschen-
Wesen, unser gemeinsames Humanum. In dieser Sohöpfungsbestim-
ttiiuig, verantwortliche Person zu sein, die allein dem Menschen
eigen ist, liegt die Antwort auf die Frage nach Mittel und Zweck.
Letzter Selbstzweck ist die im Schöpferwillen begründete Gemein-

77



schuft verantwortlicher Personen, kurz: die Liebe. Alles andere ist

Mittel. Dieser Sohöpfungsglaube der biblischen Religion ist, das

muß heute besonders unterstrichen werden, die Quelle des

universellsten und unbedingtesten Humanismus.

IV.

Aber ebenso wie der Schöpfungsgedanke der nationalen
Individualität, ebenso kann auch dieser Schöpfungsgedanke des

übernationalen Humanismus entarten. Als hauptsächlichste Entartung
des nationalen Individualprinzips erkannten wir den dynamischen
Vitalismus; die hauptsächlichste Entartung des schöpfungsmäßigen
Humanismus ist: der Rationalismus. Der Rationalismus vergißt den

Schöpfungsursprung des Menschen und macht aus dem Menschen

einen Selbstschöpfer. Wie der Vitalismus die individuelle Kraft
vergottet, so vergottet der Rationalismus die allgemeine Vernunft. Ist
aber einmal die Vernunft zum Gott gemacht, so ist die Schematisie-

rung des Lebens unvermeidlich. Nur das Allgemeine gilt dann noch;
das Individuelle wird als das die Vernunft hemmende und begrenzende

abgewertet. Das Vernünftige ist das Zeitlos-Allgemeine: also

weiß man auch mit dem Geschichtlich-Besonderen nichts mehr

anzufangen. In der Vernunft-Humanität hat nur noch die allgemeine
Menschheit, aber nicht mehr die Volksbesonderheit Platz. Die
Vernunft weiß alle richtigen Lösungen schon zum voraus; darum hat

der Rationalismus für alles Werdende und Gewordene keinen Sinn.

Mit seinen allgemeinen Regeln, mit seiner schulmeisterlichen Recht-

wiriklichkeit zerstört er alle Buntheit, alle die feinen lebendigen
Biegungen und alle unableitbaren überraschenden Besonderungen
des geschichtlichen Lebens.

Der Rationalist möchte alles von einer Stelle aus neu schaffen,
nach einem übersichtlichen und rationellen Bauplan. So schuf er

— gottloh nicht für lange — die Helvetik, so schuf er das zentra-
listische Frankreich, so die rechtwinkligen und so unendlich
langweiligen Städte Amerikas, so möchte er auch nach rationalen öko-
nonüschen Prinzipien den kommunistischen Weltstaat aufbauen-
Der Rationalismus ist, weil er alles schon zum voraus weiß, doktrinär

und utopisch. Die Freiheit, die er meint, ist die Tyrannei der

berechnenden Zweckmäßigkeit, vielleicht von allen Tyranneien die

schlimmste, die tödlichste. Der Übernationalismus, der aus ihm ent-

78



springt, der alles geschichtlich Gewordene verächtlich
überspringt, muß darum notwendig die Reaktion des vitalistischen und
romantischen Irrationalismus erzeugen, der ihm gegenüber
wahrhaftig nicht ganz mit Unrecht die Sache der Menschlichkeit zu
verteidigen sich rühmen darf. Denn der Tod alles Lebendigen
ist auch der Tod alles Humanen. Weil so vieles, was bis jetzt in der
Richtung auf das Übernationale geschaffen worden ist, so sehr den

Stempel dieses aufklärerischen Rationalismus trägt, weil der
Gedanke der Ubernationalität so oft in diesem Gewand des rationalistischen

Kosmopolitismus einherging, und weil dieser Rationalismus
in der Gestaltung des europäischen Lebens im letzten Jahrhundert
die maßgebende Größe war, darum war der Ausbruch des

irrationalistischen Nationalismus psychologisch gesprochen eine Notwendigkeit

— freilich eine Explosion, deren zerstörende Kraft kaum
abzusehen ist.

V.

Im vitalistischen Nationalismus wie im rationalistischen
Internationalismus ist eine Urwahrheit durch menschliche, allzumenschliche

Unwahrheit getrübt und verkehrt. Jener Nationalismus ist
ebenso wie dieser Internationalismus eine Karikatur, und die Lügen-
niacht, die so die gottgeschaffene Wahrheit in Unwahrheit verkehrt,
•st im einen wie im anderen Falle der Eigenwille des Menschen, der
willkürlich etwas verabsolutiert, was nicht absolut ist, der einen
Gott verehrt, der kein Gott ist. Überblicken wir die menschliche
Geschichte im ganzen, so sehen wir, wie die Menschheit von einem
Absolutismus zum anderen sich wendet und so von einem Extrem
ins andere fällt. Die Frage, die sich uns aufdrängt, ist die, ob es
denn nicht eine Möglichkeit gebe, aus diesem circulus vitiosus
herauszutreten. Auf diese Frage antworten wir: es gibt diese
Möglichkeit wohl, aber nicht als eine menschliche, da der Mensch von
sieh selbst und seinen selbstgemachten Idolen zu sehr besessen ist;
Wohl aber als eine göttliche Möglichkeit. Ja noch mehr: diese
Möglichkeit ist nicht eine bloße Idee, ein Ideal, das begeisternd zur
Aachfolge aufruft — denn was vermag ein Ideal gegen jene
eingewurzelte Eigenwilligkeit des Menschen? —, sondern sie ist Ereignis
geworden in jenem Geschehen, von dem das Christentum seinen
Namen hat und sie wird Ereignis dort, wo Menschen unter die Macht
Jenes einen kommen, in welchem die göttliche Wahrheit der Men-

79



sc-henschöpfung wiederhergestellt ist. Dieses Geschehen, in dem

jene einmalige Offenbarung immer wieder in das menschlich
gegenwärtige Leben hineinbricht und es neu schafft, heißen wir: glauben,
und die Gemeinschaft derer, die dadurch zu einem neuen Leben, zu
einer neuen Art des Miteinanderlebens umgestaltet werden, heißt:
die Kirche, die Christusgemeinde. Mit der Kirche, das heißt mit
jener Christusgemeinschaft, so wie sie von ihrem Begründer und
Herrn gemeint ist, beginnt, unvollkommen zwar, aber deutlich und

wirkungskräftig, eine neue Form der übernationalen Gemeinschaft,
in der jene Karikaturen als Karikaturen erkannt und jene ursprüngliche

Wahrheit als Wahrheit wieder erfaßt und im Willen bejaht ist.
Freilich kann man auch von der Kirche nicht sprechen, ohne

sofort, auch hier, die menschliche Verderbnis mit zu erwähnen. Auch
die Kirche ist im Laufe ihrer Geschichte, wie jedermann weiß, ihrem
Wesen und Auftrag immer wieder untreu und die Beute des Menschlich

Allzumenschlichen geworden. Die Geschichte der Kirche
illustriert nur allzudeutlich das Wort: corruptio optimi pessima. Und
doch sehen wir es gerade heute, daß auch diese innerlich so

geschwächte und verwirrte, diese zerspaltene und mit Irrtum schwer
belastete Kirche die einzige Macht ist, die einem wild gewordenen
Nationalismus gegenüber wenigstens einigermaßen standhält und
seinem Willen zur Grenzenlosigkeit Schranken setzt. Es lohnt sich

wohl, in diesem Zusammenhang der unter viel Irrtum und Ohnmacht

verborgenen Kraft und Wahrheit, die in ihr steckt, ein wenig
nachzugehen. Welcher Art ist denn das Übernationale in der Kirche?

Die christliche Glaubensgemeinschaft, die Christusgemeinde ist
eine rein geistige Größe und Einheit. Wo sie sich weltlicher,
staatlicher Machtmittel bedient, da ist sie verdorben, ihrem Wesen
entfremdet. Sie will durch nichts zwingen als durch die Macht der
Wahrheit ihrer göttlichen Botschaft und durch die Macht der Liebe
ihrer einzelnen Glieder. Sie ist keine Rechtsgemeinschaft; sofern
sie sich rechtlich gliedert und gestaltet, ist sie nicht mehr Kirche,
sondern Welt. Sie ist in nichts anderem begründet und hat in nichts
anderem ihren Bestand und ihre Kraft als im Wort und Geist ihres
Herrn, und in dem durch dieses Wort und diesen Geist geschaffenen
Glauben ihrer Glieder. Als diese Geistmacht hat sie in den ersten
Jahrhunderten unserer Zeitrechnung die Welt erobert; als sie weltliche

Macht in Anspruch nahm, da war sie bereits innerlich
erkrankt, und so ist es immer, wo sie es tut. Die Universalität ihres

80



Anspruchs, mit dem sie sich an alle Völker, alle Zeiten, alle
Menschen ohne jeden Unterschied wendet, beruht gerade auf diesem
rein geistigen Charakter: darauf, daß sie nichts anderes darf und
will als den Liebeswillen des Herrn aller Menschen offenbar machen.
Sie verkündet die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus als die
Erlösung der Welt; und darin proklamiert sie in einer völlig
unerhörten Weise die Einheit des Menschengeschlechtes, nach seinem

ewigen Ursprung wie nach seiner ewigen Bestimmung. «Hier ist
nicht Mann noch Weib, nicht Freier noch Knecht, nicht Jude noch
Grieche, sondern ihr seid allzumal einer in Christus.» Das ist das

Ziel, das er, der Schöpfer selbst, der Menschheit steckt; und dieses
Ziel hat sich schon zu verwirklichen begonnen, wo immer der
Chiistus Macht hat über den Menschen, wo einer ihm ergeben und
mit ihm verbunden ist im Glauben. Hier fallen alle Schranken, die

sonst Menschen trennen, nachdem die Schranke gefallen ist, die
den Menschen von Gott trennt. Darum wird hier die unbedingte
Gemeinschaft proklamiert. Alle anderen Gemeinschaften sind
bedingt, das heißt an bestimmte natürliche oder geistige
Voraussetzungen gebunden. So die Familie, die Sippe, das Volk; aber
ebenso die freien Gemeinschaften, die das kulturelle Leben in
Kunst und Wissenschaft und Ähnliches hervorbringen. Auch sie sind
bedingt durch den geistigen Zweck, den sie haben und durch die
Persönlichen Qualitäten, die zu seiner Erreichung oder Gestaltung
erforderlich sind. Einzig diese Gemeinschaft, die im unbedingten
Liebeswillen des Schöpfers und Erlösers gründet, ist unbedingt,
eben weil sie diesen unbedingten Grund bat. Sie gilt darum jedem
und unter allen Umständen; sie kann durch nichts aufgehoben werden.

Diese Gemeinschaft ist eine Schicksalsgemeinschaft wie die des

Volkes oder der Familie; aber dieses Schicksal ist keine natürliche
Gegebenheit, sondern das Geistwalten des Herrn der Geschichte. Sie

lst geistige Gemeinschaft, aber im Unterschied zu allen anderen

geistigen Gemeinschaften nicht eine selbstgewählte, nicht eine Auslese

nach eigenen Maßstäben, sondern eine schlechthin geschenkte
uud unverfügbare. Sie herüht denn auch nicht auf abstrakten
geistigen Prinzipien oder Ideen, auch nicht auf sogenannten christlichen

Wahrheiten oder Dogmen, sondern sie beruht einzig und
a"ein auf der persönlichen Gemeinschaft mit dem, der sie schafft
Und trägt. Sie lebt darum nicht von der Begeisterung, sondern von
8cinem Geist.

81



Fragen wir, was denn nun die Tatsache dieser übernationalen
Einheit für die anderen übernationalen Gemeinschaftsformen
bedeute, von denen wir sprachen, so ist zu sagen, daß sie zwar gänzlich

anderer Art ist, aber anderseits den Sinn und die Wahrheit
jener anderen zur Geltung bringt. Das Reich Gottes ist keine
politische Völkereinheit, kein Weltstaat und auch kein Völkerbund.
Aber wo immer in der Christenheit das Bewußtsein der una sancta
ecclesia lebendig ist, wie dies wahrhaftig nicht nur in der römischen

Kirche, sondern ebenso bei den Begründern und Gliedern der
protestantischen Kirchen der Fall ist, da muß auch die übernationale
Völkersolidarität anerkannt und der Wille mächtig sein, dieser
Solidarität einen realen, das heißt politisch rechtlichen Ausdruck zu
verleihen. Der christliche Glaube postuliert nicht den Weltstaat;
er postuliert nicht den Völkerbund; aber er postuliert unbedingt
eine den Tatsachen entsprechende möglichst wirksame Gestaltung
der alle Völker umspannenden gegenseitigen Verantwortlichkeit.
Er postuliert in jedem Fall ein Völkerrecht, das so weit dies irgend
möglich ist, die Anarchie durch Ordnung und die Willkür durch

Gerechtigkeit ersetzt. Dies eine Beispiel mag genügen, um
anzudeuten, in welcher Weise die Einheit der Menschheitskirche sich in
der Sphäre weltlicher Interessen auszuwirken sucht.

VI.

Zum Schlüsse aber drängt sich uns noch eine Frage ganz anderer,
nämlich nicht mehr prinzipieller, sondern rein faktischer Natur auf-
Wir leben in einer bestimmten historischen Situation. Wir haben
darum nicht bloß in abstracto Prinzipien einander gegenüberzustellen,

sondern wir werden zur Frage genötigt, was denn in der
bedrohlichen Lage, in der wir uns befinden, für Aussichten und Wege

zu einer einigermaßen befriedigenden Lösung der Probleme sich

vor uns auftun. Die Lage scheint mir durch zwei Hauptfaktoren
gekennzeichnet. Auf der einen Seite haben wir einen vitalistischen
Nationalismus, der sich nach innen und nach außen als das Absolute
gebärdet und alles menschliche Leben sich zu unterwerfen für seine

heilige Aufgabe anzusehen scheint. Auf der anderen Seite bedroht

uns ein rationalistischer Internationalismus, die Idee eines ebenso

totalitären antinationalen und antivitalistischen, nämlich
mechanistischen Weltstaates, der bereit ist, die Atomphysik des letzten

82



Jahrhunderts auf die menschliche Gesellschaft praktisch zu
übertragen. In dieser Lage sehen wir uns nach den Kräften um, die
imstande sein könnten, die von beiden Seiten bedrohte Menschlichkeit
des Lebens zu retten. Wir dürfen als Resultat unserer Überlegungen
die Erkenntnis ansehen, daß nur ein echter Humanismus, ein
Humanismus, der ebenso fernab liegt vom rationalistischen wie vom
vitalistischen Exzeß, dazu imstande ist. Dieser Humanismus mag ziemlich

weit herum noch vorhanden und einigermaßen intakt sein. Aber
er ist im Verlauf der letzten Jahrhunderte mehr und mehr wurzellos

geworden. Wir erleben es heute wieder: echte Menschlichkeit
ist wahrhaftig keine Selbstverständlichkeit. Sie wird uns nicht in
die Wiege gelegt, sie kommt nicht mit den Jahren von selbst, wie
die zweiten Zähne. Die europäische Humanität ist aus geschichtlichen

Wurzeln gewachsen, und wo diese Wurzeln verdorren,
verdorrt sie mit. Die wichtigste dieser Wurzeln ist der christliche
Glaube. In dem Maß als dieser Glaube schwindet, schwindet jenes
Bewußtsein der übernationalen Verantwortlichkeit und Solidarität.
Ich spreche jetzt vom echten, nicht vom unechten Glauben. Der
echte christliche Glaube ist es, der auch immer und notwendig eine
echte Humanität erzeugt. Diese, nicht eine rationalistische
Humanität ist es, was wir nötig haben. Diese Humanität ist aber genau
so stark, als ihre Wurzel stark und lebendig ist. Das Schicksal des

Christentums im Abendland ist darum auch das Schicksal der
abendländischen Humanität.

Es lebt heute noch viel Menschlichkeit unter uns, die in früheren
Generationen aus tiefem und lebendigem Christenglauben erwach-
Seib heute nicht mehr mit dieser Wurzel verbunden ist. Sie mag im
dnzelnen Fall und dies nicht selten sogar reiner und feiner sein
als an vielen Orten, wo die Glaubenswurzel noch vorhanden ist.
Aber eines fehlt ihr immer: sie ist nicht mehr fortpflanzungsfähig.
Sie hat keine geschichtliche Widerstandskraft und keine Erneue-
rurigskraft. So ehrfurchtgebietend sie in einzelnen Gestalten sein
mag: als geschichtliche Macht kommt sie1 kaum in Frage, nicht nur
Well sie wurzellos ist, sondern auch weil sie gemeinschaftslos ist. Sie
lst die Gesinnung einzelner, sie hat einen völlig privaten Charakter.
Sie vermag nicht Gemeinschaft zu bilden und wird nicht von
Gemeinschaft getragen und gestützt. Jene Wurzellosigkeit und diese

Gemeinschaftslosigkeit sind nur zwei Seiten einer und derselben
Sache. Echte Menschlichkeit als Gemeinschaftskraft und als Ge-

83



meinschaftssache wächst nur aus dem Glauben heraus, aus jenem
Glauben, der jeden, der ihn hat, zu einem Glied der Kirche macht,
der communio fidelium.

Jene beiden Gegner der Menschlichkeit, der vitalistische Nationalismus

und der rationalistische Internationalismus, sie sind gewaltige
Geschichtsmächte; sie sind zwar nicht Gemeinschaftskräfte, wohl
aber etwas, was äußerlich damit Ähnlichkeit hat und darum so oft
damit verwechselt wird: sie sind gewaltige Kollektivmächte. Das

Kollektiv ist das Surrogat der Gemeinschaft, mathematisch
ausgedrückt: K G — M, das Kollektiv ist Gemeinschaft ohne Menschlichkeit.

Oder ursächlich verstanden: das Kollektiv ist die Art von
Gemeinschaft, die übrig bleibt, wenn der Gottesglaube weg ist.
Darum vergottet das Kollektiv sich selbst, die Nation oder die
kommunistische Gesellschaft. Gegen diese ungeheuren Geschichtsmächte
ist der private Humanismus einzelner edler Menschen machtlos. Er
kommt als Geschichtsfaktor gar nicht in Betracht. Dem Kollektiv
ist immer nur entweder ein anderes Kollektiv oder dann aber wahre
Gemeinschaft gewachsen. Den beiden antihumanen Mächten ist
nicht der private Humanismus, sondern nur der der christlichen
Kirche gewachsen.

Ich glaube, dieser Satz, der nicht auf Beweisbarkeit Anspruch
erhebt, dürfte manchen auf Grund ihrer geschichtlichen Kenntnis
einleuchten, wie er denn aus geschichtlicher Erfahrung gewonnen
ist. Er ist kein christlicher Glaubenssatz. Der christliche Glaubenssatz

lautet ganz anders. Er lautet so: daß die Botschaft von Jesus
Christus ebenso wie sie die Wahrheit ist, auch die höchste Macht hat.
Als Christen fragen und erwägen wir nicht, ob und inwiefern
vielleicht Christus und sein Reich den Gegenmächten dieser Welt
gewachsen sei; sondern wir sind dessen gewiß auf Grund göttlicher
Verheißung. Diese Gewißheit des endgültigen Sieges ist eingeschlossen

in dem Glauben, daß in Jesus Christus uns Gott selbst begegnet,
und daß seine Gemeinde der zwar irdische und unvollkommene,
aber nichtsdestoweniger der Beginn des Kommens des Gottesreiches
sei, also der Anfang von dem Ende, das zugleich das Ziel ist. Auf
diesem Grunde steht die communio fidelium, und darum gibt es für
sie letztlich keine Furcht vor der Zukunft und keine pessimistischen
Erwägungen. Dieser äußerste Horizont ist ein für allemal gespannt
und sein Charakter entschieden.

84



Aber innerhalb dieses Horizontes liegen die geschichtlichen
Bewegungen der nächsten und der ferneren Zukunft. Über sie wissen
wir als Christen nichts. Wir sind bloß mit allen anderen aufgerufen,
6ie zu gestalten, und die guten und bösen Kräfte, die Kräfte der
Menschlichkeit und Unmenschlichkeit abzuwägen, die Tüchtigkeit
der Bundesgenossen zu prüfen und, vor allem, zu fragen, wie die
Kräfte des Guten wachsen könnten.

Auf Grund solcher Prüfung getraue ich mir auszusprechen, daß
die einzige Quelle der Erneuerung echter Menschlichkeit der christliche

Glaube und daß deshalb das Schicksal des abendländischen
Menschentums deutlich und eindeutig an das Schicksal der christlichen

Kirche gebunden ist. Viele, denen dieser Gedanke bisher fern
lag, haben in den letzten Jahren angefangen seine Wahrheit zu ahnen.
Die Bedrohung der Menschlichkeit von jenen zwei großen Mächten
hat sie, völlig überraschend, vor die Glaubensfrage und in die
Glaubensentscheidung gestellt. Die Scheidung der Fragen in politische
Und religiöse ist, so berechtigt sie hinsichtlich der technischen
Einzelfragen sein mag, für die großen, fundamentalen Probleme
völlig irreführend. Die wichtigen politischen Entscheidungen der
nächsten fünfzig oder hundert Jahre fallen durchaus in der Sphäre
des Glaubens. Hinter jenen dämonischen Kollektivismen steht ein
Glaube, ein antichristlicher, aber in seiner Weise religiöser Glaube.
Niederringen wird sie darum keine politische Macht, sondern nur
em anderer Glaube, und zwar allein der Glaube, in dem das Göttliche

und das Menschliche unlösbar verbunden ist, so daß Gottesliebe

und Menschenliebe eins und dasselbe ist, das heißt der christliche

Glaube. Realpolitisch denkt darum heute nicht der, der meint,
diese Fragestellungen gehen ihn als Politiker nichts an, sondern
Uur der, der weiß, daß heute wieder eine Zeit ist, wo die Politik aus
dem Glauben, sei es nun aus einem unmenschlichen oder einem
echt menschlichen kommt. Ich wage es, auf die Gefahr hin, von
emzelnen des Fanatismus bezichtigt zu werden, an dieser Stätte,
die der Wissenschaft dient und darum kein anderes Gesetz als das
der Wahrheit kennt, in Berufung auf die Wahrheit, auf die
realistische Erkenntnis der Wirklichkeit den Satz auszusprechen: Wer
heute nicht merkt, daß auch in der Politik letztlich der Glaube
entscheidet, ist kein Realist, sondern ein Phantast, mag er sich selbst
tausendmal für einen Realpolitiker halten, und dabei meine ich die
§anz konkrete Entscheidung über die Frage, die uns heute abend

85



beschäftigt hat. Nationalismus, Internationalismus oder übernationale

Verantwortlichkeit: das ist ebenso gut ein Glaubens- als ein

politisches Problem zu nennen, denn es rührt an die letzten
Voraussetzungen menschlicher Existenz. Der Wille, es so oder so zu lösen,

das heißt die politisch maßgebende Kraft, entstammt einem
bestimmten Verständnis des Menschen. In diesem Verständnis des

Menschen aber entscheidet sich je und je die Glaubensfrage. Die

Frage, was ist der Mensch, ist dieselbe wie die Frage, was ist Gott.

Wie die Antwort auf diese Frage ausfällt, so wird auch, im großen,

die politische Entscheidung ausfallen. Gefragt ist jeder und darum

ist jeder verantwortlich. Aber die Antwort kann keiner dem anderen

vorwegnehmen oder für ihn stellvertretend geben. Diese Antwort
ist vielmehr die Lebensentscheidung jedes einzelnen.

Allgemeine Bemerkungen über
die schweizerische Malerei der Gegenwart

äs wir hier schreiben, hat nur die Bedeutung von Notizen; es

soll darum vom Leser nicht anders aufgenommen werden-

Wir hören den Einwand, der daraufhin gemacht werden kann-

Notizen, so werden bestimmte Leser sagen, gehören in ein Notizbuch,

in ein Pultfach oder auf den Schreibtisch, aber nicht an die

Öffentlichkeit. Wir wissen es auch, haben daran gedacht und haben

uns lange besonnen, bevor wir uns entschlossen haben, sie doch

(und zwar in ihrer fragmentarischen Form) wiederzugeben. Der
Grund, warum wir es tun, ist der folgende: über ein solches Thema,

so scheint es uns, läßt sich überhaupt nichts Endgültiges formulieren,

und was wir hier vorlegen, sind wohl Notizen; aber sie sind

nicht flüchtig oder leichthin entstanden — sie sind sogar genau überlegt.

Ihre fragmentarische Form, die sich zwangsweise ergeben hat,

zeigt, wie schwierig gerade diese Aufgabe ist. Sie ist zudem auch

sehr undankbar. Warum sie undankbar ist, wird der Leser bald

sehen. Aber vielleicht — und damit versuchen wir uns zu trösten —
ist es schon wichtig, überhaupt nur gezeigt zu haben, welchen

Schwierigkeiten man bei einer solchen Aufgabe begegnet. Diese Auf-

von Gotthard Jedlicka

86


	Das Übernationale

