
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 12

Artikel: Vilfredo Pareto : ein Theoretiker des Fascismus

Autor: La Roche, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wieder freudig unsere Augen nach der Schweiz und wir fühlen uns
ihr um so mehr verbunden, als wir hier in einem Lande (Württemberg)

leben, das trotz seiner Schönheit für jeden unerträglich ist,
der unter freiem Himmel geboren wurde und sich des Wertes
bewußt ist, unter Männern zu leben.»

Es zeugt von eigenartiger Unkenntnis gerade der Elemente der

Geschichte, wenn man von «servitude», von «peuple opprimé» spricht
bei Anlaß der bernischen Herrschaft. Das heißt: mit den Auffassungen

des XX. Jahrhunderts denken, ohne zu versuchen, das

Jahrhundert und die Institutionen, die man zu beurteilen vorgibt, zu
verstehen.

Der Horizont des Herrn Gorgerat ist durch die Saane, den Jura
und die savoyischen Alpen begrenzt; er gibt zu, sich in Bern fremd
zu fühlen, fremd überall außer auf der waadtländischen Erde. Dieser

etwas bissige, enge Patriotismus ist aufrichtig. Aber es ist nicht
die Vaterlandsliebe der Mehrheit des Waadtlandes.

Die Waadtländer sind einhellig in ihrem Föderalismus. Sie würden

nie zugeben, daß die Kantone einfach eidgenössische Departemente

würden.
Herr Staatsrat Fazan hat ihnen aus dem Herzen gesprochen, als er

sagte: «Le canton de Vaud, un des membres les plus vivants et les plus
fidèles de la patrie suisse ne peut être grand que dans la Confédération.

er Marchese Vilfredo Pareto (1848—1923) war bis ins reife
Mannesalter als Ingenieur und Leiter industrieller Unternehmungen

in und bei Florenz tätig. Im Jahre 1893 wurde er als

Nachfolger des bekannten Vertreters der mathematischen Nationalökonomie

W a 1 r a s nach Lausanne in der Schweiz berufen und hatte

von 'da an seinen festen Wohnsitz in Céligny bei Genf. Seine Bedeutung

liegt ebensosehr auf dem Gebiete der mathematischen
Nationalökonomie als auf dem der Soziologie. Seine hervorragenden Leistungen

als Wirtschaftswissenschafter hätten seinen Ruf wohl nicht über

Vilfredo Pareto
Kin Theoretiker de» Fascisunus

von Charles La Roche

800



den Kreis der engsten Fachgenossen hinausdringen lassen; die

soziologischen Arbeiten aber, welche ihn in den letzten Dezennien seines

Lebens beschäftigten, haben in den romanischen Ländern stärksten
Widerhall gefunden und beginnen ihren Einfluß auch auf das

englische und deutsche Sprachgebiet auszubreiten.
Die Grundlage der Gesellschaftslehre Paretos ist eine Logik des

Alogischen. Seine Theorie unterscheidet sich von der aufklärerischen,

die Herrschaft der Ratio als Ziel der Entwicklung
postulierenden Gesellschaftslehre ebensosehr wie von den im 20.

Jahrhundert in Mode gekommenen intuitionistischen und phänomena-
listischen Richtungen, die das Irrationale und Gefühlsmäßige
prinzipiell überwerten. Er stellt ganz einfach fest, daß die alogischen
Handlungen weit überwiegen, und daß die menschlichen
Handlungen auch dann, wenn sie durch begleitende «Theorien» irgendwie
rational begründet werden, iju Wirklichkeit einen irrationalen,
emotional bedingten Hintergrund haben. Die zweckrationalen
Handlungen, bei denen subjektive und objektive Logizität vorhanden ist,
interessieren ihn weiter nicht; sie bieten der Interpretation keine

Schwierigkeiten. Die größere Mühe bereiten dem Verständnis die

«Theorien», die Verbalmanifestationen, mit welchen die Menschen

ihre eigenen Handlungen und die ihrer Mitmenschen logisch oder
vielmehr pseudologisch zu rechtfertigen suchen. Für den

Soziologen, der sich nicht nur auf die unmittelbare Beobachtung
in der Gegenwart beschränken kann, sondern auch die nicht in Zeit
und Raum unmittelbar zugänglichen Vorgänge heranziehen muß,
sind sie meist die einzige Quelle der Erkenntnis. Auf Grund einer
überaus umfangreichen Analyse stellt Pareto eine provisorische

Typologie des menschlichen Denkens auf.

Wenn man die Theorien und Verbalmanifestationen untersucht, so

erkann man, daß hinter den schnell wechslenden Formen der
ideologischen Verkleidung die nur säkulären Wandlungen unterliegende, im
wesentlichen aber gleichbleibende menschliche Natur steckt. Schon

der größte englische Philosoph Hume sagte: «dieselben Ereignisse

folgen aus denselben Ursachen. Ehrgeiz, Habsucht, Selbstliebe,

Eitelkeit, Freundschaft, Edelsinn, Gemeingeist: diese Gemütsbewegungen

— in verschiedenen Graden gemischt und über die Gesellschaft

verteilt — sind seit Beginn der Welt und auch heute noch die

Quelle aller Handlungen und Unternehmungen, die jemals bei den

Menschen beobachtet worden sind.» Diese emotionalen Invarianten

801



des menschlichen Denkens sucht Pareto herauszuschälen. Resi-
d u i, Rückstände nennt Pareto diese annähernd konstanten

Komplexe — das, was nach «Ausklammerung» des variablen, nur
abgeleiteten Teiles — der derivazioni, Ableitungen,
übrigbleibt. Diese Residuen sind keineswegs das Wirksame selbst,

etwa irgendwelche metaphysische Kraftbegriffe, sondern in erster
Linie die Bezeichnung für den weniger variablen Teil der
Verbalmanifestationen, in zweiter Linie und im übertragenen Sinne aber
eine zusammenfassende Bezeichnung für das Etwas, das den menschlichen

Handlungen und den sie begleitenden Reden, Erklärungen,
Theorien gemeinsam zugrunde liegt, und dessen Erkenntnis zu
erklären imstande ist, wie in Wirklichkeit eigentlich diese Handlungen

gemeint sind. Die Residuen sind aber nicht etwas Elementares,
sondern die Entsprechungen von äusserst komplexen Anhäufungen
von Gefühlen, Trieben, Willensrichtungen, die häufig in ganz
bestimmter Zusammensetzung gefunden werden und wieder als Ausfluß

von psychischen Zuständen betrachtet werden können.
Das Zusammenwirken dieser Komplexe oder vielmehr der ihnen

zugrundeliegenden psychischen Zustände, die als gegeben angenommen

werden, aber nicht ein Letztes vorstellen, sondern selbst wieder

irgendwie determiniert sind, ergibt Erscheinungen, die sich so

darstellen, als ob sie gesellschaftliche Kräfte wären; daher wird der
Ausdruck «Residuen» auch im Sinn von gesellschaftlichen Kräften
gebraucht, wobei aber keine metaphysischen Wesenheiten gemeint
sind — denn Pareto ist strenger Nominalist, «il più Nominalista
dei Nominalisti» hat er sich selbst genannt — sondern wie gesagt
letztlich nur ein zusammenfassender Name für psychische Zustände.

Es handelt sich also bei den Residuen keineswegs um
Grundinstinkte im Sinne R i b o t s oder Mc. Dougalls, sondern um
gewisse ideal typische Komplexe, denen zugleich auch

gewisse poli tisch- soziale Typen entsprechen. Pareto
stellt einige grosse Klassen auf. Für seine politisch-gesellschaftlichen
Theorien sind die Klassen:

Instinkt der Kombinationen,
Persistenz der Aggregate,
Geselligkeit s trieb,
Integrität des Individuums

die wichtigsten, Sie entsprechen den politischen Gegensatzpaaren

fortschrittlich-konservativ, kollektivistisch-individualistisch.

802



Der Instinkt der Kombinationen ergibt den unternehmungslustigen,

geistig beweglichen, fortschrittlichen, liberalen, freigeistigen,
neuerungssiichtigen, revolutionären, wenig charaktervollen,
demagogischen, rationalen, gerne List und Verstand gebrauchenden Typus
— die Persistenz der Aggregate den konservativen, bedächtigen,
traditionsliebenden, beharrlichen, schwerfälligen, charaktervollen,
emotionalen, religiösen, unter Umständen auch gewalttätigen Typus.
Das Extrem des ersten ist etwa der Börsenspekulant oder
Politikaster, das des zweiten der Grundherr, Krieger, Prophet. Die

obengenannten vier Residuen finden sich in verschiedener Mischung bei

allen Menschen vor.
Die Menschen sind für Pareto im Gegensatz zur Philosophie der

Aufklärung von Natur aus ungleichartig. «Die Theorie der

Gleichheit leugnet die Ungleichheit, sowie die christliche Theologie
seiner Zeit die Antipoden geleugnet hat.» Man kann die Menschen

nach verschiedenen Gesichtspunkten in Klassen einteilen und deren

derzeitigen Zustand und die Kräfteverhältnisse untersuchen (soziale

Statik). Man kann auch die horizontalen und vertikalen Bewegungen
der Klassen und Individuen betrachten (soziale Dynamik). Der
russisch-amerikanische Soziologe S o r o k i n hat hiefür den Ausdruck
gesellschaftliche Beweglichkeit, social mobility geprägt.

Vom statischen Standpunkt aus, im Hinblick auf das gesellschaftliche

Gleichgewicht, untersucht Pareto insbesonders die Zusammensetzung

der Residuen bei den verschiedenen Gesellschaften und

innerhalb der Gesellschaften bei den einzelnen Klassen und kommt
dabei zu dem Schlüsse: «Wenn man unter den unzähligen Elementen,

die in Beziehung zu den sozialen Formen stehen, die hauptsächlichen

Tatsachen heraussucht, erscheint unter diesen das Verhältnis
der Residuen bei den verschiedenen Gesellschaftsklassen und als

wichtigstes das Verhältnis der Residuen der Klasse I (Instinkt der

Kombinationen) und II (Persistenz der Aggregate) bei der

regierenden und der regierten Klasse. Die Geschichte bestätigt,
daß man eine erste und grobe Annäherung der Erscheinungen erhält,

wenn man in erster Linie auf dieses Verhältnis und in zweiter Linie
auf andere wichtige Umstände sein Augenmerk richtet.»

In der Tat ist ein richtiges Verhältnis dieser beiden Residuen die

Vorbedingung des gesellschaftlichen Gleichgewichts und der

Dauerhaftigkeit einer gesellschaftlichen und staatlichen
Organisationsform. Am günstigsten ist es, wenn bei den Regierten die Persi-

803



Stenz der Aggregate vorherrschend ißt, und die Regierenden über
ein gewisses Maß des Kombinationsinstinktes verfügen, aber vor
Gewaltanwendung nicht zurückschrecken. Das Übermaß der
Kombinationsinstinkte und der Mangel an Festigkeit und Ausdauer hat den

athenischen Staat zugrundegerichtet; aber auch sein Gegenspieler
Sparta, bei welchem die Persistenz der Aggregate, das Festhalten am
einmal gewordenen, alles andere überwog, mußte auf die Dauer
erstarren. Daher konnten die Mazedonier unter Philipp die Hegemonie
an sich reißen, denn Philipp besaß genügend Kombinationsinstinkte,
um alle militärischen Neuerungen aufzugreifen und neue zu
erfinden, und genügend Energie, um diese Neuerungen bei seinen
konservativen Untertanen durchzusetzen. Auch die Überlegenheit der
Römer bestand darin, daß sie am Alten und Bewährten festhielten,
aber deswegen keineswegs Neuerungen ausschlössen und auch aus

ihren Niederlagen durch Pyrrhus und Hannibal zu lernen wußten.
Die günstige Verteilung der Residuen bei, der herrschenden und der
beherrschten Klasse macht die Überlegenheit Englands aus.

Überaus fruchtbar ist auch der von Pareto eingeführte Begriffe des

Kreis 1 a u f e s der Eliten, der «circolazione délia classe eletta».
Der Elitebegriff spielt bekanntlich eine große Rolle bei allen
faschistischen Ideologien. — Pareto versteht unter Elite nicht eine irgendwie

willkürlich höher bewertete Gruppe, sondern die Besten in jeder
menschlichen Betätigungsform, vom Staatsmann, Beamten,
Wirtschaftler, Techniker, Militär, bis zum Schachspieler oder
Boxmeister; auch die besten Diebe, Betrüger, Straßenräuber fallen unter
den Elitebegriff. Zur Elite gehören ebensogut Aristoteles, Goethe,
Cäsar, Napoleon, Kepler, Marconi, wie etwa AI Capone, Dillinger,
Stavisky, Kreuger, jeder in seiner Art. Ethische Kriterien kennt
Pareto ebensowenig wie Machiavelli. Solange die tatsächlich herrschenden

Gruppen wirkliche Eliten, das heißt eine Auslese der Besten,

repräsentieren, ist die Kontinuität der Gesellschaft gesichert. Dies

wird dann der Fall seip, wenn die besten Elemente der beherrschten
Klassen die Möglichkeit haben, in die herrschende Klasse zu
gelangen, und diese wiederum alle Elemente abstößt, die nicht die

Eigenschaften einer wirklichen Elite haben.
Das liberal-kapitalistische Regime hat nach Pareto den großen

Vorteil, daß bei den meisten Berufen und Betätigungen im großen
und ganzen die Tüchtigsten den größten Erfolg haben und der

Vorsprung des Vermögensbesitzes meist nicht durch eine ganze Reibe

804



von Generationen wirksam bleibt. Seinen Nachteil si,eht Pareto in
der großen Bedeutung, die das Schwätzer- und Intrigantentum für
die politische Laufbahn hat. Nicht die Elite der Elften wird zur
politischen Herrschaft berufen, sondern unter dem Regime der «pluto-
kratischen Demagogie» hat die Auslese der geschmeidigsten,
charakterlosesten, bestechlichsten die größte Chance; damit ist aber keineswegs

gesagt, daß dies unter einer absolutistischen Staatsform nicht
der Fall sein kann; der Höfling des 17. und 18. Jahrhunderts ist das

Gegenstück heutiger Parlamentarier. Ein autoritäres Regime kann

— je nach der Spitze — sehr gut oder sehr schlecht sein. Es steht
und fällt aber mit der Art und Weise, wie das Problem der Auslese,
des Aufstieges der Tüchtigen und der Ausmerzung der Untüchtigen
gelöst wird. Die gesellschaftliche Erstarrung, die faktische und
juristische Abschljeßung von Klassen und Ständen, das heißt deren

Umwandlung in Kasten, endet in einem Umsturz von innen heraus
oder Unterwerfung durch einen äußeren Feind.

Aus dem Elitegedanken heraus kommt Pareto zu einer Auffassung
der «Klassenkämpfe», die weit umfassender als die landläufige
marxistische Interpretation ist. Nicht die Klassen als solche bekämpfen

sich danach, sondern die herrschenden und nicht herrschenden
Eliten. Die Klassen sind je nachdem Heerbann oder Statisterie.
Was Pareto als typischen Klassenkampf auffaßt, mag folgende
Schilderung belegen:1 «Nehmen wir eine Gesellschaft an, die aus

einer herrschenden Kollektivität A und einer beherrschten Kollektivität

B besteht, die in offener Feindschaft stehen. Beide könnten
als das erscheinen, was sie in Wirklichkeit sind; aber meistens ist
es so, dass der herrschende Teil A so tut, als handle es sich um die

Interessen der Allgemeinheit, weil er so die Opposition der B zu

vermindern hofft. Der beherrschte Teil wird dagegen ganz offen die

Vorteile fordern, die er erlangen wifl. Solche Fälle kann man
beobachten, wenn beide Teile verschiedenen Nationalitäten angehören,

zum Beispiel bei Engländern und Iren, oder Russen und Polen.2 Das

Phänomen wird viel komplexer in einer national einheitlichen oder

— was auf dasselbe herauskommt — von ihren Mitgliedern als solche

angesehenen Gesellschaft.

Vor allem steht bei einer solchen Gesellschaft zwischen den beiden

1 Manuel d'économie politique, S. 129 ff. 2. Aufl. Paris 1927.
2 Geschrieben vor dem Kriege.

805



gegnerischen Teilen A und B ein Teil C, der an beiden Teil hat und
einmal da, einmal dort stehen kann. Ferner zerfällt der Teil A in
eine Gruppe A a, welche noch Kraft und Energie genug hat, um ihre
Autorität zu verteidigen, und eine andere Gruppe A b, die sich aus

degenerierten, geistes- und willensschwachen Individuen zusammensetzt

— aus Humanitariern, würde man heute sagen. Ebenso ist B

zweigeteilt. Die Gruppe B a stellt die neue Aristokratie dar; sie

nimmt auch Elemente von A auf, die aus Habsucht oder Ehrgeiz ihre
eigene Klasse verraten und sich an die Spitze der Gegner stellen.
Der Rest, den wir B b nennen wollen, setzt sich aus der gewöhnlichen

Volksmasse zusammen, die den größten Teil der menschlichen

Gesellschaft bildet.
Objektiv betrachtet besteht der Kampf einzig und allein darin,

daß die B a den Platz der A a einnehmen wollen; alles andere ist
untergeordnet und nebensächlich. Zu diesem Krieg brauchen die

Führer Soldaten und jeder sucht sie wo er sie findet. Die A a suchen

glauben zu machen, daß sie für das allgemeine Wohl besorgt sind,
aber im gegebenen Fall ist das eine zweischneidige Sache. Denn

wenn es auch den Widerstand der B b einzuschläfern geeignet ist, so

schwächt es zu gleicher Zeit die Energie der A b, die für bare Münze
nehmen, was nur eine Fiktion und nur als solche gut ist. Mit der
Zeit kann es so kommen, dass die B b immer weniger an die Worte
der A a glauben, während die A b sie immer mehr zur Richtschnur
ihres wirklichen Verhaltens nehmen. In diesem Falle wenden sich
die Listen der A a gegen diese selbst und schaden ihnen schliesslich
mehr als sie ihnen nützen. Dies läßt sich derzeit in manchen
Ländern in bezug auf die Beziehungen des Bürgertums zur Volksmasse
konstatieren.

Was nun die B a anbetrifft, so erscheinen diese als Verteidiger
der B h oder noch besser als die Verteidiger von Maßnahmen, die
allen Staatsbürgern nützlich sind. Auf diese Art und Weise nimmt
der Streit, der objektiv genommen ein Kampf um die Herrschaft
zwischen den A a und den B a ist, subjektiv die Form eines Kampfes
für dje Freiheit, die Gerechtigkeit, das Recht, die Gleichheit und
ähnlichen schönen Dingen an, und unter dieser Form nimmt ihn die
Geschichte zur Kenntnis.

Der Vorteil dieser Handlungsweise besteht vor allem darin, daß

sie nicht nur die B b zu sich hinüberziehen, sondern auch einen Teil
der C sowie den Großteil der A b.

806



Nehmen wir einmal an, die neue Elite würde ganz offen und ehrlich

ihre Absichten aufdecken, die dahin gehen, einfach die alte
Elite zu ersetzen: Niemand würde ihr zu Hilfe kommen. Sie wäre
besiegt, ohne auch nur eine Schlacht zu liefern. Nun tut sie aber so,
als würde sie für sich selbst nichts verlangen; sie weiß ja ganz genau,
daß sie ohnedies alles, was sie will, als Folge ihres Sieges erhalten
wird, ohne es vorher eigens zu fordern. Sie behauptet den Kampf
einzig und allein zu führen, um ganz im allgemeinen die Gleichheit
von A und B zu erringen. Dank dieser Fiktion sichert sie sich die
Gunst oder zumindest di,e wohlwollende Neutralität der Mittelpartei

C, die sonst vielleicht nicht für die besonderen Ziele der

neuen Aristokratie zu haben gewesen wäre. Sie hat aber nicht nur
den Großteil des Volkes für si.ch, sondern sie erwirbt sich auch die
Gunst des degenerierten Teiles der alten Elite. Man muß sich dabei

vor Augen halten, daß dieser Teil, wenn auch degeneriert, so doch
immerhin dem Pöbel überlegen ist; die A b taugen mehr als die B b,

und außerdem verfügen sie über die Mittel zur Kriegführung. Fast
alle Revolutionen waren nicht das Werk der breiten Massen, sondern
der Aristokratie, und zwar des herabgekommenen Teiles der Aristokratie.

Dies lehrt uns die Geschichte von Perikles bis zur französischen

Revolution. Auch heute sehen wir, daß ein Teil des Bürgertums

dem Sozialismus Schützenhilfe leistet, dessen Führer übrigens
alle Bourgeois sind. Die Eliten enden gewöhnlich durch Selbstmord.

Man erkennt nun den großen subjektiven Wert der Idee der

Gleichheit aller Menschen, ein Wert der vom objektiven Standpunkt
nicht vorhanden ist. Diese Idee ist das Mittel, das gewöhnlich, und
insbesondere in unseren Tagen angewendet wird, um sich einer
Aristokratie zu entledigen und sie durch eine andere zu ersetzen.

Dabei ist der degenerierte Teil der Elite, das heißt die A b, der

eigentliche Betrogene, der dorthin steuert, wo er gar nicht hin wollte.

Der Pöbel, nämlich die B b, profitiert meistens, teils im Verlauf des

Kampfes, teils dadurch, daß er seinen Herrn wechselt. Die Elite der

alten Aristokratie, die A a, lassen sich nicht zum Narren halten. Sie

weichen der Gewalt; die neue Aristokratie hat gesiegt.

Die humanitären Aufklärer des 18. Jahrhunderts haben die

Schreckensherrschaft der Französischen Revolution auf dem

Gewissen. Die Liberalen der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts haben

807



der demagogischen Tyrannei den Weg bereitet, deren erste Anzeichen

schon zu verspüren sind.»

Ist nicht in dieser einfachen Formulierung vieles Typische der
politischen Kämpfe vom Altertum bis zur Gegenwart enthalten?
Und kommt nicht die Auffassung Paretos der Wirklichkeit viel
näher als die Sucht des Marxismus, alles und jedes in kollektive
Klassenkämpfe aufzulösen? Seitdem die marxistische Wirklichkeit
in Rußland realisiert ist, wei|ß man, wie weit es mit der «klassenlosen»

Gesellschaft her ist. Sie ist im Grunde genommen nichts
anderes als die Scheidung in eine politische Klasse der Vollbürger,
eine unpolitische der Metöken und eine rechtlose der Sklaven, wie
sie im Athen des Altertums verwirklicht war: eine Hierarchie nicht
des Besitzes im Sinne unseres Privatrechtes, aber der Verfügungsgewalt

iiher Menschen und Dinge, die nur in der" Despotie eines

Xerxes oder Dschingiskhan eine Parallele findet.
Durch seine Lehre von der allgemeinen Ideologiehaftigkeit

des menschlichen Denkens hat Pareto dem nach Marx als aufstrebende

Klasse ideologiefreien Proletariat seine angebliche
Sonderstellung genommen. Seine illusionsfreie Darstellung der wirklichen
Hintergründe des Klassenkampfes hat die Grundlagen der marxistischen

Doktrin tief unterhöhlt und den marxistischen Prophezeiungen
den Nimbus des Unvermeidlichen geraubt; den Männern seines

Schlages ist es zu verdanken, daß das Bürgertum des nichtrussischen
Europa nicht depossediert wurde, und daß die schwächliche, humanitäre

Bourgeoisie des fin de siècle sich unter der stählenden Wirkung
des Krieges und der Nachkriegswirren zu einer Elite gewandelt hat,
die sich zu behaupten und zu verteidigen weiß.

Pareto hat die geistige und politische Entwicklung der Gegenwart

deutlich vorgezeichnet gesehen. Die zweite Hälfte des 19.
Jahrhunderts hatte im Zeichen einer stetig fortschreitenden materiellen
Kultur gestanden. Die Politik war gekennzeichnet durch zunehmenden

Humanitarismus und Scheu vor der Gewaltanwendung. Die
Wissenschaftsgläubigkeit und der Sozialismus begannen die
Religion zu ersetzen. Der Fortschrittsoptimismus des darwinisti-
schen Zeitalters schwelgte in der Vorstellung einer besseren und
weiseren Menschheit, die die nächste Zukunft bringen werde.
Pareto hat sich von diesen freundlichen Visionen nicht blenden

lassen; er war vielmehr der Auffassung, daß in Politik und
Wirtschaft der «demagogisch-plutokratische Zyklus nicht ewig

808



dauern werde, und daß auch die Geisteshaltung dieser Zeit nur eine
Phase der immerwährenden Wellenbewegung zwischen Religiosität
und Aufklärung, zwischen der Vorherrschaft der Residuen der
Permanenz der Aggregate und des Kombinationsinstinktes sei.»

Die um die Jahrhundertwende sich ankündigende Reaktion —
das Wiederaufleben der religiösen Rewegungen, die Renaissance des

Katholizismus, der anwachsende Nationalismus, der Erfolg der
irrationalistischen Philosophien eines Le Roy oder Rergson — alles
dies hat Pareto als Beginn einer großen Wellenbewegung in der

Richtung des Vorherrschens der Persistenz der Aggregate gedeutet.
Der Krieg hat diese Bewegung nur beschleunigt, wenn auch
gewisse Vorgänge der Nachkriegszeit, insbesondere die zeitweilige
Stärkung der demagogisch-plutokratischen Tendenzen in
Mitteleuropa, manche an der Oberfläche haftende Beobachter zu täuschen

vermochten.
Pareto hat in seinem «Trattato di Sociologia Generale», der schon

vor dem Kriege geschrieben war, im Hinblick auf die damalige Situation

gesagt:
1 «Man sieht, daß wir uns auf einer ähnlichen Kurve

bewegen wie die römische Gesellschaft nach der Gründung des

Kaiserreiches, welches nach einer kurzen Blüteperiode im weiteren
Verlaufe dem Verfalle zusteuerte. Die Geschichte wiederholt sich

nicht, und es ist nicht wahrscheinlich — wenn man nicht an eine

«gelbe Gefahr» glauben will — daß die neue Periode der Prosperität
wieder von einem Einbruch der Barharen ausgehen wird; weniger
unwahrscheinlich wäre es aber, wenn sie durch eine innere Revolution

eingeleitet würde, welche die Macht den Individuen geben
würde, die reichliche Residuen der Klasse II (Persistenz der Aggregate)

besitzen und Gewalt zu brauchen wissen, können und wollen;
aber so entfernte und unsichere Ereignisse gehören eher in den
Bereich der Phantasie als in den der Erfahrungswissenschaft.»

Diese Prophezeiung ist nicht mehr so phantastisch, wenn man sich

vor Augen hält, daß sie wenige Jahre nach der Niederschrift obiger
Zeilen für Rußland mehr oder weniger eintraf, wo eine regierende
Klasse, die an sich selbst nicht mehr glaubte, und eine schwächliche
sozialistische «Intelligentsia» von einigen ebenso schlauen wie

gewalttätigen Führern davongejagt wurden. 1922 wurde das morsche

Regime der plutokratischen Demagogie in Italien durch den Faschis-

1 1. Auflage 1916, § 2553.

809



mus entthront, durch eine Elite, welche die tatkräftigsten Elemente
des Mittelstandes und vor allem die zwischen den Klassen stehenden,
bisher politisch heimatlosen Intellektuellen umfaßte. Der radikalste
Umschwung sollte aber in Deutschland vor sich gehen. Daß die
westlich-demokratische Einstellung der Republik von Weimar nur eine

Episode sein konnte, war jedem Kenner der deutschen Volksseele

klar; die Residuen der Klasse II (Persistenz der Aggregate) gewannen

bald ihre alte Stärke wieder und erlangten mit der Machtergreifung

des Nationalsozialismus ein Übergewicht, das nie für möglich
gehalten worden wäre. Ein wirkliches — nicht nur theoretisches —
Dominieren der «Persistenz der Aggregate» auch bei der regierenden

Klasse könnte aber mit der Zeit die gleichen ungünstigen Folgen

zeitigen wie im antiken Sparta.
Auch die enorme Beschleunigung, welche die Bewegungen des

politischen Umsturzes durch die Weltkrise von 1929 erfahren haben,
scheint von Pareto vorhergesagt worden zu sein, wenn er von der

plutokratisehen Demagogie behauptet: «... die Schwierigkeiten
tauchen in den Perioden des Stillstandes auf und würden noch viel
größer werden, wenn vielleicht eine etwas längere Periode
wirtschaftlichen Rückschrittes eintreten würde. Die gegenwärtige
Gesellschaftsordnung ist so beschaffen, daß vielleicht kein einziges
Regierungssystem eine solche Periode unversehrt überstehen könnte
Während der Stagnationsperiode muß die Regierung von den

Regierten größere Opfer verlangen, während die Vorteile dahinschwinden,

die sie ihnen und ihren eigenen Parteigängern verschaffen
kann; sie muß ja auf der einen Seite die Ausgaben der Vergangenheit

bezahlen, bei denen sie sich auf die Zunahme der Einnahmen
verlassen hat, die nun ausgeblieben ist. Wenn die Stagnation länger
andauert, wird es immer schwieriger, durch Vorbelastung der
Zukunft die Rechnung auszugleichen. Der wirtschaftliche Kreislauf
steht still, und damit auch der Umlauf der Eliten. Die Mittel
fehlen, um — sei es als Ergebnis der Gesellschaftsordnung, oder
unmittelbar durch die Regierung diejenigen zu belohnen, die im
großen Ausmaß die Gabe der wirtschaftlichen und politischen
Kombinationen haben, auf welcher unsere Regierungen beruhen. Es fällt
der Regierung immer schwerer, ihre Gegner zu beschwichtigen, weil
sie weniger zu bieten hat; und wenn auch genug für die Führer da

ist, so gehen doch die Anhänger leer aus. Sie schlagen Lärm und

verweigern die Gefolgschaft. Die Perioden wirtschaftlichen Auf-

810



schwungs sind den «Spekulanten» günstig, die sich bereichern und

zur regierenden Klasse aufsteigen, wenn sie nicht schon dazu
gehören, und solche Perioden sind ungünstig für diejenigen, die ein
annähernd festes Einkommen beziehen; sie sind im Absteigen, teils
durch die natürliche Preiserhöhung, teils weil sie den Wettbewerb
der Spekulanten hei der Erreichung der Gunst der öffentlichen
Meinung und der Politikaster nicht aushalten können.»

Man hat Pareto den Machiavelli oder den Karl Marx des Bürgertums

genannt. Beide Vergleiche hinken ein wenig, sind aber im
großen und ganzen zutreffend. Pareto war eine Art Antimarx,
indem er dem Marxismus die von diesem beanspruchte Monopolstellung

als alleiniger «wissenschaftlicher» Gesellschaftslehre streitig
machte. Er war ein ausgesprochener Gegner des Sozialismus in
allen seinen Formen. Seine Systèmes socialistes1 stellen einen
der vehementesten Angriffe dar, die je gegen den sozialistischen
Gedanken als solchen gerichtet worden sind.

Mit mehr Recht kann man Pareto mit Machiavelli vergleichen;
man kann sogar behaupten, daß er mit seiner Soziologie bewußt ein

Gegenstück zu dessen Prinzipe liefern wollte. Man sollte aber
vermeiden, Pareto — wie es manche tun — als Machiavelli des Bürgertums

hinzustellen; Pareto kann höchstens vom einseitigen Standpunkt
des Marxismus aus ein Bürger genannt werden. Er denkt nur insofern
«bürgerlich», als er dem Bürgertum in seiner damaligen Zusammensetzung

nicht kurzweg den Elitecharakter abspricht und diese Klasse

zum Untergang verurteilt, sondern ihre Kontinuität davon abhängig

macht, daß sie den als Führer der zahlenmäßig immer überlegenen
Unterschichten in Betracht kommenden Individuen den Aufstieg
in ihren eigenen Reihen möglich macht, und imstande ist, gegen
nicht willige Individuen gegnerischer Eliten oder gegen Abtrünnige
nötigenfalls mit Gewalt vorzugehen. Mit anderen Worten, die
Oberschicht muß die Eigenschaften einer wirklichen Elite haben und

muß ihre nicht nur traditionsbedingte, sondern einer tatsächlichen

Überlegenheit entspringende Autorität auch mit den Waffen in der

Hand zu verteidigen wissen.

Paretos persönliche Gleichung ist auch nicht die eines Rentners,

wie behauptet worden ist. Sein Rentnertum, die materielle
Unabhängigkeit, die ihm ein Vermögen verlieh, daß seine bescheidenen

1 1. Aufl. 1901/1902. 2. Aufl. 1926.

811



persönlichen Bedürfnisse weit überstieg, hat ihm nur im Gegensatz

zu den staatsfrommen Nurbeamten, die den Großteil des wirtschafts-
und gesellschaftswissenschaftlichen Schrifttums hervorbringen, seine

geistige Unabhängigkeit gewährleistet. Er ist viel eher ein Vertreter
der freischwebenden Intellektuellenschicht, von der Karl Mannheim
in seinem geistvollen Buche «Ideologie und Utopie» im Hinblick auf
Pareto und den ihm geistesverwandten Max Weber sagt: «Der
Geistige wird skeptisch und vollzieht im Namen der Echtheit die

Ideologiedestruktion.»
Pareto hat aus seiner Verachtung des Rentners als Typus nie ein

Hehl gemacht. Seine Sympathie gehört weder den «rentieri» noch
den «specolatori», sondern dem Principe der Jetztzeit, dem über
eine tüchtige Dosis Geist und Verwegenheit verfügenden, die Feder
ebensogut wie die Waffe handhabenden, die Gefühle seiner
Mitmenschen klug für die Zwecke, die er sich gesetzt, nützenden
Gewaltmenschen. Aus dieser persönlichen Gleichung heraus — und
wohl auch aus einem gewissen Gefühl der Schadenfreude über den
Sturz eines Systems, das ihm die politische Wirksamkeit versagte
und ihn eine dreißigjährige freiwillige Verbannung vorziehen ließ,
hat er den Aufstieg Mussolinis begrüßt, der geradezu das Ideal eines

politischen Führers im Sinne Paretos ist.
Das neue Regime hat sich nicht undankbar gezeigt. Der lange

Verkannte fand reiche Anerkennung bei der intellektuellen Jugend des

faschistischen Italien. Mussolini hat ihn bald nach seinem
Regierungsantritt zum Senator ernannt. Die erste, unideologische und anti-
etatistische Periode des Faschismus war durchaus nach dem Sinne
Paretos. Ganz in der Linie seines unerschrockenen Kämpfertums
lag es aber, daß er sich dem neuen Regime keineswegs bedingungslos
verschrieb. Er hat sich nicht gescheut, Auswüchse der Bewegung zu

rügen, und noch im letzten Jahre seines Lebens hat er in Mussolinis
Zeitschrift «Gerarchia» seine Stimme zur Mäßigung erhoben. Er
warnte vor kriegerischen Abenteuern und verlangte immer wieder
Meinungs-, Press- und Lehrfreiheit; seiner loyalen Gesinnung
widerstrebte jede Unterdrückung des besiegten Gegners, seinem echt
wissenschaftlichen Geiste jede Monopolisierung bestimmter
Lehrmeinungen.

Es wäre auch durchaus verfehlt, Pareto kurzweg als Anhänger der
Diktatur und Verächter der Demokratie in allen ihren Erscheinungsformen

zu bezeichnen. Sein kritisches Temperament, das prinzipiell

812



jeder Regierungsform skeptisch gegenüberstand, hat eben in erster
Linie die Mißbrauche jenes Systems attakiert, das seiner unmittelbaren

Anschauung am leichtesten zugänglich war, ohne aber

deswegen für seine Vorzüge blind zu sein. In § 2267 seiner Soziologie

spricht er seine Meinung hierüber ganz eindeutig aus:
«Wenn wir alle diese Tatsachen von einem höheren Standpunkte

betrachten, indem wir uns möglichst von Parteileidenschaften und
nationalen Vorteilen freimachen, so sehen wir, daß — wie auch

immer die Form des Regimes sei — die Regierenden im Durchschnitt
eine gewisse Neigung haben, ihre Macht zu gebrauchen, um
sich selbst am Ruder zu erhalten, und zu mißbrauchen, um
persönliche Vorteile und Gewinne zu erlangen, die sie oft nicht recht

von Vorteil und Gewinn ihrer Partei trennen, und fast immer mit
dem Vorteil und Gewinn der Nation gleichsetzen. Daraus folgt, daß

in dieser Reziehung zwischen den verschiedenen politischen Systemen

kein großer Unterschied ist; der Unterschied beruht auf dem

Wesenskern, das heißt auf den Gefühlen der Revölkerung; wo diese

mehr oder weniger ehrlich ist, wird dies auch bei der Regierung
mehr oder weniger der Fall sein.»

Oder, im Zusammenhang mit den parlamentarischen Auswüchsen:

«Kleine Länder mit einer ehrlichen Bevölkerung, wie die Schweiz,
können außerhalb dieser Strömung bleiben».

Pareto war der direkten Demokratie der Schweiz gegenüber eher

positiv eingestellt — besonders in der Form, wie sie in den Kantonen

ausgeübt wird, die noch die Landsgemeinde kennen. Er brachte
zeitlebens seinem Gastlande warmes Interesse und aufrichtige
Dankbarkeit entgegen. Auf seinem Schweizer Landsitze ist er auch am
19. August 1923 gestorben.

813


	Vilfredo Pareto : ein Theoretiker des Fascismus

