
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 2 (1934-1935)

Heft: 11

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RU N D S C HAU

Westschweizerisches Schrifttum
Bois-Mort

Monique Saint-Helier : «Bois-Mort». Grasset, Paris. 1934. (Zuerst erschienen in der

Sammlung «Pour mon Plaisir».)

«C'était la lutte entre les Graew et les Alérac, motte par motte, champ par
champ.» Das Thema von «Bois-Mort» ist der Kampf des alten verfeinerten
Geschlechtes gegen das härtere widerstandsfähigere Geschlecht der Emporkommenden,

der Kampf, den der Roman unserer Zeit immer wieder umrissen hat, der

Kampf um die Erde, die man liebt, um den angestammten Besitz, aber auch um
die geistigen Werte, die damit verbunden sind.

Es ist ein verschwiegener Kampf, denn er darf nur in einer immer gesteigerten
Spannung und Anstrengung ausgetragen werden. Niemand darf unter den

althergebrachten vornehmen Lebensgewohnheiten seine Spuren sehen. Niemand darf
wissen, daß in dem hellen Kaminfeuer das Holz flammt, das Carolle, die letzte
der Alérac, in der Dämmerung der Herbstabende heimlich im Walde sammelt.
«Elle ne voulait pas qu'on sache, qu'on puisse dire au village: «Vous savez, les

Alérac, ils vont au bois-mort.» Aber «Bois-Mort» meint wohl nicht nur diese eine

Episode. In einem tieferen Sinne mögen die Alérac selber gemeint sein — ein
erstorbener Stamm scheinbar — «0 mon grand-père l'arbre» — aber mit welch'
heimlicher Lebenskraft begabt! Ein erstorbener Stamm, der das junge kraftvolle
Schoß, Carolle, getrieben hat!

Und dies ist nun das Neue, das völlig Unerwartete in dem Buch von Monique
Saint-Hélier, daß der Kampf um eine Vergangenheit, die am Untersinken ist —
wie jene Schiffe, die das Glück der Alérac mit in die Tiefe gerissen haben — aus
dem täglichen aufreibenden Stellungskrieg, aus dem Bezirk der Notwendigkeit,
hinüberverlegt ist in andere Bereiche des Seins — in jene Bereiche, wo alles
sich in inneren Umstellungen entscheidet. Ein unerschütterlicher Glaube an die

Durchschlagskraft des Seelischen strahlt uns entgegen. Wer weiß, oh nicht alles

sich entscheidet in dem Augenblick, wo der alte Alérac, dieser wundervolle alte
Alérac, «terriblement aristocrate et autoritaire dans son geste» die Versuchung
meistert, Graew, den Gegner einfach seinen Ausschweifungen zu überlassen.

«J'irai lui parler», entscheidet er, denn es gibt angeborene Dinge, über die man
nicht hinweg kann, Dinge wie Loyalität zum Beispiel.

Selbst ein Jonathan Graew, der nur an die greifbaren Wirklichkeiten glaubt,
und den doch sein großes Mitleid mit dem Leiden seiner Tiere und die Liebe

zum blühenden Weißdorn mit einbezieht in die hellere Welt der Alérac, muß
einsehen, daß der Konflikt der Graew und der Alérac, immer etwas anderes sein

würde als ein Kampf um Güter, Felder und Barrieren. «Jonathan Graew
verstand, daß es hier um den Einfluß ging, und daß der Einfluß nicht immer von
dem Geld abhängt, das man hat oder nicht hat, sondern von dem Grad der Zu-

746



neigung, die die Menschen für einen haben.» Unter der einen Bedingung
allerdings, «so lange es in dieser Welt Menschen geben würde wie Madame Vauthier»,
das heißt Menschen, in deren Augen sich das Tun der andern und das Schicksal,
das sie sich bereiten, anders spiegelt als im Lichte der Tatsachen, gleichsam von
innen her erleuchtet, aus einer fremden Lichtquelle.

In dieser Erkenntnis liegt der Schlüssel des Romans. Er beruht in letzter
Linie auf dem unmerklichen, aber immer wieder einsetzenden Ausgleich, der die
Spannung zwischen zwei entgegengesetzten Welten mildert. Es geschieht fast
nichts in einem Lebensraum, der vor allem auf die Dimension der Tiefe
eingestellt ist. Die Umwelt verdichtet sich um die paar Intérieurs, die liebevoll
vertieft sind, «les Alérac» zum Beispiel, wo die spielenden Lichter des Feuers die

Dinge von einst aus dem Dunkel treten lassen, der halberleuchtete Stall, wo man
bei der Colinette wacht, die ein Füllen werfen soll, oder die helle Küche, wo
Madame Vauthier das Silber Jonathan Graews poliert — und die Messer auch,

«obgleich es nicht ihr Tag war», weil ihr Gewissen darin den Ausgleich sucht für
die Liebe, die sie ihrem Herrn gegenüber nicht aufzubringen vermag. Monique
Saint-Hélier ist die glückliche Gabe des Dichters verliehen, das Leben unmittelbar

durch seine ihm eigene Atmosphäre zu übertragen. Und wir gewinnen den

Zugang zu ihrer Welt nicht anders, als wenn wir, langsam uns einstellend, durch
die goldene Dämmerung eines Rembrandt in dessen Tiefe dringen — die Fernen
treten zurück, und im Raum, der sich zu gliedern beginnt, zeichnen sich die

Beziehungen zwischen den Hauptgestalten ein.

So löst sich langsam, in Andeutungen und Bruchstücken, die Geschichte

Alexandrines, der Mutter Carolles, die sich an einen Fremden verloren, aus ihrem
Helldunkel. Gleichsam zögernd entsteht ihr Bild — tief verschattet, wenn sie

in der lieblosen Art Jonathan Graews beurteilt wird, aber leise verklärt für
Carolle und die, die sie liebten, ein geheimnisvolles Leben lebend, im
Schimmer der gelben Seide, in der sie gemalt ist, und vollends zum Symbol
erhoben, zum sanften Licht der brennenden Kerze, im halbverwirrten Geist Gottliebs,

der vielleicht dem Urgrund des Seins am nächsten ist.

Und dann mag die Brücke sich schlagen vom Vergangenen zum Kommenden.
Aus dem lang geübten schmerzlichen Verzicht mag eine Liebe neu aufflammen,

von der Mutter auf die Tochter übertragen — es ist das Erlebnis Bertrand de

la Tours. Oder die enigmatisclie Gestalt Catherines mag auf latente Konflikte
hinweisen. Denn «Bois-Mort» ist ein Anfang, ein Prolog. Noch sind im Kampf um
«les Alérac» und im Leben Carolles die letzten Entscheidungen nicht gefallen.
Alles steht noch offen. «Rien n'était achevé, un homme l'avait prise dans

ses bras, et la robe de bal n'était pas finie tout, tout encore pouvait venir.»

Wird das warme Licht von innen siegen über das drohende Dunkel der Novemberstürme

draußen? Und wird die kampfgewohnte Art Guillaume Aléracs

durchdringen, «C'est le tourbillon mais on vaut tellement plus que sa vie.»

Es ist, als wehte uns aus alledem ein Hauch von Abenteuer entgegen, der von

fernher kommt, aus einer unvergessenen Dichtung her — aus dem «Grand Meaul-

nes». In seinem Vorwort zu «La Cage aux Rêves» hat Edmond Jaloux auf Rilke
hingewiesen, der als großes Erlebnis über dem Schaffen Monique Saint-HélierB

steht. Sie mag mit Rilke das subtile Wissen um die Wege des Unbewußten

gemeinsam haben. Mit Alain Fournier aber verbindet sie das tiefe Vertrauen in die

747



alles verwandelnde Macht der Liebe, jenes wunderbare Lebensgefühl, das über
die Dinge des Alltags den Schimmer einer andern fremden Welt legt. Bis in das

traumhaft Visionäre des Ausdrucks reicht diese geheime Verwandtschaft. Es ist,
als wäre in «Bois-Mort» jene Form verwirklicht, die Alain-Fournier in den
«Miracles» suchte — ehe sich seine Welt zu der Endgültigkeit des «Grand
Meaulnes» zusammenschloß. Nur daß sie bei Monique Saint-Hélier zu größerer
Lebensnähe gereift und von einer Gestaltungskraft getragen ist, die frei über
einen unerschöpflichen Reichtum von Erschautem und Erlebtem verfügt.

Aber es bleibt wie die Spur des Wunders, des Mysteriums über einer Dichtung
liegen, wo in der großen Auseinandersetzung zwischen Wirklichkeit und Traum,
der Traum die Wirklichkeit gestaltet, nach dem Gesetz seiner eigenen ewigen
Welt, das allein für ihn zuständig ist.

*

Paris, Januar 1935.

Ein neuer wundervoller Klang ist angeschlagen worden. Die, die ihn aufhorchend

vernommen haben, in leisen Pariser Spätherbsttagen, werden ihn so leicht nicht
wieder vergessen.

Wenn wir den beispiellosen Sturm der französischen literarischen Kritik
verstehen wollen, der gegen «Bois-Mort» losgebrochen ist, müssen wir zum
vorherein jene rein zerstörerische Kritik ausschalten, die, im engen Kreis des

Subjektiven gefangen, den Kontakt mit dem Überindividuellen, mit dem großen
Strom des wirklichen Lebens verloren bat. Sie ist durch affektive Momente
getrübt und läßt sich vielleicht einzig als ein Aufstand der Routine deuten, als die

geheime Angst nicht schöpferischer Naturen vor dem Einbruch des Schöpferischen

— eine Angst, die sich in Abwehr umsetzt.
Wir müssen dann die Frage nach den Einflüssen, auf die man gerade dieses

so spontan aus eigenstem Erleben brechende Buch zurückführen will, anders

stellen. Die Verwandtschaft mit der Dichtung der Mary Webb, Charlotte Brontë,
Virginia Woolf, beruht auf einem verwandten Lebensgefühl. Wenn aber René

Lalou Monique Saint-Hélier vorwirft, «den Schatz Rilkes ausgemünzt zu haben»,
und wenn er Ramuz und Rilke zugleich als «die Verantwortlichen» bezeichnet,

so ist es schwer, die Brücke zu schlagen von dem einen zum andern, von dem

in der Scholle verhafteten, in hartem Kampf ins Geistige sich emporringende
Ramuz zu Rilke, der sich erst vom Geistigen aus die Erde wieder zu schaffen

vermag — «Erde, du liebe, ich will.» Und weder von Ramuz noch von Rilke
führt ein Weg zu Jean Giraudoux, dem «gefährlichen und anziehenden Jean

Giraudoux», vor dem Henri de Régnier Monique Saint-Hélier warnt. Und muß

man warnen vor Jean Giraudoux, der unlängst, in einem Vortrag, das Geheimnis

Frankreichs auf eine so wunderbar einfache Formel gebracht hat: «La mesure

— sans ivresse, sans exagération.»
Der Vorwurf einer Beeinflussung durch fremde Stilgesetze, sinkt also gleichsam

in sich zusammen und geht an seinen eigenen Widersprüchen zugrunde. Als

Wesentliches bleibt der Vorwurf, der, «Bois-Mort» an seinen eigenen Gesetzen

messend, die Gestaltung des Bildes trifft, der Vorwurf, die Bereiche der Emp-

748



findung zu vertauschen, und so Verbindungen herzustellen wie «...ce vide
blanc criait quelque chose, mais quoi? ..» oder «ses grands yeux tout laqués
d'épouvante».

Wir müssen diese Erscheinung, die allerdings nichts Einmaliges hat, sondern

zur Genesis des Bildes überhaupt in Beziehung steht — die Wissenschaft hat
dafür längst den Begriff der Synaesthesie geschaffen — in einen größern
Zusammenhang einstellen. Es geht hier um die Auseinandersetzung zwischen
zwei Phasen des literarischen Geschehens überhaupt, die gerade in der
Entwicklung Frankreichs besonders ausgeprägt zutage tritt — zwischen dem klassischen

Instinkt, der das einmal Erworbene zu bewahren, und den Bereich des

Ausdrucks dauernd abzugrenzen sucht, und dem schöpferischen Impuls, der mit
den Grundströmungen des Unbewußten verbunden, sich seine Symbole immer
wieder neu schaffen muß, indem er jene unerwarteten Beziehungen zwischen
den Dingen herstellt, jene neue Konstellationen, die Baudelaire in seinen

«Correspondances» meint, und von denen Giraudoux sagt: «De grandes ressemblances

balafrent le monde D'elles seules peut naître toute notsalgie, tout
esprit, toute émotion». Der an der Antike gebildete klassische Instinkt aber wird
das Neue gestalten, indem er auswählt, und sich eine Beschränkung auferlegt,
aus der das Große allerdings nur entstehen kann, wenn die endgültige Gestalt
wirklichen kämpfenden und gebändigten Kräften abgerungen werden muß. Seine

typische Gefahr — und der zeitgenössische Roman ist Beleg dafür — ist die

Gefahr, ins rein Konstruktive zu entarten.
Die Erklärung des Kampfes um «Bois-Mort» liegt im Zutagetreten dieses

latenten Gegensatzes. Ein Werk, das in diese Auseinandersetzung hinein
gerissen wird, muß, auch wenn es in seiner Ausdrucksform noch nicht restlos
gelöst ist, durchaus wesentliche Werte aufweisen. So hat denn neben der destruktiven,

die konstruktive Kritik der Ramon Fernandez, Gabriel Marcel, Edmond
Jaloux, eingesetzt und die Welt Monique Saint-Héliers aus ihrem Werk zu
erschließen gesucht und gerade im Sperrfeuer der Angriffe sind die Positionen
gefestigt und gehalten worden.

In seinen Ausführungen in «l'Europe Nouvelle» weist Gabriel Marcel auf
jene Magie des Schöpferischen hin, die aus dem scheinbar Zusammenhangslosen
der täglichen Wirklichkeit eine Welt zu schaffen vermag, die wir als ein Neues,
als ein völlig Unberührtes empfinden. «Monique Saint-Hélier berührt nichts, sie

streift nichts ohne es zu erneuern. Es ist, wie wenn die Dinge und die Geschöpfe
einen neuen, einen wesentlichen Klang gehen würden, sobald ihre Aufmerksamkeit

sich auf sie lenkt.» Und endlich hat, in der «Revue Universelle», Henri
Ghéon die vollendete Deutung von «Bois-Mort» auf psychologischer Grundlage
unternommen. Gerade er, der aus seinem klassischen Lebensgefühl heraus

dieser Dichtung gegenüber entschiedene Widerstände zu überwinden hatte, der

auf reine strenge Linienführung, auf verborgene Harmonien eingestellt ist, hat

uns die Genesis des Buches erschlossen.

Unter dem Zeichen einer reichen Vitalität weist er mit der Hellsichtigkeil
des Arztes, jenes selbe erschütternde Erlebnis nach, das der «Verlorenen Zeit»
Marcel Prousts zugrunde liegt. Auch «Bois-Mort» ist eine «Wiedergefundene
Zeit» «Und nun möge man sich, in ihrem Zimmer, eine junge Kranke
vorstellen, die seit sieben Jahren jeder Berührung mit der Außenwelt berauht ist

749



— jeder Berührung mit jenem wundersamen Stoff, der unser Leben einhüllt,
der nicht sein Zweck, aber sein tägliches Glück ist, der Farbe ist, Bewegung,
Licht, Duft, Gewicht, Dichte, Dehnbarkeit, Durchsichtigkeit — Natur in einem
Wort. Eine derartige Abgeschiedenheit, eine derartige Entbehrung, die in einem

analogen Fall die Hingabe Marcel Prousts an die Analyse seiner Empfindungswelt

ausgelöst haben, erklären hier ein anderes lyrisches Überströmen. Das, was
die Gegenwart Monique Saint-Hélier nicht mehr gibt, nicht mehr zu geben

vermag, und ohne das sie nicht leben kann, das bringen ihr die vergangenen Tage
zurück. In ihnen, durch sie, lebt sie wieder auf: sie nimmt ihre Eindrücke in
sich zurück und bevölkert damit ihre Einsamkeit; und mit Hilfe eines
außerordentlichen Erinnerungsvermögens, baut sie sie wieder auf, mit einer
verschwenderischen Fülle von Einzelheiten — dem Einzigen, das ihr die Illusion
der Gegenwart zurückzugeben vermag ...»

Und nun verstehen wir, warum sich Monique Saint-Hélier, in ihrem Pariser
Krankenzimmer, ihre verlorenen Wälder wieder schaffen mußte — jene herbe,
vom Herbststurm gepeitschte Juraheimat, mit dem Geruch von feuchtem Laub
und Pilzen, der ihr daraus entgegenschlägt, und mit den tief eingefahrenen
Geleisen, die voll Wasser stehen. «J'étais quelqu'un qui était fait pour courir dans
les forêts», sagt sie uns. Und sie hat nicht umsonst jene einfachen Akzente
gefunden, die das Empfinden Jonathan Graews ausdrücken: «0 il aimait ce pays
dur, ces forêts de chaque côté des mains, une haie de sureau, une haie d'aubépine

ou bien de noisetier, et parfois, c'est si clair, mon Dieu, c'est si beau!»

Wir ahnen, daß selbst in diese schwere Gestalt etwas von ihrem Eigensten
eingeflossen ist, etwas von jener tiefen warmen Erdverbundenheit, die zugleich
Geborgenheit ist.

Dem scharfen Blick Henri Ghéons ist, unter dem überall aufblühenden Bild,
das er wie jenen dionysischen Herbststrauß empfindet, den Carolle über die
stille Mademoiselle Huguenin ausschüttet, die feste Struktur des Werkes nicht
entgangen. «Ich schiebe die Zweige beiseite und streife die Blätter ab» — Was

er darunter findet, ist eine Menschheit, die in jenes allgemeinste aller Dramen
hineingerissen ist, in das Drama des ewig Unerfüllten, des ewig Unerfüllbaren.
«Fast Alle leben sie an der Freude vorbei, sie klammern sich an den, der ihrer
nicht bedarf, sie verfehlen gemeinsam ihr Erdenleben.»

Und mit ein paar rapiden Strichen wird uns Monique Saint-Hélier seihst

diesen letzten Sinn ihrer Dichtung vollends ausdeuten, und so das Geschehen

von «Bois-Mort», das so schwer zu übersehen ist, weil es, wie das Leben selbst,
auf dem Ineinandergreifen verborgener Motive beruht, in sein endgültiges Licht
rücken: «Die Liebe Jonathan Graews zu Catherine, die nie erwidert werden
wird. Mademoiselle Huguenin, die Jonathan liebt, und Catherine, die einer
unmöglichen Liebe nachhängt. Bertrand de la Tour, Guillaume Alérac, die verzichten

müssen. Und Carolle, selbst Carolle, die vielleicht nie finden wird, was sie

braucht... C'est notre destinée à nous tous. J'aurais voulu intituler le livre:
«Tous les Cris ne sont pas entendus.»

Ist darum «Bois-Mort» so heiß umstritten worden, weil uns dies Letzte,
Seltenste geschenkt werden sollte, Einblick in das Werdegesetz einer Dichtung zu

gewinnen?
«Es ist unser aller Schicksal Rufe, die ungehört verhallen.»

Marta Vogler.

750



II.

lia pensée de Maurice Barrés
La pensée de Maurice Barres par Henri-L. Miéville. - Ed. de la Nouvelle Revue

Critique, Paris, 1934 (2SO pages).

Définir un être humain en une formule est toujours un acte de violence.
Mais certains talents, portés en avant sur une seule ligne, certains génies simples,

supportent sans trop de dommage ce traitement sommaire. D'autres livrent à

peu près leur secret quand on les enferme dans le réseau d'un système d'oppositions.

C'est ainsi que nous caractériserions un Stendhal. Comment dessiner,
plus ondoyant et divers, le caractère de Barrés? Cet homme qui, même après
«le culte du moi», n'a cessé de consacrer son travail d'écrivain à la définition
de son individualité, a parfois cru se saisir lui-même entre les deux branches
d'une antithèse. Mais on n'arrête pas un courant d'air avec des tenailles.

Barrés disait de ses premiers romans qu'ils sont «nés d'une prodigieuse
susceptibilité cérébrale». Plus tard, assurément, la volonté d'action du champion
nationaliste amortit un peu les extrémités nerveuses du sensitif. Malgré son
ambition intellectuelle, il se rendait compte au fond que la pensée n'était pas
son fort. «L'intelligence — s'est-il plus à répéter — quelle très petite chose à

la surface de nous-mêmes. Profondément nous sommes des êtres affectifs.»
D'une sensibilité plus susceptible que féconde et spontanée,1 Barrés s'efforçait

de se donner des sensations. Il chérissait cependant les idées. Mais pas d'un
amour désintéressé. Ces idées n'étaient souvent que ses désirs et ses impressions
affublés d'un déguisement. Aux yeux d'un pur lyrique, ou d'un profane, Barrés
fait figure de penseur. Il avait assez de culture, de souplesse, et même d'une
sorte de sincérité, pour jouer très convenablement ce personnage. Au jugement
d'un philosophe professionnel, Barrés penseur n'est qu'un amateur léger. L'œuvre
barrésienne réserve des découvertes imépuisables au critique psychologue, à

l'amateur d'art littéraire; pour le critique philosophe, c'est un sol plus ingrat.
Mais puisque cet individualiste frémissant cherchait un refuge dans l'idéologie,

puisque, «faisant sa musique» (comme il disait), il aimait d'orchestrer des thèmes

généraux, il est naturel, il est indispensable qu'un homme qui sait ce que penser
veut dire prenne le soin de dessiner les limites, les angles saillants et les lacunes
de cette pensée singulière. M. Henri - L. Miéville n'est certes pas le premier qui
discute les idées de Barrés; mais personne avant lui, croyons-nous, n'avait mis

systématiquement en lumière les relations de la pensée pure avec les autres
éléments, plus originaux, de l'œuvre barrésienne; personne sans doute ne le pourra
faire avec plus de netteté et de délicatesse. Ce lettré vaudois est trop bon philosophe

pour se laisser duper par les prétentions du théoricien qui a rédigé
successivement le manuel de l'égotisme, les doctrines du nationalisme, et les règles

mort-nées de la politique rhénane. Mais M. Miéville est assez humain pour rendre

1 M. H. Miéville, après E. R. Curtius, insiste sur «l'atonie» de la sensibilité de Barrés, sur sa

«vitalité déficiente», qui le forçait à rechercher artificiellement des sensations. (Cf. pp. 41, 70...)
C'est très vrai de l'auteur d'Un homme libre et du Jardin de Bérénice. Encore que ce trait reste
essentiel pour caractériser l'originalité de Barrés, il semble qu'il se soit atténué avec les années.
A lire les Cahiers, à prendre les ouvrages de Barrés dans leur ensemble, on constate une
véritable richesse de vie intérieure.

751



justice à l'homme Barrés, à l'artiste. A peine pourrait-on peut-être témoigner
une estime plus décidée à cet esthète «presque morbide», qui ne s'est pas laissé

couler dans le néant, qui a contenu son nihilisme par une discipline de volonté,
et reconnaître plus hautement que, si la sensibilité de Barrés échappe à notre
prise comme l'anguille à la main du pêcheur, il a su la diriger, l'affermir, «se

perfectionner en humanité»,1 avec une énergie aussi tenace que subtile.
Le livre de M. Miéville, qui se lit avec facilité, n'est pas de ceux qu'on épuise

à première lecture. Un peu hésitante peut-être au début, sa démarche s'assure à

mesure qu'il aborde des chapitres plus substantiels. Un penseur comme M. Miéville

n'est pas en aussi bonne position pour analyser les principes vacillants du
«culte du moi» que pour analyser ensuite le traditionalisme et le nationalisme
de Barrés, du reste si médiocrement fondés en raison. Il est encore mieux placé

pour apprécier l'aspiration religieuse qui finit par conduire notre égotiste à demi

repenti jusqu'au portail de l'Eglise. La religion de Barrés, combien décevante,
mais si propre à occuper l'amateur de problèmes moraux

Dans ses conclusions, M. Miéville laisse transparaître une conception originale

des rapports de l'homme avec Dieu. Ne se décidera-t-il pas enfin à formuler,
à publier son explication du monde? Les lecteurs de nos dernières revues
romandes savent comme il marque finement de son empreinte les sujets de

philosophie, de politique et de sociologie qui occupent sa patiente méditation. Henri
Miéville appartient à cette famille d'esprits, de tout temps bien représentée dans

nos cantons, qui apportent tardivement au public les fruits rares mais exquise-
ment mûrs d'une pensée libérale et d'une rigoureuse discipline intérieure. Un
volume d'H. Miéville sur Nietzsche viendra bientôt satisfaire ceux que son

Barrés a mis en goût. Sa formation, et son atavisme même, l'ont destiné à

circuler sans vertige sur la ligne idéale qui domine la pensée allemande et la

pensée française. H. Miéville, critique philosophe, unit deux qualités qui, dans

nos cités suisses, étaient autrefois la marque même des grands intellectuels, la

compétence et la discrétion. Pierre Köhler.

1 Ce mot est de M. Miéville (p. 129) auquel 011 ne peut donc pas reprocher de n'avoir pas
reconnu cet aspect du caractère de Barres, mais tout au plus de n'y pas avoir insisté. Mais il
étudiait sa pensée, non sa valeur morale.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion und Verlag: Fretz & Wasmuth A. G. Zürich, Akazienstr. 8, Tel. 45.85o

Druck: Gebr. Fretz A. G. Zürich

752


	Kleine Rundschau

