
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 11

Artikel: Stendhal-Jakob Burckhardt als Entdecker der italienischen
Renaissance

Autor: Simon, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stendhal - Jako h lturckhardt
als Entdecker der italienischen

Renaissance
von Charles Simon

Die bedeutsame Überschrift täusche nicht über den Inhalt eines

Aufsatzes, der vornehmlich bezweckt, auf den eigenartigen
Parallelismus dieses Entdeckertums aufmerksam zu machen unter
Schilderung einer charakteristischen Episode, die wohl nur denjenigen,

welche Stendhal und zugleich Burckhardt genauer kennen,
bekannt ist. Reizvoll wäre die Aufgabe,1 die beiden als Entdecker
der italienischen Renaissance, jeden nach seinem Wesen und Genius,

vergleichend darzustellen: Stendhal, der Psychologe und Moralist,

dem nichts Menschliches fremd blieb, dem die Sitten und
Leidenschaften im großen Zeitalter Italiens und in den von ihm dort
verbrachten Jahren, fast die Hälfte seines Lebens, stets Gegenstand

passionierten Interesses waren, der offene, liebevolle Augen für die

Werke der bildenden Kunst hatte und in ihnen, wie in der Musik,
den Ausdruck der Seele und ihrer Affekte suchte, der tiefgründigste,
zarteste, ergreifendste Romancier französischer Zunge, der
geistreichste Beobachter seiner Zeit und seiner selbst; der andere,

Burckhardt, Geist, Forscher und Künstler von höchstem

Rang, ein feuriges Temperament und eine tiefempfindende Seele,

der hervorragendste Genius in meinen Augen, den die Schweiz ihr
eigen nennt, ausgestattet mit dem schmerzhaften Privileg unerbittlicher

Erkenntnis — wie einst Maohiavelli — und einem Sensorium

für alles Schöne, freien Blickes, dem nichts entging, was zusammen
eine Kultur ausmacht, dem nichts Großes fremd blieb. Am weitesten
offenbart sich der Flügelschlag seines Geistes in den «Weltgeschichtlichen

Betrachtungen». Jede Zeile von seiner Hand trägt das

Gepräge seiner Originalität — das gilt auch von Stendhal, und beide

waren Priester
— an dem Altar, darauf

Lodert die Flamme des Ewig-Schönen,

1 Ich denke dafür an Köpfe wie Werner Kägi, den Verfasser der hervorragenden

Einleitung zur «Kultur der Renaissance» in der Gesamtausgabe von Burck-

hardts Werken, oder Fritz Ernst, dem wir den aufschlussreichen Essai «Die

Schweiz als geistige Mittlerin von Muralt bis J. Burckhardt» verdanken.

690



So scWießt ein Gedicht Burckhardts — «le beau idéal» ist Stendhals
Ausdruck.

Nicht genug (auch das ist ein Motiv dieses Aufsatzes) kann auf
den geistigen Genuß, auf die Belehrung und Anregung hingewiesen
werden, wie sie uns der Verkehr mit diesen faszinierenden Geistern
bringt, von deren Werken es heißt: sie lesen und wieder lesen. Nie
Wlrd man fertig mit ihnen, «ils grandissent toujours», das ist der
Prüfstein wahrer geistiger und künstlerischer Größe. Wer über die
Alpen ins gelohte Land zieht, möge nicht unterlassen, den «Cicerone»
(die Burckhardtsche unverfälschte Ausgabe!) in seine Reisetasche
Zu 8tecken mit den «Promenades dans Rome», gleichfalls ein
köstlicher Cicerone, ein ganz eigenartiges Buch, er wird es nicht bereuen.

Otto Markwart, in der liebevollen, prächtigen, leider unvollendet
gebliebenen Biographie seines Lehrers und Freundes, nennt ihn
den Entdecker der Kunst (und Kultur) der Renaissance und
zugleich ihren klassischen Darsteller. Vor Burckhardt hatte sie Stend-

al entdeckt. Wenn auch dessen sich auf die Kultur und noch mehr
ai,f die bildenden Künste beziehenden Schriften 1 mit dem ein
Oesamtbild der Kultur in Italien in allen ihren Emanationen und
Manifestationen zur Zeit der Renaissance enthaltenden Werken
Burckhardts 2 nicht auf die gleiche Stufe gestellt, ja überhaupt

1 «Histoire de la peinture en Italie», «Rome, Naples et
lorence», «Promenades dans Ro me », dazu das zu zwei Drittel der

e«er Stendhals entstammende Buch seines Freundes und römischen Hausge-
n°ssen, des Genfer Malers Constantin «Idées italiennes sur quelques
' a b 1 e a u x célèbres», das erst vor einigen Jahren ausgegraben wurde; es
ls* ein eigener Genuss, die Phosphorescenz der Ideen und des Stils Stendhals
neben der platten Darstellung des wackern Genfer Malers aufleuchten zu sehen,
h* vielen seiner andern Schriften, auch in seinen Romanen und Briefen sind
2ahlreiche Reflexe seiner die Renaissance betreffenden Beobachtungen enthalten.

Die Kultur der Renaissance in Italien; das geplante Werk

^er die Kunst der Renaissance hat Burckhardt vorbereitet, aber nicht ausge-
ührt mit Ausnahme des die Baukunst umfassenden Teils in der Geschichte
e r Renaissance (s. Kägis Einleitung zur Gesamtausgahe); dazu die gleich

Öach seinem Tode zuerst durch H. Trog herausgegebenen, dann in die Gesamtausgabe

aufgenommenen Beiträge zur Kunstgeschichte von
1 a 1 i e ri und aus den viel später veröffentlichten Vorträgen einige, die

auf Italienische Kunst Bezug haben. Der «Cicerone» erschien 1855, fünf
Jahre vor der «Kultur der Renaissance», er wollte dem Reisenden eine Ueber-
sicht über die wichtigern Kunstwerke Italiens geben. Der 6. Band der Gesamt-
ausgabe hat Teile —Skulptur und Malerei — des von Burckhardt vorbereiteten

erks über die Kunst der Renaissance gebracht.

691



wissenschaftlich nicht verglichen werden können, und Stendhal kein

Forscher, sondern nur ein genialer Dilettant in höherem Sinne war,

mit der Fähigkeit schöpferischer Gestaltung des seelischen
Erlebnisses, so haben beide eines gemeinsam: den künstlerischen Blick,
den glühenden Sinn für das Bedeutende im Geistesleben (von dein

Markwart sagt, er sei «unserer Generation — und nicht zum
mindesten bei den Gelehrten — abhanden gekommen») und im Leben

überhaupt, womit zusammengeht die Ehrfurcht vor der Erscheinung
außerordentlicher Persönlichkeiten. Stendhal wie Burckhardt sahen,

nach Nietzsches Wort, die Kunst unter der Optik des Lebens. Beider
Werke überschreiten die Domäne der Wissenschaft und stehen

unter einem andern Zeichen. Der Glorienschein des Geistes schützt
sie gegen die Vergänglichkeit. Über Forscher, die nur diesen Namen

verdienen, ragen sie empor wie Zypressen über Gebüsch nach dem

grandiosen Bild des Virgil:
Quantum lenta soient inter viburna cupressi.

Wenn bei Burckhardt des Urteils Härte über die Moralität der

Renaissance gemildert wird durch persönliche Sympathie und
Bewunderung vor der unvergleichlichen Entfaltung künstlerischen
Schaffens, wie geradezu beifällig äußert sich die Zuneigung Stend-

hals! Beiden ist gemeinsam der Abscheu vor einseitigen Zensuren
und sittlicher Überhebung geistloser Pharisäer. Diesem horror wird
sich später Nietzsche anschließen; der Begriff des Übermenschen,
den er hinterlassen hat, ist abgeleitet von den großen Charakteren
und Feuerseelen der Renaissance, vor denen sich auch Burckhardt
verneigt; er liebt sie im stillen wie Stendhal, der in der Gestalt
seines Julien Sorel, worin sich sein eigener Geist spiegelt, den faustischer;

Drang und die seelischen Konflikte der Jugend in ergreifender

Weise dargestellt hat: «Den lieb ich, der Unmögliches begehrt»,
ruft Goethe aus durch Mantos Mund und denkt, wie Stendhal, an

Napoleon.
Burckhardt hat Stendhal gekannt. Zwar findet sich nur eine Stelle

über ihn in seinen Werken, eine kurze Fußnote,1 die aber zeigt, wie

1 Kultur der Renaissance, Gesamtausgabe, S. 313. Diese Fussnote, 1. Ausg-

S. 434, ist in der dritten und den folgenden von L. Geiger besorgten Ausgaben
durch die Charakterisierung Stendhals als «scharfen Darsteller der Zustände der

Renaissancezeit» ergänzt worden. Mag der Inhalt des Zusatzes stimmen, so ist

es doch impertinent, eine so persönlich gefasste Note von Burckhardt — «scheint

mir», sagt er — durch einen Zusatz, als wäre er von Burckhardt selbst, zu er-

692



aufmerksam er ihn gelesen und gewiß nicht nur seine berühmten
Romane. «Dieses Raisonnement des geistreichen Stendhal in der
«Chartreuse de Parme» (éd. Delahaye, p. 355), bemerkt er,
scheint mir auf tiefer psychologischer Beobachtung zu ruhen». Die
Fußnote gilt folgender Textstelle: «Die Phantasie ist es auch, welche
hier der Rachsucht ihren besondern Charakter gibt» und bezieht
sich auf einen Passus im Roman Stendhals, der lautet: «Je croirais
assez que l'honneur immoral qu'on trouve à se venger en Italie tient
a la force d'imagination de ce peuple».

Man sieht, wie sich hier der psychologische Scharfsinn und die
Kenntnis der italienischen Seele bei Stendhal und Burckhardt
begegnen; die Achtung, welche Burckhardt vor Stendhals Geist und
Beobachtungsgabe hatte, kommt in bedeutsamer Weise zum
Ausdruck. Ich irre wohl nicht, wenn ich annehme, daß Nietzsche
durch Jakob Burckhardt im Lauf ihrer Gespräche auf Stendhal

aufmerksam gemacht wurde. Wir wissen, wie Nietzsche
Stendhal als einen Glücksfall in seinem Leben gepriesen hat, auch

Burckhardt war ein Glücksfall für ihn und nicht ohne Bewegung
denkt man an die Freundschaft der beiden und an die Trennung
ihrer Wege. Die geistige Verwandtschaft der drei Genien: Stendhal,
Burckhardt und Nietzsche, die aus so vielen Aussprüchen in ihren
Werken hervortritt, findet einen kulminierenden Ausdruck in Burck-
hardts Wort vom Kosmopolitismus «als eine höchste Stufe des

Individualismus», den der «zur höchsten Ausbildung der Persönlichheit

gelangte uomo universale»1 verwirklicht. Alle drei
wären sie vom gleichen Schrecken über unsere Zeit und den Untergang

des gegen Macht und Hochmut der Nation unter Gleichschaltung

der Individuen preisgegebenen Humanismus erfüllt. Von
welchen Gefühlen Burckhardt über die heutige Entwicklung der Dinge
jenseits der Alpen und jenseits des Rheins erfüllt sein müßte,
das entnehme man dem Kapitel XII des schönen Essais von Emil
Dürr «Freiheit und Macht hei Jakob Burckhardt».

*

ganzen. Ueber die Misshandlung des Burckhardtschen Werks in den Geigerschen
Ausgaben haben H. Trog und andere berechtigte Klage geführt. In der Gesaratausgabe

(1930) hat W. Kägi den Text der von Burckhardt durchgesehenen 2.

Ausgabe wieder hergestellt.

Kultur der Renaissance, Gesamtausgabe S. 98 und 99. Burckhardt zitiert
das Wort Dantes: «meine Heimat ist die Welt überhaupt».

693



Wie die erste größere Reise des zwanzigjährigen Burckhardt
nach Überschreitung des Gotthard im Jahr 1838 vor sich ging und
das Italien der Renaissance von ihm entdeckt wurde, das ist in
Markwarts Riographie in der anziehendsten Weise geschildert.

Der siebzehnjährige Stendhal war zum erstenmal nach Italien
über den Großen St. Bernhard im Mai 1800 als Dragoner in der

Armee Bonapartes gekommen und hatte das berühmte Gefecht vor
dem Sperrfort von Bard im Aostatal erlebt. Ein noch größeres
Erlebnis war ihm die Aufführung des Matrimonio segreto in Ivrea. Wie
oft sollte ihn diese liebenswürdige Oper des Cimarosa in seinem
Leben entzücken!

Seine Entdeckungsreise hat Burckhardt in einer Reihe von
Artikeln beschrieben, die als «B i 1 d e r a u s 11 a 1 i e n» (1839) in der

damaligen Basler Zeitschrift «Der Wanderer in der Schweiz» erschienen

und die man im ersten Band der großen Gesamtausgabe (1930)
wiederfindet. Sie sind überaus frisch und voller Charme und geben
erstaunliche Einblicke in den frühreifen Genius des kaum Zwanzigjährigen

mit prächtigen Zügen Burckhardtscher Schreibart und
Darstellungskunst.

Man kann nicht ohne Bewegung seine Beschreibung des Abendmahls
des Leonardo da Vinci lesen; nachdem er den traurigen Zustand
der Freske geschildert, fügt er hinzu: «allein das Bild war einmal
das Höchste, was der Pinsel geschaffen hat und das genügt» — echter
Geist Burckhardts, so auch, wenn er schreibt: «Pisa — diese Stadt
sollte man nur in der reinsten Stimmung besuchen». Und welche
Weite des historischen Blicks, wenn der Jüngling, Napoleons
gedenkend, im Anblick von Marengo ausruft: «Auf diesen Reisfeldern
stiftete der Schlachtengott das Königreich Italien; seit Roms Sturz

zum erstenmal gehorcht Italien, wenigstens mittelbar, einem Herrn!»
Der Höhepunkt der Reise aber ist Florenz und das weihevolle
Erlebnis während eines Gewitters in dem Pantheon der Heroen der

Renaissance, der Kirche Santa Croce. «Es war eine Art von heiligem
Schrecken, schreibt er, den ich während der Betrachtung dieses

Gotteshauses empfand, wenn die Blitze die herrlichen Glasgemälde
auf Augenblicke erhellten, wenn ich, die Fresken des Giotto im
Chor betrachtend, heim Donnern die Scheiben klirren hörte und

dabei bedachte, welche Männer die Schwelle dieser Kirche tot oder
lebend überschritten haben. Hier schritt Arnolfo zwischen seinen

Arbeitern auf und nieder, hier schwebte auf hohem Gerüst der Hirt

694



von Vespignano, der hehre Giotto, hier stand einst Dante und sah
den Künstlern zu, die das neue Prachtgebäude mit ihren Arbeiten
schmückten- Und nun vollends die Gräber das große Marmor-
kenotaphium, das die Florentiner dem einst aus ihrer Stadt vertriebenen

Dante gesetzt haben. Endlich fand ich auch das Grab des
Künstlerfürsten Michael Angelus Buonaroti. Auf dem Sarkophag
trauern Malerei, Skulptur und Baukunst; in allen dreien beginnt
Michelangelo eine neue Ära. Das Gewitter ward noch stärker. Düstrer
ward es, um so heller schienen, wenn es blitzte, die weißmarmornen
Gräber zu leuchten; das Tosen des Donners wallte majestätisch
durch die hohen Schiffe der Kirche; ich aber schritt von Gemälde
Zu Gemälde, von Grab zu Grab und hielt im Geiste manche
andächtige Totenmesse».

Von der gleichen Inbrunst der Gefühle war, in der gleichen Kirche,
27 Jahre vorher, ein anderer erfüllt, Burckhardts Vorläufer in der
Entdeckung der Renaissance, Stendhal, als er, zum erstenmal in
Elorenz, im September 1811 (in seinem 28. Jahr) gleichfalls im
Gewitter nach Santa Croce eilte und in Andacht versank vor den
Gräbern der Unsterblichen, die dort ruhen. Seine ersten Eindrücke hat
er in seinem Tagebuch verzeichnet. Sie waren so stark und nach-
haltig, daß sie viel später in seinem Buch «Rome, Naples et
E 1 o r e n c e» (éd. Champion I, p. 323 ff.) ihren Ausdruck in
leidenschaftlicher Weise fanden- Die Worte Stendhals, welche die

Bergung seiner Seele in Santa Croce wiedergeben, sind es wert, eben-
falls angeführt zu werden; die Parallele mit Burckhardt ist ergreifend,

ich kenne kein Beispiel einer so eigenartigen Konkordanz 1

eines Erlebnisses von ursprünglicher Stärke zweier geistiger Größen.
Beim Anblick der Stadt und der Kuppel des Brunelleschi ruft er aus:
«C est là qu'ont vécu le Dante, Michel-Ange, Léonard de Vinci!
voilà cette noble ville. C'est dans ces murs que la civilisation a re-

eotnmencé; là, Laurent de Médicis a si bien fait le rôle de roi, et

1 Ich habe vor vielen Jahren in der Neuen Schweizer Zeitung darauf
hingewiesen. W. Kägi, in seiner Einleitung zur Kultur der Renaissance, S. XXV, notiert
*Üe «verblüffende Verwandtschaft» von Burckhardts Erzählung mit derjenigen
Stendhals und meint «in jenen Bildern aus Italien des jungen Burckhardt tauchen

blitzartig eine Anzahl von Gedanken auf, in denen man eine Vorahnung späterer
Renaissanceideen erblicken kann». Ein gleiches kann von der ersten Niederschrift

Stendhals gesagt werden: « c'e st dans ces murs que la civil)-
Sation a recommencé».

695



tenu une cour où, pour la première fois depuis Auguste, ne primait
pas le mérite militaire».

Und, nachdem er Santa Croce betreten: «Là, à droite de la porte,
est la tombe de Michel-Ange j'aperçois ensuite le tombeau de

Machiavel; et vis-à-vis de Michel-Ange repose Galilée. Quels hommes!

Et la Toscane pourrait y joindre le Dante, Boccace et Pétrarque.
Quelle étonnante réunion! Mon émotion est si profonde qu'elle va

presque jusqu'à la piété.» Und weiter, nachdem er die Sibyllen des

Volterrano bewundert: «J'étais déjà dans une sorte d'extase, par
l'idée d'être à Florence et le voisinage des grands hommes dont je
venais de voir les tombeaux. Absorbé dans la contemplation de la

beauté sublime, je la voyais de près, je la touchais pour ainsi dire.
J'étais arrivé à ce point d'émotion où se rencontrent les sensations
célestes données par les beaux-arts et les sentiments passionnés. En

sortant de Santa Croce, j'avais un battement de cœur la vie

était épuisée chez moi, je marchais avec la crainte de tomber.»
Stendhal tadelt die lange Inschrift auf dem Grabstein des Machia-

velli in Santa Croce: «Il eût peut-être été mieux de mettre: MACHIA-
YELLI. Les noms de baptême gâtent les inscriptions.1 On sait bien

qu'il n'y a eu qu'un Machiavelli». Diese Bemerkung ist ebenso
charakteristisch für Stendhal, wie die oben angeführten es für Jakob
Burckhardt sind.

Welche Konkordanz und zugleich welcher Kontrast: die anima
Candida des jungen Basler Pfarrerssohns und Studenten der Theologie,

und die Person Stendhals, wie sie sich Goethe, der keine
Kenntnis von ihr hatte, aus dem Inhalt des «seltsamen Buchs»

«Rome, Naples et Florence» zurecht legte: «ein lebhafter Franzose»?

schreibt er seinem Freund Zelter, «passioniert für Musik, Tanz und

Theater» und, nachdem er seine «freie und freche Art und Weise»

erwähnt und bemerkt, wie er «anzieht und abstößt und man ihn
nicht loswerden kann und immer wieder mit neuem Vergnügen
liest», fügt er hinzu: «er scheint einer von den talentvollen
Menschen, der als Offizier, employé oder Spion, durch den Kriegsbesen
hin und wider gepeitscht worden». Wie das stimmt (mit Ausnahme
des «Spions»)!

1810 war Stendhal von der Kampagne in Österreich
zurückgekehrt, er wurde «auditeur au Conseil d'Etat» in Paris, führte das

1 Ein gleiches gilt für die Inschrift auf dem Schillerstein im Urnersee.

696



Leben eines eleganten Dandy, hielt sich eine Maitresse und ein
Cabriolet, aber, nachdem er Urlaub erhalten hatte, eilte er im September

1811 nach Italien, das er seit 1801 nicht mehr gesehen — was
batte er in der kriegerischen Zwischenzeit nicht alles erlebt! Jetzt
durfte er endlich auch Florenz, Rom, Neapel und andere Städte
besuchen. Doch das folgende Jahr führte ihn wieder in den Krieg. Er
mußte mit der Großen Armee nach Rußland ziehen, sah den Brand
von Moskau und nahm teil an dem grauenvollen Rückzug im Winter.

Man kann sieh keinen größern Gegensatz denken als den noch
Jungen Stendhal und den zwanzigjährigen Burckhardt — in Santa
Croce aber waren sie beide von dem gleichen leidenschaftlichen
Affekt erfüllt und gleichsam in Adoration vor der «Sonnenhöhe
•1er Renaissance». Die Konkordanz begreift jedoch nicht allein diese
Episode: W. Kägi weist in seiner oben erwähnten Einleitung, Seite

XXXVI, darauf hin, wie Stendhals Anschauung der Renaissance
derjenigen Burckhardts gerade in ihren kräftigsten, originalsten Teilen

verwandt ist. Viele Gedanken sind ihnen gemeinsam, auch
«die Leidenschaft als die Mutter großer Dinge», gemeinsam ferner
die hohe Ironie, «le coin ironique de la bouche» nach Stendhals
hübschem Wort, und auch bei letzterem trifft es zu, daß Leben und
Leidenschaft in eins gingen, daß Wissenschaft aus dem Lehen floß
und so selber Leben blieb, wie Emil Dürr in feiner Weise von Burckhardt

schreibt. Beide waren beglückt durch den Zauber des

Menschentums der Renaissance, durch die Kraft der freien leidenschafts-
erfüllten Charaktere und beiden eignet eine ganz individuelle
Auffassung der Kunst, woraus ihr Kunstgefühl entspringt, und bleiben

sie beide für diejenigen, denen geistige Bildung echter Art
m der gegenwärtigen Zeit noch ein Bedürfnis ist, ein kostbarer
Schatz. Um so mehr ist es zu begrüßen, daß heute für eine große
Zahl von Werken Burckhardts sowohl wie Stendhals gute und billige
Ausgaben existieren, für den einen in der Krönerschen
Taschenausgabe, für den andern in den von H. Martineau
besorgten Editions du Divan, die in jeder Hinsicht zu loben
sind.

*

Nur einen Ausspruch Burckhardts über Stendhal kennen wir, eine
kleine Fußnote, wie oben angeführt. Wenige in der Schweiz dürften
wohl wissen, daß ein Nachfolger des großen Baslers, der hervor-
ragend8te Kunstforscher unserer Tage, Heinrich Wölfflin, der Ver-

697



fasser wertvoller Einleitungen zu drei Werken Burckhardts in der

Gesamtausgabe, auch über Stendhal einige bedeutsame Seiten
geschrieben hat als Vorwort zu dessen Jugendwerk «Histoire de

la peinture en Italie». Daß diese Seiten bei uns kaum
bekannt sind, erklärt sich daraus, daß sie die von Fr. von Oppeln-
Bronikowski im Propyläen-Verlag 1924 herausgegebene
Übersetzung dieses Werks einleiten, während die Schweizer Leser Stendhals

nach dem Text in der Originalsprache greifen.
In diesem bemerkenswerten, meisterlich geschriebenen Vorwort

charakterisiert Wölfflin in treffender Weise die Natur Stendhals,

der in der Kunst die große Empfindung und starke Persönlichkeit
suchte und sie im Zeitalter der blutigen italienischen Gewaltherrschaft

fand, wo die vielen großen Meister geboren wurden; unter
solchen Umständen gewinne dann auch die Künstler-Biographie eine

neue Bedeutung: das gelebte Leben macht den Künstler. In diesem

Sinne untersucht Wölfflin Stendhals Geschichte der Malerei; aber

er geht weiter, er prüft die Fähigkeit ihres Autors, bildende Kunst
zu erfassen, und hier trennt er sich von ihm, da seine Kunstanalyse
im wesentlichen nur auf die Empfindung eingehe, auf das allgemein
Menschliche, nicht auf das Eigentlich-künstlerische, auf Form und

Darstellung, und Wölfflinsche Kunstbegriffe kommen als Einwand

gegen Stendhals Auffassung der Malerei zum Ausdruck.
Dieses gewichtige Vorwort eines Mannes wie Wölfflin ist ein nicht

gering einzuschätzendes «hommage à Stendhal». Daher die Anregung,
da es in der Schweiz, wo das Interesse für Stendhal zunimmt, schwer

zugänglich ist, die Neue Schweizer Rundschau möge es mit Genehmigung

des Autors reproduzieren.
Wölfflin schließt, Stendhal habe im beginnenden 19. Jahrhundert

das wachsende Verlangen nach Darstellung leidenschaftlicher
Affekte in der Kunst erkannt und die kommende Entwicklung
vorausgesehen, und fügt hinzu: «Für Frankreich hat er recht behalten-

Die «Geschichte der Malerei in Italien» erschien 1817, fünf Jahre

später brachte Delacroix seine Dantebarke zur Ausstellung».
Ein Schlußwort Wölfflins würdig.
Stendhal hatte an Delacroix, dessen Genie er fühlte, die Worte

gerichtet: «ne négligez rien de ce qui peut vous faire grand». Diese

Mahnung ist in Erfüllung gegangen.

698


	Stendhal-Jakob Burckhardt als Entdecker der italienischen Renaissance

