
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 11

Artikel: Die Stellung des Christen zum Staat

Autor: Schindler, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


®'e Stellung des Christen zum Staat1
von Dietrich Schindler

"^^^ènn ich es unternehme, die Stellung des Christen zum Staat

^
zu erörtern, so tue ich es in dem Bewußtsein, üher ein Pro-

j
zu sprechen, zu dessen Behandlung in erster Linie ein Theo-

j zuständig wäre. Aber man kann das Problem schließlich von
er Theologie oder vom Staate her anpacken. Mir ist es einzig und

ln möglich, einige Laiengedanken zu äußern und zwar vom
andpunkt eines Menschen aus, der sich berufsmäßig mit Staatsrecht

und verwandten Wissensgebieten befaßt. Die Beschäftigung
j^it den staatlichen Dingen bietet immerhin vielleicht einen brauchten

Ausgangspunkt für die Behandlung unseres Themas, weil
1CSe Beschäftigung über sich selbst hinausweist. In der Tat, je mehr

111311 i'n die Probleme des Staates vertieft, um so mehr wird
gewahr, daß der Staat nichts Letztes ist, nichts in sich Ruhen-
Abgeschlossenes und Endgültiges, sondern daß er in weitere

Usammenhänge hineingehört. Und zwar gehen gemäß der Doppel-
Natur des Staates diese Zusammenhänge nach zwei Seiten; auf der
mnen Seite ist der Staat verfangen im Irdisch-Dämonischen, im

haften, im Untermenschlichen, auf der andern Seite ist er ebenso
Unentrinnbar auf das Übernatürliche, Hohe, Göttliche hingewiesen,

j
Mehr als je stellt heute der Staat im Zentrum des menschlichen

k
eresses und des menschlichen Schicksals. Konnte man bis vor

Urzem das Staatlich-Politische als ein Lebensgebiet betrachten
n_ en andern, der Wirtschaft, der Kunst, der Wissenschaft usw., so
^trd er heute mehr und mehr zu dem allumfassenden und alles ver-
Schlingenden Ungeheuer, zu einem Leviathan, wie Hobbes den Staat
3c °n 1651 nannte, zum Inbegriff alles menschlichen Gemeinschafts-
e ens überhaupt. Der totale Staat faßt den Menschen nicht nur

^°n außen, sondern auch von innen, er regelt nicht nur sein Ver-
en, sondern beansprucht auch seine Gesinnung. Der Staat im

lntle des Faschismus und Nationalsozialismus will nicht nur Ord-
llungsmacht oder Fürsorgestaat sein, er will zum aufwühlenden,

i V
y °rtrag erstmals gehalten im November 1933 in der Positiv-Evangelischen
^ereinigung ,jer Stadt Zürich. Obschon diese Ausführungen unabhängig vom Vor-

VOtl Prof. E. Brunner, der im Januarheft veröffentlicht wurde, entstanden
' m°gen sie bis zu einem gewissen Grade zu dessen Ergänzung dienen.

663



alles erschütternden, alles in seinen Bann ziehenden Erlebnis

werden. Es gibt keine Höhe und keine Tiefe der menschlichen

Existenz, die nicht dem Staate gehörte. Zu Ende ist nun die «Privatisierung

der Existenz und die Entstaatlichung des Staates», denn m

der nationalsozialistischen Weltanschaung «gibt es nicht den geringsten

Raum für den unpolitischen Menschen» (Hitler). Dadurch, daß

der Mensch so völlig und gründlich dem Staat eingespannt wird, ist

auch das Verhältnis des Christen zum Staat mehr als je brennend

geworden. Aber das Problem ist kein neues, sondern ein mit dein

Christentum untrennbar gegebenes. Es besteht seit seinen Anfängen
und ist nie endgültig und für alle Zeiten gelöst worden, es besteht

in der protestantischen und katholischen Kirche.

Die Stellung des Christen zum Staat wäre nicht so problematisch,

wenn die Bibel, vor allem das Neue Testament, bestimmte
Anweisungen über das Verhalten des Christen zu den politischen Fragen
geben würde. Aber das ist nicht der Fall. Die Äußerungen Christi
und der Apostel sind sehr spärlich, die wichtigste ist diejenige in
Matth. 22, 21: gehet dem Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was

Gottes ist. Und wenn Paulus im Römerbrief (Kap. 13) erklärt, daß

alle Obrigkeit von Gott) sei und daß, wer sich der Obrigkeit widersetze,

Gottes Ordnung widerstrebe, so gibt es anderseits in der
Offenbarung des Johannes eine Stelle (Kap. 12, 3), wo der Staat unter
dem Bild des Drachen-Satans erscheint, und in der Apostelgeschichte
steht (Kap. 5, 29) die Vorschrift, Gott mehr zu gehorchen als den

Menschen. Deutlich genug erscheint die Doppelnatur des Staates in
diesen verschiedenen Bibelstellen. Von Bedeutung sind freilich nicht

nur die Stellen, die sich unmittelbar auf das Staatliche beziehen,
sondern die ganze Haltung des Christentums zu den Beziehungen
von Mensch zu Mensch kann nicht ohne Einfluß auf die Gestaltung
des Staates sein.

Die Spärlichkeit der Bibelstellen über den Staat hat den Katholi-
lizismus nicht gehindert, in einem sorgfältig ausgearbeiteten,
philosophisch-religiösen System dem Staate eine bestimmte Stellung im

göttlichen Weltplan zuzuweisen. Doch kann der Protestant diese

Gedanken, die vor allem von Thomas von Aquino ausgearbeitet
wurden, und eine in ihrer Art allerdings großartige Synthese au®

dem Christentum und der Philosophie des Aristoteles darstellen'
nicht als die christlich allein möglichen anerkennen. Die Stellung
des Protestantismus ist weniger einheitlich, die Schaffung einer

664



taats- und Rechtsphilosophie, wo eines ins andere sich harmonisch
USL widerspricht ihm. Deshalb sind verschiedene Auffassungen

v ertreten worden. Es sollen im folgenden vier typische Standpunkte
Urz dargestellt und kritisiert werden, um an Hand der Kritik die

eigene Auffassung zu skizzieren. Dabei kann von Vollständigkeit
keine Rede sein, weder hinsichtlich der verschiedenen möglichen
Standpunkte an sich, noch mit Bezug auf die Darstellung der ver-
8c "iedenen Auffassungen im einzelnen.

Die beiden ersten der zur Sprache gelangenden Auffassungen
gehen dem Christentum den Vorrang vor der Politik: es handelt sich
Um die pietistische Weltflucht und den täuferischen Radikalismus.

den beiden anderen Auffassungen dominiert das Politische über
('as Religiöse: das Christentum wird verquickt mit einer einseitigen
Politischen Richtung oder — das ist die heute aktuellste Form — '

rn" der staatlichen Ideologie und dem Staat als solchem.
Die Flucht vor deni Staat und der Politik ist ein Standpunkt, den

Christ leicht einnimmt. Er fühlt sich abgestoßen von dem rohen
Betrieb des politischen Lebens, dem brutalen Egoismus, der sich
leit macht, dem Feilschen um Interessen, dem Mangel höherer

Gesichtspunkte; die Art und Weise wie Gegner beschimpft und
^asseninstinkte aufgepeitscht werden, erfüllt ihn mit Entsetzen. Er
''herläßt dieses der Sünde verhaftete Lebensgebiet sich selbst; er
z'eht sich zurück auf die eigene Person und sucht in unmittelbarer
Verbindung mit Gott und in der Gemeinschaft der Gläubigen seine

geistlichen Pflichten zu erfüllen. Staat und Politik sind ihm fremd,
Sle sind eine andere Sphäre; das Reich Christi und das Reich der

^elt haben nichts miteinander zu tun. Für diese Stellung finde
Slch leicht die Rechtfertigung bei Luther, womit nicht gesagt wer
den soll, daß es Luthers persönliche Stellung war. «Christus küm
®*ert sich nicht um Politie». «Wir sollen aber lernen, daß das geist
Bche und weltliche Regiment so weit voneinander zu scheiden sind,
a 8 Himmel und Erde.» 1 Kein Zweifel, daß dieser Auffassung ein
reines und tiefes christliches Empfinden zugrunde liegen kann.

Aber wir haben eine Einstellung nicht nur zu beurteilen nach
den persönlichen Empfindungen, die sie hegleiten, sondern nach
diren Auswirkungen in der Wirklichkeit. Wir haben unserer christ-

Diese und die folgenden Lutherzitate nach Walther Köhler, Luther und das

jUthertuni in ihrer weltgeschichtlichen Auswirkung, 1933, S. 102 ff.

665



lichen Pflicht nicht dadurch Genüge getan, daß wir unser eigenes

Gefühl ins Reine gebracht haben, sondern es kommt auch darauf

an, welches die praktischen Folgen unseres Tuns oder Nicht-Tuns
in der uns umgebenden wirklichen Welt und bei unseren Mitmenschen

sind. Maßgeblich ist nicht nur unsere Gesinnung, sondern

auch die Wirkung unseres Verhaltens. Und was ist nun die Folge

der Staatsflucht des Christen? Es ist ein Freibrief an den Staat,

eine ungewollte Förderung seines brutalen Machtstrebens. Denn

er findet keine Hemmung mehr an den christlichen Forderungen,
die ja einer ganz andern Welt angehören. Der Staat ist nur noch

da um der Sünde willen. Die Welt ist «ein Stall voll böser Buben,

so muß man Gesetze und Obrigkeit haben, Richter, Henker, Schwert,

Galgen und was des Dinges mehr ist, damit man den bösen Buben
wehren kann» (Luther). Das geht so weit, daß das weltliche Schwert

unter Umständen aus Barmherzigkeit unbarmherzig sein muß, ein

Fürst kann mit Blutvergießen den Himmel verdienen. Die Erfahrung

zeigt, daß unter dieser Auffassung der Staat übermächtig
werden, seiner verhängnisvollen maohtpolitisch motivierten Eigengesetzlichkeit

folgen kann, bis er sich schließlich selbst zum Halbgott
aufbläht. Wenn das der Christ widerstandslos geschehen läßt, ja wenn

er das indirekt rechtfertigt mit der Behauptung, er habe mit Politik
nichts zu schaffen, so hat er seine Pflicht nicht erfüllt.

Einen Punkt dürfen wir nicht übersehen, worin sich unsere Zeit

vom Deutschland Luthers unterscheidet: damals war Staat und Obrigkeit

gleichbedeutend, der einzelne Bürger hatte im Staat nichts zu

sagen und so konnte es sich für ihn ohnedies nicht darum handeln,
dem Christentum im Staat zum Durchbruch zu verhelfen. Der Staat

stand ihm gegenüber wie eine Naturmacht, die man nur hinnehmen,
die man nicht beeinflussen kann.

Ganz anders heute, vor allem in der Schweiz. Die Verantwortung
für den Staat liegt nicht nur auf der Regierung, sie liegt auf jedem
einzelnen. Die Regierung kann nicht handeln, wie sie will, denn sie

ist abhängig vom Volk und zum Volk gehört jeder von uns. Durch
die politischen Rechte, Stimmrecht und Wahlrecht üben wir unseren
unmittelbaren Einfluß auf den Staat aus. Wenn wir uns zu
entschließen haben, ob wir zu einem Gesetz ja oder nein stimmen sollen,
ob wir diesem oder jenem Kandidaten unsere Stimme geben sollen,

so können wir wohl häufig christliche Gesichtspunkte zur Geltung

bringen und damit unserer Verantwortung gemäß handeln.

666



Noch in anderer Hinsicht ruft das für uns heute maßgebende
staatliche System verantwortungsbewußtem Handeln des einzelnen
Bürgers. Während der mittelalterliche Mensch in eine bestimmte
Eebensordnung hineingeboren wurde, die seinen freien Entschließungen

wenig Spielraum bot, garantieren die heutigen Staaten — frei-
Beh je länger desto weniger — dem einzelnen eine Reihe von wichtigen

Freiheitsrechten, und zwar gerade auf Lebensgebieten, die für
das Politische Leben, von großer Wichtigkeit sind.

Es sei erinnert an die Religions- und Kultusfreiheit, Pressons

Redefreiheit, Lehrfreiheit, Versammlungsfreiheit, Handels-
und Gewerbefreiheit usw. Nach dem staatlichen Gesetz können wir

er grundsätzlich machen, was wir wollen. Aber wehe dem Staat,
w° wirklich jeder die Freiheiten und Berechtigungen aufs äußerste

ausnützt. Eine innere und äußere Anarchie ist die Folge. Die Frei-
üeitsrechte sind nur dann mit den Notwendigkeiten eines geordneten

Gemeinschaftsleben vereinbar, wenn von ihnen mit höchstem
V •' erantwortungsgefühl Gebrauch gemacht wird. Denn was wir mit
unseren Freiheiten beginnen, geht nicht nur uns selbst an, sondern
wirkt über uns hinaus auf unsere Mitmenschen. Man denke an das

Unheil, das durch eine hemmungslose Ausnützung der Pressfreiheit,

der Redefreiheit, der Handels- und Gewerbefreiheit
angerichtet werden kann. Der verantwortungsbewußte Christ kann
nicht, wenn er etwa Journalist ist, andere in gemeiner Weise
beschimpfen und verdächtigen; er kann keine Lust finden, sich

Popularität und Einfluß dadurch zu verschaffen, daß er an
die niederen Instinkte seiner Leser appelliert. Er kann nicht, um
8einem Blatt einen großen Absatz zu verschaffen, aufgebauschte
Sensationsmeldungen bringen, wenn er sich sagen muß, daß dadurch
•be Beziehungen zu andern Staaten gefährdet werden und sich

allmählich eine Stimmung bildet, die zum Krieg führen könnte. Aber
nicht nur die öffentliche Tätigkeit wirkt auf den Staat, sondern
8elbst unser ganz privates Verhalten kann politische Rückwirkungen
haben. Was wir an Nachrichten und Urteilen über andere
Menden, andere Klassen, andere Völker weitergeben, vor allem unseren

Kindern, kann gut oder verderblich wirken, je nachdem wir
da8 Gute oder Schlechte hervorheben, je nachdem wir im andern
auch einen Menschen sehen, einen Bruder im christlichen Sinn, oder
nur ®in Objekt, an dem sich unsere Leidenschaft, unser Haß, unser
Sensationsbedürfnis entzündet und befriedigt. So ist auch unser

667



privates Leben untrennbar verwoben mit den politischen Dingen;
ob wir wollen oder nicht, ob wir es wissen oder nicht, wir wirken
unaufhörlich auf die Gestaltung des staatlichen Lebens ein und wir
erleiden unsererseits die Einflüsse der Politik in unserem privaten
Leben. Wenn aber diese gegenseitigen Einflüsse schon stattfinden,

so kann der Christ sie unmöglich dem Zufall überlassen, dann muß

er klar blickend in sie eingreifen und sich Mühe geben, seinen

Einfluß im christlichen Sinne auszuüben. Also die Staatsflucht des

Christen ist falsch; ja sie ist, jedenfalls heute, nicht einmal wahrhaft

christlich.
Daraus scheint zu folgen, daß es die Pflicht des Christen sei, den

Staat und das soziale Leben nach christlichen Grundsätzen
umzugestalten. Das führt uns zum zweiten Standpunkt. Denn diese

Forderung kann nun in dem Sinne verstanden werden, daß der Christ

die Aufgabe habe, die biblischen Sätze, so wie er sie auffaßt, radikal
und unvermittelt in die Wirklichkeit des täglichen Lebens
umzusetzen, als ob für den Christen nur die Bibel existierte und alle

andere menschliche Ordnung Schein und Schaum sei. Das war der

Standpunkt der Täufer, die von Luther und Zwingli mit Schärfe

verfolgt wurden. Sie nahmen kein obrigkeitliches Amt an, leisteten
keinen Eid und verweigerten den Kriegsdienst. Sie reizten das Volk

zur Verweigerung der Zehnten, Zinsen und Abgaben auf und lehrten,

«daß alle Güter gemein sind und zusammengeschüttet werden
sollten, und was dann ein jeglicher nötig habe, solle er vom Haufen
nehmen.» Die Täufer lehnten den Staat radikal ab, ihre Lebensspur

lief eingeleisig; Luther hat das Christentum vom Staat
abgegrenzt, aber gerade so den Staat anerkannt; seine Spur war
zweigeleisig. (Nach W. Köhler, S. 105.)

Die Täuferbewegung führt zur Zerstörung nicht nur des Staates,

sondern aller sozialen Ordnung. Denn ihr verhängnisvoller Irrtum
liegt darin, daß sie glaubt, das Neue Testament enthalte ausschließlich

und vollständig alle für das soziale Leben notwendigen
Vorschriften. Also im Gegensatz zu dem vorhin genannten Standpunkt,
der das Reich Gottes vom Staat abtrennt, will dieser das soziale

Leben den vermeintlich göttlichen Geboten unvermittelt
unterwerfen.

Aber das Christentum ist, im Gegensatz zu andern Religionen,
keine Gesetzesreligion. Dort, wo Gesetze notwendig sind — und

das ist im Staat nun einmal der Fall — können diese Gesetze nicht

668



einfach der Bibel entnommen werden. Die Bibel kennt solche
Gesetze nicht, und es ist sehr richtig gesagt worden, daß zum Beispiel
die Bergpredigt nicht ein Gesetz für den Staat ist (E. Brunner). Die
Bibel ist in dieser Hinsicht nicht abschließend und nicht vollständig.
Das Christentum zählt mit dem Bestehen weltlicher Ordnungen,
es schließt sie nicht aus. Es ist uns ja klar, daß viele Lebensgebiete
ibre eigene Gesetzlichkeit haben, die weder christlich noch un-

christlich ist, sondern ganz unabhängig von aller Religion besteht.

Man denke an gewisse Zweige der Wissenschaft, die Mathematik,

Physik, Chemie und an die ganze Technik: die Gesetze, die beim

Bau einer Brücke, bei der Konstruktion einer Maschine beachtet

werden müssen, sind religiös völlig indifferent. Das Christentum

uberläßt diese Gebiete dem Menschen zur freien Verfügung, er

hedarf ihrer, denn ohne diese Wissenschaft und ohne diese Technik

wäre unser Leben unvollständig, ja noch mehr, unser heutiger

Kulturstand wäre gänzlich unmöglich. Was für das Verhältnis des

Christentums zur Naturwissenschaft und Technik gilt, das gilt z u m

Teil auch für sein Verhältnis zum Staat. Auch der Staat ist etwas

begebenes, etwas was wir einfach vorfinden. Er ist für das menschliche

Zusammenleben schlechthin unentbehrlich. Er ist, wie schon

frÜhe christliche Denker erkannt haben, in erster Linie notwendig

Wegen der Sündhaftigkeit der Menschen. Um diese Sündhaftigkeit

einzudämmen, um zu verhindern, daß sie zum Krieg aller gegen alle

frihrt, braucht es nötigenfalls äußere Macht und die Macht kann nur
der Staat sein. Aber der Staat ist nicht nur Schutzmittel gegen die

Sündhaftigkeit des Menschen, er ist noch mehr; er ist überhaupt die

der menschlichen Gemeinschaft entsprechende Lebensform. Die

menschliche Natur ist so beanlagt, daß sich die Menschen aus einem

Naturtrieb heraus zum Staat zusammenschließen müssen. Der Mensch

ist ein zoon politikon, ein politisches Geschöpf; er ist begabt mit einem

appetitug societatis. Und der Zweck, der durch den Staat erreicht

werden soll, ist die Förderung des Gemeinwohls. Durch nichts

anderes als durch den Staat kann es erreicht werden. Das Gemeinwohl

ist mcht unmittelbar göttliches Gebot: es ist aber gleichsam eine

Vorstufe des Reiches Gottes, die vom Christentum vorausgesetzt

wird und deren Erreichung nicht Sache der Kirche, sondern der

tätlichen Behörden ist. Wie der Leib das Gefäß unserer Seele ist,

80 der Staat gleichsam der Körper der menschlichen Gesellschaft,

ein Körper, ohne den die christliche Gemeinschaft und die Kirche

669



ihre irdische Existenz ebenso wenig finden können, wie die Seele

ohne den Leib.
So findet der Christ einen Staat vor mit seiner Eigengesetzlichkeit

und seinem Eigenzweck und sieht bei näherer Überlegung ein, daß

das Christentum diesen Staat durchaus nicht beseitigen will. Aber

jener Eigenzweck und jene Eigengesetzlichkeit sind nicht absolut,

sondern relativ, sie ordnen sich in irgend einer Art dem göttlichen
Weltplan ein. Wie geschieht das? Wie lassen sich staatliche
Notwendigkeit und christliches Gebot miteinander vereinigen? Denn

um irgend eine Vereinigung muß es sich handeln, nachdem
gezeigt worden ist, daß sowohl die radikale Trennung vom Christentum

und Staat als auch die unvermittelte Unterordnung des öffentlichen

Lebens unter die biblischen Sätze unrichtig ist.
Eine solche Vereinigung ist versucht worden von zwei Standpunkten

aus (dem dritten und vierten), die nach der Überzeugung ihrer
Anhänger christliche Standpunkte sind, aber, wie mir scheint, dem

Politischen durchaus den Vorzug geben. Es findet eine äußerste

Annäherung, fast eine Identifikation von Christentum und
Politischem statt und zwar in der Weise, daß etwas Politisches als

zeitentsprechender Ausdruck des Christentums bezeichnet wird. Das

kann sein eine bestimmte politische Einstellung oder der Staat als

solcher.

Eine bestimmte politische Einstellung wird zum Beispiel dann

als besonders christlich betrachtet, wenn eine Staatsform als die vom
christlichen Standpunkt einzig mögliche bezeichnet wird. Geschieht

das zugunsten der Monarchie, so wird jene verhängnisvolle
Verbindung von Thron und Altar hergestellt, die dem Christentum
schwer geschadet hat. Doch das ist heute in keiner Weise aktuell-

Diejenige Verbindung von politischer Einstellung und Religion
hingegen, die bei uns eine Rolle spielt, findet sich in der religiös-sozialen

Bewegung. Hier ist der Versuch gemacht, die Verkörperung des

Christentums in der heutigen Welt im Sozialismus zu sehen. Gewiß

nicht ohne weiteres in der Politik der bestehenden sozialistischen

Parteien, aber doch eben in einem Sozialismus, das heißt in einer

geistigen Einstellung, die in erster Linie politisch und wirtschaftlich
motviert ist. Die Frage, die sich alle Christen zu stellen haben:

«was sollen wir tun, wie sollen wir die Forderungen des Christentums

in die wirkliche Welt umsetzen?», ist hier in einfacher Weise

gelöst: die Wirklichkeit, in der gehandelt werden muß, erscheint von

670



vornherein unter dem Weltbild des Sozialismus, alle konkreten

Vorstellungen über politische und soziale Verhältnisse werden dem

sozialistischen Gedankenkreis entnommen, und dann ist es

selbstverständlich, daß auch die sozialistischen Forderungen zur Hauptsache

unterstützt werden. Aber wenn nun diese Forderungen gleichzeitig

als christliche Forderungen bezeichnet werden, so liegt ein

gedanklicher Kurzschluß vor. Der gleiche Kurzschluß läge vor, wenn

irgendeine andere Richtung, die primär politisch und wirtschaftlich

motiviert ist, als besonders christlich bezeichnet wurde, etwa die

Mittelstands- oder Bauernbewegung. Denn was allen solchen

Versuchen vorgeworfen werden muß, ist, daß sie die Einseitigkeit
ubersehen, die jeder politischen Einstellung innewohnt. Es ist das Wesen

einer politischen Bewegung, vor allem einer oppositionellen und

'm Kern revolutionären, einseitig zu sein, einen Feind zu a en

°der sich gedanklich einen solchen zu kreieren, und häufig Forde-

rungen aufzustellen, die gar nicht erfüllbar sind. Um das tun zu

können, schafft sie sich ein verzerrtes, aber suggestiv wirkendes

Bild der bestehenden Wirklichkeit, um sie möglichst schlecht und

die von ihr versprochene Zukunft möglichst schön erscheinen zu

lassen. Das gehört zur Propaganda, zur Kunst der Massenbeein-

Nussung. Aber es ist ganz unzulässig, dieses parteipolitisch
zurechtgestutzte Bild der Wirklichkeit oder einzelne Züge davon als

objektive Wahrheit zu nehmen, gar zur christlichen Erkenntnis zu

stempeln und jene bösen Stimmungen und vernichtenden Urteile,
die sich daran knüpfen und diee Forderungen, die ihm entspringen,
mit der Weihe des Christentums zu umgeben- Wir verleihen damit

Dingen, die sehr menschlich sind, eine religiöse Wurde und
^

*as viel schlimmer ist — wir ziehen damit das Christentum in die

Niederungen des parteipolitischen Kampfes. Wie soll das Christ
^

tl>m die Welt erlösen, wenn es sich so eng mit einseitiger Partei-

°der Klassenpolitik verbindet?
In diesem Zusammenhang sei auch auf die Broschüre hingewiesen,

die unter dem Titel «Der 9. November in Genf» von der re lgios-

sosialen Vereinigung der Schweiz herausgegeben worden ist. be ten

181 die verhängnisvolle Verquickung von Politik und nstentum
80 deutlich in Erscheinung getreten. Es handelt sich um eine Kampf-

thrift gegen Militärdepartement, Truppen und Militärjustiz Grund-

Haltung und Argumentation sind durch und durch politisch-kampfe-

riscB; sie beruhen auf einer Verkennung staatlicher Notwendig-

671



keiten, sowie auf einer absoluten Voreingenommenheit gegen alle3

Militärische. Nicht das ist das Schlimmste an der Schrift, wohl aber

die Prätention, daß dieser Standpunkt ein spezifisch religiös
begründeter, ein christlicher sei. Nichts kann der Religion und der

Kirche mehr schaden, als wenn in ihrem Namen in politischen Fragen

leidenschaftlich Partei ergriffen wird.

Eng verbunden mit dieser Einstellung ist die Ablehnung der
Landesverteidigung und die individuelle Militärdienstverweigerung aus

religiösen Gründen, für welche die religiös-soziale Richtung eine

besondere Sympathie bekundet. Auch hier zeigt sich eine Haltung
gegenüber dem Staat, die für sich eine besondere Christlichkeit in

Anspruch nimmt. Es liegt ein täuferischer Radikalismus in der

Dienstverweigerung; der Anspruch, das staatliche Gebot zur

Dienstleistung unter Berufung auf das Gewissen zu übertreten, also

eine Auflehnung des Individuums gegen den Staat. Daß der Staat

sich diese Haltung nicht gefallen lassen kann, ist selbstverständlich-
Der Dienstverweigerer selbst bekundet eine völlige Staatsfremdheit.

Seine Haltung beruht, wie mir scheint, weniger auf einer
besonderen Kraft der Überzeugung, als auf einer mangelnden
Erkenntnis der menschlichen Wirklichkeit. Er glaubt, das Problem
des Krieges vom Standpunkt der bloßen Individualethik aus lösen

zu können. Eine solche Privatreaktion auf die Greuel des Krieges
wirkt, trotzdem sie aus reinen Motiven entspringen kann, in ihren
Konsequenzen staatsauflösend. Der Staat aber ist notwendig und

kein Staat kann bestehen ohne Macht, nötigenfalls militärische
Macht. Der Staat erschöpft sich nicht in der Macht, aber er kann
ohne sie nicht existieren. Man kann die Gewalt auf der Welt nicht
dadurch beseitigen, daß man vor ihr die Augen verschließt, wohl

aber kann man sie möglichst eindämmen. Das geschieht dadurch,
daß man sich an die Seite des Staates stellt, jedenfalls so lange, als

er, wie bei uns, diejenige Macht ist, die einzig organisiert, rechtlich
geregelt und rechtlich beschränkt ist, und dadurch die in aller
Macht liegende Dämonie nach innen möglichst einschränkt. Die

Zerstörung des Staates bewirkt nicht die Verwirklichung des Reichs

christlicher Liebe, sondern die Entfesselung der rohesten chaotischen

Gewaltmächte. Der Staat ist, wie vorhin gesagt wurde, gleichsam

der Körper, ohne den die christliche Gemeinschaft auf dieser

Erde ebenso wenig existieren kann, wie die Seele ohne den Leib-

Ein grundsätzlicher Angriff auf einen Staat, der diese Aufgabe zu

672



erfüllen vermag, ist deshalb nicht viel anders zu beurteilen als ein
Angriff auf Leben oder Gesundheit des menschlichen Leibes; er
zerstört den Körper, mit dem die Seele sich mit der Erde verbindet.

Noch ein Punkt der religiös-sozialen Einstellung soll berührt
Werden. In jener Broschüre ist gesagt: «Der Wille zur Gemeinschaft
m«ß anfangen sich zu manifestieren in Form und Inhalt des politi-
SChen Handelns. Der Inhalt, wenn wir so sagen können, ist immer
zuerst der Arme. Das «res sacra miser» (eine heilige Sache ist
er Arine) muß das politische Grundprinzip werden. Für alle

Parteien» (2. Aufl. S. 84/85). Dieser Standpunkt ist falsch, weil er e i n
r°blem des staatlichen Lebens willkürlich herausgreift und zum

^entralproblem erklärt. Selbstverständlich ist die Armut, heute
v°rab in der Form der Arbeitslosigkeit, ein außerordentlich wichtiges

Problem für den Staat und seine Lösung eine der ersten
Aufgaben der Politik. Armut und Arbeitslosigkeit sind pathologische

ustände, Krankheiten des sozialen Körpers, die so gut als möglich
geheilt werden müssen. Aber wenn dies zum Grundprinzip aller
olitik gemacht wird, so besteht alle Wahrscheinlichkeit, daß man

nie aus dem Elend herauskommt. Es erinnert an den Kranken, der
8'ch unaufhörlich mit seiner Krankheit beschäftigt, Dutzende medi-
ztnischer Bücher liest, die ganze Welt nur noch von der Perspektive
Seines Krankenzimmers aus sieht, und gerade deshalb nicht gesund
Werden kann. So werden auch soziale Krankheitszustände nicht
beseitigt, wenn man wie hypnotisiert auf das Übel starrt; so weckt

JUan nicht die heilenden Kräfte. Es ist christliche Pflicht, dem
Nützenden zu helfen und der Staat hat ja heute diese Pflicht zu einem

guten Teil übernommen — und dadurch allerdings aus einer christ-
lc"en Pflicht zu einer neutralen administrativen Angelegenheit

gedacht. Wenn das auch christliche Pflicht ist, so gibt anderseits das

hristentum kein Rezept in die Hand, um soziale Schäden, um Ar-
mut und Arbeitslosigkeit zu beseitigen, so wenig es Rezepte für

Heilung körperlicher Schäden vorschreibt. Gewiß ist auch hier
das Moralische und Geistig-Religiöse von großer, oft entscheidender
Bedeutung. Aber bei der Bekämpfung der Schäden, die sich aus
dem wirtschaftlichen Leben ergeben, müssen doch wirtschaftliche
Littel in vorderster Linie stehen. Deshalb kann man dem Problem
d°r Armut gerade nicht heikommen, wenn man es zum Grundprin-
Z,P aller Politik — die es vorab mit administrativ-praktischen Din-
°en zu tun hat — macht, sondern dann, wenn — es mag banal tönen,

673



ist aber nicht weniger wahr — für eine blühende Wirtschaft gesorgt

wird. Eine positive, aufbauende Politik wird überhaupt nicht die

Bekämpfung von Übeln, oder gar eines einzelnen Übels zum
Grundprinzip nehmen, sondern in erster Linie darauf ausgehen, die

aufbauenden, gesunden, lebensfähigen Kräfte der Nation zu fördern
und sie wird so mehr zur Beseitigung sozialer Übel tun, als durch

deren direkte Bekämpfung, die ja gewiß auch nicht fehlen darf.

Nun soll noch die letzte der vier Einstellungen berührt werden,

sie ist wieder eine unzulässige Annäherung von Christentum und

Politik: die Vergöttlichung des Staates. Es ist eine Einstellung, die

dem Deutschen nahe liegt, als Gegenstück seiner religiösen
Staatsflucht. Hegel hat den Staat als die «Wirklichkeit der sittlichen Idee»

erklärt; die Völker in'ihrer Individualität sind ihm die Werkzeuge
und Vollstrecker des Weltgeistes. Nach Friedrich Julius Stahl ist

der Staat «schlechthin die sittliche Idee, das ist die sittlich-verständige

Gestaltung der menschlichen Gemeinschaft in ihr selbst nach

allen ihren Zuständen, Banden und Zielen...» «Er ist ein sittliches
Reich der Menschen, das aber in dem wahrhaftigen sittlichen Reiche,

dem Reiche Gottes, Grund und Ziel und unsichtbare Bande hat.. •»

Vor allem aber ist im heutigen nationalsozialistischen Deutschland

eine weitgehende Verquickung von evangelischem Christentum
und Staatspolitik festzustellen. Es wird zum Beispiel gefordert
Erziehung nicht nur zum völkischen Staatsbewußtsein und völkischen
Kulturbewußtsein, sondern auch zum «völkischen Gottesbewußtsein»

(Hermann Schwarz, Nationalsozialistische Weltanschauung,
1933, S. 97). So wird also selbst das Gottesbewußtsein nationalisiert
und politisiert. Wilhelm Stapel, der ein Buch «Der christliche
Staatsmann», mit dem Untertitel «Eine Theologie des Nationalismus»
geschrieben hat (2. Aufl. 1932), verkündet darin das Postulat eines

deutschen Imperialismus. «Die Sittlichkeit des Staatslebens ist also

notwendig eine Sittlichkeit des Ruhmes» (S. 236)- «Ruhm im
metaphysischen Sinne ist die wahre Sittlichkeit» (S. 241). Und er fordert
schließlich ein «Imperium teutonicum», eine Art deutsches Weltreich

(S. 246). «Wir Deutsche sind nicht andern Nationen «gleich»

berechtigt. Vielmehr haben wir ein Recht, das sich niemandem
vergleicht» (S. 250). «Der Nationalismus, der das Ergebnis der
französischen Revolution ist, muß überwunden werden durch einen

neuen Imperialismus. Der Träger des neuen Imperialismus kann

nur die deutsche Nation sein» (S. 253). «Wir sind Deutsche, gleich-

674



viel ob Minderheit oder Mehrheit, und als Deutsche sind wir die
Ersten. Wenn in ganz Polen nur zwei Deutsche wohnen würden,
so wären sie mehr als die Million Polen; denn sie sind eben
Deutsche.» «Sind wir die Vormacht und ist der Deutsche, in
welchem Land und Volk Europas auch immer, als der Erste anerkannt,
so wird endlich Ordnung kommen in diesen zerrissenen Erdteil»
(S. 255). «Seht eine marschierende Truppe von deutschen
Jünglingen und erkennt, wozu sie von Gott geschaffen wurden! Krieger
sind sie von Art und Herrschen ist ihr Beruf» (S. 272). Was hier
stoßend wirkt, ist nicht nur diese politische Phantastik, sondern
Vor allem ihre Verbindung mit dem Christentum.

Wenn auch Stapel von Hause aus kein Theologe ist, so ist er nicht
•ninder einflußreich- Auch führende Theologen Deutschlands, wie
Dogarten, haben Religion und Staat in eine Nähe zueinander
gedacht, die dem Christentum verhängnisvoll werden könnte. Im
Wahlsieg der «Deutschen Christen» wurde die sogenannte «Einheit
von Evangelium und Volkstum» zustandegebracht (F. Gogarten, Einheit

von Evangelium und Volkstum, 1933, S. 17). Diese Einheit
bedeutet nach Gogarten «die Einheit von Gesetz und Evangelium. Denn
das Gesetz ist uns in unserem Volkstum gegeben». Hier könne er
Stapel nur schlechtweg zustimmen. (S. 18/19.) Es sei falsch,
anzunehmen, daß es daneben «eine besondere christliche Sittlichkeit
gebe» (S. 19). Dje Aufgabe der Kirche sei, «an der Erkenntnis und

Begründung des Gesetzes zu arbeiten, das dem gegenwärtigen Ge-

Schlecht durch die nationalsozialistische Bewegung in Staat und Volk
wieder konkret begegnet» (S. 21). Daß «dieses Gesetz als sittliches
Desetz, daß es, was dasselbe heißt, als Gottes Gesetz erkannt und rein
erhalten wird, das ist die Angelegenheit der Kirche» (S. 22). Der
Staat bedürfe, «damit sein Herrschaftsanspruch Kraft und

Begründung erhält, der Predigt des Evangeliums» (S. 30). Ist also die

Eirche da, um dem Staat tiefere Begründung und größere Autorität
Zu geben, sind Staat und Volkstum schlechtweg Inkarnationen des

Evangeliums? Ich fürchte, daß bei solchen Auffassungen das

Politische bedeutend wichtiger ist als das Christliche, weil ja das

Politische den ganzen konkreten Vorstellungsinhalt ausmacht. Damit
Werden Volk und Staat gottähnlich, sie werden zu einem Glaubensartikel,

sie fordern vom Menschen nicht nur den Leib, sondern auch

Es steht freilich auch anderes, besseres in Stapels Buch.

675



die Seele. Gott wird zwar nicht geleugnet, aber in Wirklichkeit hat

der1 Staat die Stelle Gottes eingenommen; es sind religiöse Empfindungen,

die ihm entgegengebracht werden. Damit ist der Weg dem

sakralen Heidentum geöffnet. Wie weit solche und ähnliche
Anschauungen im heutigen Deutschland wirklich herrschend sind, soll

nicht untersucht werden. Es bleibe deshalb auch unerörtert, ob

dieses sakrale Heidentum eine Stützung oder nicht eher, auf die

Dauer betrachtet, eine Gefährdung des Nationalsozialismus
bedeutet. Denn die obigen Ausführungen sollten nur dazu dienen, eine

für die unzulässige Verschmelzung von Staat und Religion typische
und jederzeit mögliche Einstellung zu skizzieren.

Auch wenn die Staatsvergötterung nicht geradezu ins Heidentum

umschlägt, so liegt doch ihre Gefahr darin, daß die dunkle Seite des

Staates übersehen wird, sein Machtstreben, seine Tendenz, das

menschliche Individuum zu unterdrücken und andere Staaten zu

schädigen. Man kann diese Seite übersehen, aber nicht beseitigen,
und wenn man den Staat vergöttlicht, so vergöttlicht man, ohne zn

wollen, auch dieses Widergöttliche, Dämonische. Je mehr sich Staat

und Volkstum selbst zum Maßstab des Sittlichen machen, um so mehr

laufen sie Gefahr, den über ihnen stehenden Maßstab christlicher
Verantwortung zu verlieren.

Dabei geht vor allem das Allgemein-Menschliche, Humane
verloren. Das Christentum hört nicht an den Grenzen der Staaten
aufWenn alle Menschen Gottes Kinder sind, ist die Aufteilung der Welt
in Staaten nur etwas Vorläufiges und es ist unchristlich, wie es

Stapel tut, das eigene Volkstum zu einem absoluten Wert
steigern. Für den Christen ist der Mann jenseits der Grenze in erster

Linie ein Mensch und erst in zweiter Linie Angehöriger eines andern

Staates. Der Christ wird deshalb den Haß nie übermächtig werden
lassen und die hochmütige Meinung, zu einem auserwählten Volk

zu gehören, nicht teilen.
Wa3 haben die vier besprochenen Auffassungen gezeigt? Die erste,

daß der Staat für den Christen eine unentrinnbare Wirklichkeit isß

der gegenüber daher die Pflicht christlicher Verantwortung gilt. Die

zweite, daß der Staat seiner relativen Selbstgesetzlichkeit folge11

muß, und daß die biblischen Gebote nicht ein unmittelbar anwendbares

Gesetz für den Staat sind. Handelte es sich bei der Kritik der

beiden ersten Gesichtspunkte darum, die Notwendigkeit des Staat >

zu verteidigen, so mußten beim dritten und vierten Standpunkt die

676



Übergriffe des Politischen auf das Christliche zurückgewiesen
Werden.

Wie steht nun der Christ zum Staat? Er wird sich Rechenschaft
geben über die Doppelnatur des Staates, der auf der einen Seite die
Entbehrliche Lebensform der menschlichen Gesellschaft ist und
arnit auch die notwendige Voraussetzung der christlichen Gemein-

aÜ, daneben aber auch ein dämonisches Wesen, in dessen Namen
"Ur abzuleicht Unrecht geschehen kann. Der Christ wird die gute
eite des Staates fördern und die dunkle eindämmen helfen und,
weit das nicht geschehen kann, für das Üble, das ja aus der

Menschlichen Sündhaftigkeit entspringt, die Verantwortung als
ieksal auf sich nehmen. Er wird als Christ zu allem staatlichen

nd Politischen Geschehen die nötige Distanz wahren. Denn das

tätliche und Politische ist ihm nicht das Höchste, nicht die letzte

^istanz, das Höchste ist ihm Gott. Deshalb kann es ihm gelingen,
as Politische Tun sub specie aeternitatis, aus dem Gesichtspunkt
er Ewigkeit zu betrachten. Von dort aus erkennt er die Relativität

p
er Politischer Strebungen und er wird deshalb allem politischen

anatismu8 fern stehen. Aus jenem Gesichtspunkt wird sich ihm
,UC ^as politische Bild ordnen. Er wird das Wichtige vom Unwich-
Sen, das Dauernde vom Vorübergehenden, das Wertvolle vom
ertlosen unterscheiden.
Wri

^
'e nun, wenn er zu einer ganz konkreten politischen Entscheids

aufgefordert wird. Er wird die Entscheidung treffen, obwohl
Slch sagen muß, daß in den weitaus meisten Fällen eine unmittelbare

Wegleitung aus dem Evangelium nicht zu entnehmen ist. Das

Vangelium enthält nicht für alles Handeln ein Gebot oder ein Ver-
°L sondern es läßt dem menschlichen Handeln weiten Spielraum,

j.
38 yor allem für die Politik. Ja, zahlreiche Gebote des Evange-
"tns' So z. B. der Bergpredigt, lassen sich im politischen Leben

Mhaupt nicht anwenden, ohne Staat und Recht zu gefährden,

j. ^ bann trotzdem der Mensch, der ehrlich Christ sein will, staat-
c 1 bandeln? Das ist nur möglich, weil tägliches politisches Handeln

evangelische Forderung verschiedenen Ebenen angehören. Das

,.e en ^es Christen ist gleichsam ein zweistufiges, die eine Stufe ist

j.e Welt, die andere weist hin auf das Reich Gottes. Wie stehen
«se Stufen in Verbindung? Das läßt sich am besten durch eine Um-

fe'bung klar machen. Man stelle sich ein perspektives Bild vor,
Wa die Abbildung eines Hauses. Die Linien, die am Haus selbst

677



parallel sind, laufen auf dem Bilde in einem gemeinsamen Punkt

zusammen, dem Fluchtpunkt oder perspektivischen Punkt. Dieser

Punkt liegt außerhalb des Bildes, die Bildwirkung hört dort auf»

aber im Bilde selbst entsteht die Perspektive nur dank der Tatsache»

daß die Linien sich dort treffen. Ganz ähnlich im politischen Leben

des Christen. Auch hier hat es einen perspektivischen Punkt, das

sind die radikalen evangelischen Forderungen. Sie liegen außerhalb

der politischen Wirklichkeit, aber sie sind für diese trotzdem von

entscheidender Wichtigkeit. Das praktische Leben sucht sich ihnen

anzunähern, es richtet sich auf sie hin, ohne sie je erreichen zu

können. Aber jene Forderungen geben dem praktischen Leben Haß

und Richtung und Perspektive. Sie sind, um biblische Vergleiche

zu gebrauchen, das Salz oder der Sauerteig; sie ersetzen nicht den

Staat mit seiner relativen Eigengesetzlichkeit, aber sie geben dort,

wo sie anerkannt werden, der Welt einen andern Geschmack, einen

anderen Ton, eine andere Färbung.

Weil dem so ist, kann es für das christliche Handeln in der Politik
keine Rezepte und Formeln geben. Erst bei einer ganz konkreten
Frage in einer ganz konkreten Situation kann entschieden werden,

was christlich und was nicht christlich ist, oder genauer, was sich

mehr oder weniger dem christlichen Ziel annähert. Zwei Beispiele
sollen dartun, wie eine politische Haltung nicht in abstracto,
sondern nur in der konkreten Situation als gut oder verwerflich
beurteilt werden kann. Die Eindämmung des Alkoholmißbrauchs ist

gewiß sehr erstrebenswert. Wenn aber die Alkoholprohibition in

ihren praktischen Auswirkungen ein Verbrechertum großzieht, wie

das in den Vereinigten Staaten von Amerika der Fall war, so wird
sie selbst zum größeren Übel und deshalb wird auch ein christlicher
Politiker ihre Abschaffung zu befürworten haben. Oder das Problem
der Kriegführung. Ein übermütig entfesselter imperialistischer
Eroberungskrieg wird sicher von jedem Christen verworfen werden

müssen. Überhaupt wird der christliche Politiker sein Äußerstes

tun, um den Frieden zu bewahren. Aber heißt das, daß es der Schweiz

verwehrt sein soll, ihr Gebiet zu verteidigen und die Verteidigung
vorzubereiten, um zu verhindern, daß unser Land zum Kriegsschauplatz

fremder Heere wird? Würde nicht denjenigen Staatsmann, der

einer politischen Utopie zuliebe die schweizerische Armee abschaffen

würde, eine viel schwerere christliche Verantwortung treffen
als denjenigen, der vorkehrt, was nach allen politischen Erfahrungen

678



notwendig und dienlich ist? Oder kommt es jemandem in den Sinn,
'en Holländern des 16. Jahrhunderts widerchristliches Verhalten
vorzuwerfen, weil sie sich gegen die unerhörten Unterdrückungen
nnd die Hinschlachtung der Protestanten durch den spanischen Feld-
errn Alba mit den Waffen in der Hand wehrten? Wir sehen, es gibt

ui diesen Dingen kein allgemein anwendbares Rezept. Deshalb tritt
Jeder neuen Lage immer wieder von neuem die Aufgabe an den
nsten heran, sein politisches Verhalten auf die Forderungen des

vangeliums auszurichten. Das ist eine Aufgabe, die nicht nach
ormeln und Abstraktionen gelöst, sondern nur vom lebendigen
•'tischen in einer bestimmten geschichtlichen Situation erfüllt werden

kann. Es ist eine schwierige, verantwortungsvolle Aufgabe. Der
Christ wird nicht vor ihr fliehen. Heute weniger als je, denn die Lage
er Welt ist eine bedrohliche und die Bedrohung kommt vom

Politischen her. Wir bedürfen der Menschen, die, bei voller realistischer
Einsicht in die gegenwärtige politische Lage und frei von aller
doktrinären Verblendung die Fähigkeit besitzen, als Christen der Welt
den Weg zum Frieden und zur Gerechtigkeit zu weisen.

JMe Eidgenossenschaft
von Ricarda Huch

Ricarda Huch, die jahrelang in der Schweiz lebte und durch ihr
Lehen und Werk unserem Lande aufs innigste verbunden blieb, hat
sich vor zwei Jahren auf Anregung des Atlantis-Verlag an den grossen

Stoff einer «Deutschen Geschichte» gemacht, deren erster, in
sich abgeschlossener Band: «Das römische Reich deutscher Nation»
beinahe vollendet ist und im Sommer dieses Jahres zum 70.

Geburtstag der Dichterin erscheinen soll. Die in sich abgeschlossenen
Einzelkapitel sind wie Mosaiksteine eines grossen Bildes, das den
breiten Strom historischen Geschehens in seiner ganzen kulturellen
Mannigfaltigkeit zeigt. Ricarda Huchs Einstellung zu den Gestalten
und Geschehnissen der Reichsgeschichte ist nicht die in Deutschland

seit kurzem so rasch üblich gewordene. Das schöne Kapitel
über die schweizerische Eidgenossenschaft zeigt in seiner edlen

Bildhaftigkeit eindringlich genug, wie Ricarda Huch die grosse Idee
des «Reiches» auffasst. Es ist dasjenige Reich, dessen Erbe in der
schweizerischen Eidgenossenschaft mehr als in irgendeinem anderen
Staatsverband lebendig geblieben ist.

Am Tage der Ungarschlacht im Jahr 955 erhoben sich die ver¬

schiedenen Abteilungen des königlichen Heeres bei Morgentauen,

alle gaben sich gegenseitig den Friedenskuss, schwuren erst

679


	Die Stellung des Christen zum Staat

