
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 10

Artikel: Geist und Gesellschaft

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geist und Gesellschaft
von Hans Barth

I.

Karl Jaspers hat in seiner schönen Gedenkrede auf einen der

größten, vielleicht den größten deutschen Soziologen, auf Max

Weber, die Soziologie bezeichnet als die moderne philosophisch-
wissenschaftliche Form der Selbsterkenntnis. In diesem Aperçu ist

viel Wahres enthalten. Die starke Anziehungskraft, welche die

Soziologie im letzten Menschenalter ausübte, bekundet sich schon allein

darin, daß hervorragende deutsche Theologen, Philosophen und

Nationalökonomen sich im Laufe ihrer Forschertätigkeit dieser

jungen Wissenschaft zuwandten. Namen wie Ernst Troeltsch, Georg

Simmel, Max Scheler, Max Weber, Friedrich von Gottl-Ottlilienfeld

mögen als Zeugen für viele andere genannt sein. Die Frage ist
naheliegend, warum gerade die Soziologie, die Lehre vom gesellschaftlichen

Sein der Menschen, die Funktion der Selbsterkenntnis der

Gegenwart übernommen habe?
Man kann diese Frage mit dem Hinweis auf zwei Tatsachen

beantworten. In der Zeit, um 1900 etwa, als Weber und Troeltsch auf

soziologischem Gebiete tätig zu werden begannen, war die soziale

Frage eine brennende Angelegenheit, nicht nur der Arbeiter als den

Fordernden, sondern auch der Geistigen als den sich für Staat und

Volk mitverantwortlich Fühlenden. Die Erforschung der sozialen

Frage, die Versuche, sie innerhalb der kapitalistischen Wirtschaft

zu lösen, führte notwendigerweise zur Erforschung der kapitalistischen

Wirtschaftsform seihst. Diese Erforschung, an der Weher und

Sombart maßgebend beteiligt waren, erfolgte nun auf Grund einer

bestimmten Voraussetzung prinzipieller Natur. Sie bestand in der

geschichtsphilosophischen Lehre Marxens, daß die geschichtliche

Entwicklung vornehmlich durch den Wandel der ökonomischen
Verhältnisse der Menschen bedingt sei. Die Grundlage dieser
Anschauung bildet die Anerkennung der Vorherrschaft der
NaturüberdenGeist und das Bewußtsein. Marx bezog einen

Teil der Bewußtseinsinhalte nicht auf eine überzeitliche Wahrheih

sondern er bezog sie auf das soziale Sein, das sich im Bewußtsein

widerspiegelte und abbildete.

620



V
^c8cn des sozialen Seins aber ist das wirtschaftliche

a'ten fier Menschen. Marx stellte somit eine Bindung fest
^wischen der Religion, der Philosophie, der Rechts- und Staats-
r nung einer bestimmten Zeit und ihren gesellschaftlich-wirt-

aftlichen Gegebenheiten. Das Werk Webers und Troeltschens,
os esondere «Die protestantische Ethik und der Geist des Kapita-
tsmus» (1904/05) und «Die Soziallehren der christlichen Kirchen
un" Gruppen» (1912) sind ihrem Wesen nach geistige Auseinander-
Ptzungen mit diesem Grundgedanken Marxens. Beide, Weber und

tsch, gingen den Beziehungen nach, die zwischen religiösen
"schauungen und Wirtschaftsformen bestehen. Das Ergebnis ihrer
rschung ist in grundsätzlichem Sinne die Einsicht, daß eine
ochselwirkung bestehe zwischen den gesellschaftlichen und den

geistigen Mächten. Weder Troeltsch noch Weber begriffen diie Re-
°l°nen und Philosophien als Ausdruck oder Spiegelung

gesellschaftlich-wirtschaftlicher Verhältnisse. Die Beziehung der religiösen

Welt zur wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Welt bestancj
®o einer steten Auseinandersetzung der beiden Wirklichkeiten. Die

ee einer Religion drängt zur Gestaltung und Umgestaltung der
rkhehkeit entsprechend der ihr immanenten Sinngesetzlichkeit.

as geschichtliche Leben wird als ein ewiges Ineinander von Idee
u"d Realität begriffen. Man kann diese Problematik in die uralte
Platonische Frage fassen: Wie kommt die Idee in die Realität, wie
erliclit sich die Realität zur Idee?

^
Wir erkennen als Historiker, daß einem bestimmten Zustande

wirtschaftlichen Produktion und des Verkehrs bestimmte gei-
stlge und kulturelle Formen und Inhalte entsprechen. Es sind die
religiösen Anschauungen, die philosophischen Einsichten und die
rechtlich-staatlichen Ordnungen. Mit dieser Feststellung haben wir
aJ,er ''as Gebiet der eigentlichen Soziologie verlassen und sind auf

Spezialgebiet übergetreten: nämlich die Wissenssoziologie. Denn

^ssenssoziologie ist die Lehre von der Seinsverbundenheit des

Jasens. Sie ist die Form, in welcher der historische Materialismus
arxens Eingang gefunden hat in das allgemeine wissenschaftliche

Und geistige Bewußtsein der Gegenwart. Die Soziologie des Wissens
"od hier verdeutlicht sich nun die tiefe Wahrheit von Jaspers

j
°rt " ist allerdings die philosophisch-wissenschaftliche Form

er Selbsterkenntnis unserer Zeit. In dieser Selbsterkenntnis gibt
,ch die Philosophie darüber Rechenschaft, in welchem Umfang

621



Geschichte, individuelle Existenz und Gemeinschaft von geistigen
Mächten und in welchem Umfange sie von ungeistigen, das heißt

im weitesten Sinne von Triebgewalten bedingt ist. Die Einsicht m

das Wesen der Wissenssoziologie ist tatsächlich die Selbsterkenntnis

der Gegenwart.

II.

Der eigentliche Begründer der Wissenssoziologie ist Karl
Marx. Sein berühmtes Wort aus der Vorrede zur «Kritik der
politischen Ökonomie» (1859): «Es ist nicht das Bewußtsein der
Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt, ihr gesellschaftliches Sein,

das ihr Bewußtsein bestimmt,» deckt sich der Form nach durchaus

mit Ludwig Feuerbachs Bestimmung des «wahren Verhältnisses»

vom Denken zum Sein, wie er es in den «vorläufigen Thesen zur

Reform der Philosophie» (1842) ausgesprochen hat: «Das Denken

ist aus dem Sein, aber das Sein nicht aus dem Denken.» Diese

Anschauung enthält nichts Geringeres als das Fundament der
materialistischen Philosophie, deren Grundgedanke
der Primat der Natur, der bewegten Materie vor dem Geist und

dem Bewußtsein ist. Erst die nähere Umschreibung dieses Seins

macht den inhaltlichen Unterschied der beiden Sätze faßbar.
Auch Marxens Erklärung in der «Deutschen Ideologie»: «Das

Bewußtsein kann nie etwas anderes sein als das bewußte Sein, und

das Sein der Menschen ist ihr wirklicher Lebensprozeß» erhält
ihre inhaltliche Verdeutlichung erst durch die Bestimmung dessen,

was wirklicher Lebensprozeß sei. Der wirkliche Lebensprozeß ist

die wirtschaftliche Tätigkeit des Menschen. Mensch-Sein im Unterschied

zum Tier-Sein heißt für Marx, die Fähigkeit besitzen, seine

Lebensmittel selbst zu produzieren. In den «Thesen über Feuerbach»

nennt Marx das Individuum in seiner Wirklichkeit «das Ensemble

der (gesellschaftlichen Verhältnisse». Dies bedeutet erstens, daß

Mensch-Sein immer zugleich und notwendig heißt Mitmensch-Sem
und zweitens, daß gesellschaftliche Verhältnisse wirtschaftliche
Verhältnisse sind, das heißt Vorkehrungen zur gemeinschaftlichen
Produktion des eigenen «materiellen Lebens». Die gegenseitig6

Bindung der Menschen gründet für Marx weniger in geschlechtlich-
triebhaften Beziehungen, als vielmehr in der Notwendigkeit, ge"

meinsam zu wirtschaften. Die Produktions- und Verkehr s Verhältnisse

machen den wirklichen Lebensprozeß aus. Wird dieses wirk-

622



•che Sein ins Bewußtsein erhoben, so entsteht nichts anderes, als
e*n Abbild des realen Seins und seiner Ordnungen. Auch diese
Ansicht drückt nur die erkenntnistheoretische Überzeugung des
Materialismus aus. In diesem Sinne sagt Lenin in seinem Werk
«Materialismus und Empiriokritizismus» (1909): «Für den Materialisten
sind unsere Empfindungen Abbilder der einzigen und letzten
objektiven Realität. .» Lenin leugnet also, was auch Marx tut, die

alatat des Geistes im Sinne einer dualistischen Philosophie,
istige Inhalte können somit nur begriffen werden, indem man

SIe Versteht als Beziehungen zur Wirklichkeit der Natur, der bewegten

Materie. Die «Formen des Bewußtseins», als da sind Religion,
Moral und Philosophie, sind «ideologische Reflexe und Echos dieses
Lehensprozesses». Damit ist das Wort gefallen, das seit Marx in
der Geistesgeschichte eine führende Rolle zu spielen berufen ist:
der Begriff der Ideologie.

Wenn man von Bacons Lehre von den Idolen absieht, so wurde
er Begriff «idéologie» von Destutt de Tracy geschaffen, der.

ein Anhänger des Condillacschen Sensualismus, in einer «Sience
es idées», eben der «Ideologie», den Versuch unternahm, die
een auf letzte einfachste Sinneseindrücke zurückzuführen. Marx
gréait unter Ideologie die Gesamtheit der religiösen Formen und

echtsanschauungen, der Moralen und Philosophien. Ideologie ist
der ganze «geistige Überhau», der sich über einer konkreten sozia-
en Ordnung erhebt. Religion und Politik sind nur «Formen» der

«wirklichen Motive» eines Zeitalters. Diese wirklichen Motive aber
sind üie wirtschaftlichen Interessen. Wenn also «die herrschenden
Oedanken» in jedem Zeitalter «die Gedanken der herrschenden

lasse» sind, so darf an sie ein Maßstab der objektiven Wahrheit
nicht gehalten werden. Ideologien sind weder wahr noch falsch, sie
drücken vielmehr einen konkreten politisch-wirtschaftlichen
Tatbestand

aus. Sie dienen seiner Rechtfertigung und Verklärung.
Oer Geist hat kein Sonderdasein und keine Eigenmacht. Er ist

Reflex der sozialen Wirklichkeit. Er ist Ideologie. Soll aber politischen

Zielen entsprechend die Wirklichkeit verändert werden —
Und Marx kommt es ausschließlich darauf an, die Wirklichkeit zu
verändern, nicht sie auszudeuten — so ist es vollkommen sinnlos,

'deologischen Überbau Veränderungen vornehmen zu wollen,

^nderung bewirkt allein die Revolution von unten, der
rosturz bestimmter sozialer Ordnungen. Ein Einwand gegen den

623



historischen Materialismus scheint auf der Hand zu liegen. Er

wurde im sozialistischen Lager seihst erhoben und von Hendrik de

Man in seiner «Psychologie des Sozialismus» (zweite Auflage, 1927)

ausgesprochen. Marx selbst stammt nicht aus der proletarischen
Welt, er ist bürgerlichen Ursprungs. Auch der Sozialismus, der
Marxismus, ist «bürgerlichen Ursprungs». «Die sozialistischen Lehren
sind ganz andern Quellen entsprungen als dem Klasseninteresse
des Proletariats. Sie sind Produkte nicht der Kulturnot der
Proletarier, sondern des Kulturreichtums von Gebildeten aus bürgerlichen

und aristokratischen Kreisen.» Man hätte ja auch daran
erinnern können, daß Marx nie an der Wissenschaftlichkeit seiner
Lehren zweifelte. Er mußte also eine sachgemäße Erkenntnis des

geschichtlichen Geschehens für durchaus möglich und in seiner

philosophischen Forschertätigkeit für verwirklicht halten. Das setzt

aber voraus, daß er selbst einen objektiven Maßstab der verstandesmäßigen

Erkenntnis uneingestandenermaßen anerkennt, daß er an

eine überzeitliche, von der sozialen Gegebenheit unabhängige
Vernunft geglaubt. Der Marxsche Rationalismus findet nirgends eine

größere Bestätigung als in dem philosophischen Werke Lenins,
in der Untersuchung über «Materialismus und Empiriokritizismus»-
Die Eigenart dieses Buches besteht in der ungeheuren Wucht, mit
welcher Lenin allen philosophischen Agnostizismus, Relativismus
und Subjektivismus bekämpft. Wer sich zu solchen Lehren bekennt,
«ist in den Sumpf der reaktionären Philosophie hinabgeglitten»-
Lenin hält vielmehr am Begriff der objektiven, also allgemein
verpflichtenden Wahrheit fest, und zwar besteht diese Wahrheit als

wissenschaftliche auf Grund der «Übereinstimmung zwischen dem

die Natur abbildenden Bewußtsein und der im Bewußtsein
abgebildeten Natur». Daß das Bewußtsein die Natur abbildet, ist die

metaphysische Voraussetzung, die Lenin macht und die pragmatisch
dadurch erhärtet wird, daß «der Erfolg der menschlichen Praxis
die Übereinstimmung unserer Vorstellungen mit der objektiven
Natur der von uns wahrgenommenen Dinge bestätigt». Zwischen

Ideologie, als bloßem rechtfertigenden Überbau, und Ideologie als

Wissenschaft — beides sind Ideologien, insofern sie Bewußtseinsinhalte

sind — besteht sowohl für Marx als auch für Lenin ein

tiefgreifender Unterschied. Die politische Ideologie, welche die

Gedanken der herrschenden Klasse ausdrückt, hat mit objektiver
Wahrheit und Wissenschaft nichts zu tun. Die Ideologie als Wissen-

624



se aft aber verkörpert objektive Wahrheit, die von den Klassen-
mteressen nicht abhängig ist.

Zusammenfassend sei festgehalten: der historische Materialismus,
essen philosophisches Fundament erkenntnistheoretisch der

Sensualismus, metaphysisch der Materialismus ist, unterscheidet zwei
einsschichten, einmal den Unterhau: die Wirklichkeit der

Produktions- und Verkehrsverhältnisse der ursprünglich im
gesellschaftlichen Zustande lebenden Menschen; und dann den Überbau:
die geistige Welt des Bewußtseins, die Abbild der Natur, Reflex
der sozialen Wirklichkeit ist und die nur dem Unterhau
entsprechende klassenmäßig bedingte Interessen rechtfertigt, allen-
falls religiös verklärt und in ihrem Bestand gewährleistet. Der
«Demiurg des Wirklichen» ist, wie Marx in der zweiten Auflage
zum «Kapital» (1873) sagt, nicht der Geist; denn das Ideelle ist
n,chts anderes als «das im Menschenkopf umgesetzte und übersetzte
Materielle».

Dieses Unterbau-Überbau-Verhältnis bleibt charakteristisch für
a le wissenssoziologischen Arbeiten.

III.
Pareto, Scheler und Mannheim (um die bedeutendsten Vertreter

wissenssoziologischer Forschung zu nennen) haben von Karl Marx
die Einsicht übernommen, daß Religionen, Philosophien, Moralen,
Staats- und Gesellschaftslehren als Bewußtseins-Gegebenheiten
»inner und überall bezogen sind auf ein gesellschaftliches Sein. Und
zwar wird durch diese Bezogenheit eine Abhängigkeit des geistigen
Uberbaues der Ideologie vom wirtschaftlich-politischen Unterbau
hergestellt. Im Unterschiede zu Marx, der in den ökonomischen
Verhältnissen das Wesen des Unterbaues erblickte, erweitern Pareto
Und Scheler die Seinsgrundlagen der Ideologien, indem sie die Ge-
8amtheit der Triebe (der Ernährungs-, Fortpflanzungs- und Machttriebe)

als wesentlichen Bestandteil des Unterbaues betrachten.
Nun ist das Geistige nicht mehr Wiederspiegelung der Wirtschafts-
0rdnung, es ist auch bezogen auf die triebhaften Mächte des
Unbewußten. Es ist ein umfassender Begriff von Leben, der nunmehr
die Rolle des Unterbaus übernimmt.

Der größte Wegbereiter dieser Auffassung war Friedrich
Nietzsche, auf den sich denn auch Scheler und Mannheim be-

625



rufen. Auch ein Vergleich von Nietzsches und Paretos philosophischen

Lehren bringt eigentümliche Übereinstimmungen zutage-
Nietzsche hat bekanntlich in seinen Fragmenten «Über das Pathos

der Wahrheit» (1872) und «Über Wahrheit und Lüge im
außermoralischen Sinne» (1873) den Intellekt zu einem Mittel zur Erhaltung

des Individuums gemacht. Die Tätigkeit des Verstandes hat

mit Erkenntnis von Wahrheit nichts zu tun. Seine Hauptfähigkeit
als Instrument des Lebens besteht vielmehr darin, das von Natur

aus schwache, im Kampfe ums Dasein daher benachteiligte
Lebewesen durch Verstellung zu schützen und zu erhalten. Der Intellekt
ist ein «Hilfsmittel», das dem «unglücklichsten, delikatesten,
vergänglichsten Wesen beigegeben ist.» «Seine allgemeine Wirkung ist

die Täuschung». Die Wahrheiten sind Illusionen, von denen man

vergessen hat, daß sie welche sind, und im «Fragment über die Lüge»

(1873) sagt Nietzsche: «Die Fundamente alles Großen und Lebendigen

ruhen auf der Illusion». Worte, erklärt der Sprachphilosoph
Nietzsche, sind «Abbildungen des Nervenreizes in Lauten».
«Begriffe entstehen durch ein Gleichsetzen des Nicht-Gleichen». Sie

enthalten nie einen adäquaten Ausdruck der Realität; sie bleiben

anthropomorphistische, anschauliche Bilder, Vergleiche. Die
Wissenschaft ist nichts anderes als «die Begräbnisstätte der

Anschauungen». Bei Nietzsche (zum mindesten in einem Teile seines

Werkes, beileibe nicht im ganzen) ist die gesamte geistige Welt ein

illusionäres Gebilde. In den Moralen und Religionen haben jene

Täuschungen einen Niederschlag gefunden, die das letztlich eine

große Faktum verhüllen: daß der Wille zur Macht das Wesensmerkmal

alles Lebens ist. Nietzsche wird als Kulturkritiker zum
unvergleichlichen Zerstörer von Lügen und Selbsttäuschungen, die in den

Religionen und Moralen als Ausdruck von Ressentiment gegen das

ungebrochene starke Leben ihr Scheindasein führen.
Die Brücke von Nietzsche zuVilfredoPareto, dem Lehrer

Mussolinis, ist leicht zu schlagen und noch leichter zu begehen-
Pareto hat eine Soziologie des Wissens in seinem «Trattato di sozio-

logia generale» (1915/16) niedergelegt, ja man kann sagen, daß

seine Soziologie nicht anderes sei als eine groß angelegte
Ideologienlehre. Pareto will die Soziologie begründen nach dem «modèle

de la mécanique céleste». Damit ist der naturwissenschaftliche

Grundzug von Paretos Arbeitsweise angedeutet. Ebenso wie die
Naturwissenschaft der Gegenwart es ablehnt, das Wesen und den

626



lund der Dinge und ihrer Bewegungen zu erforschen, ebenso
sucht Pareto nur nach den Übereinstimmungen, welche die
Tatsachen darbieten, nicht aber nach ihrem metaphysischen Gehalt.
Diese Übereinstimmungen nennen wir Gesetze. Es kommt ihnen
aber keine Notwendigkeit zu. Diese Gesetze sind nur Hypothesen,
die dazu dienen, eine mehr oder minder große Zahl von Tatbeständen

zusammenzufassen. Eine einzige gegenteilige Erfahrung führt
Zu einer Umformung der Hypothese. Erfahrung und Beobachtung
der Tatsächlichkeit ist das oberste Ziel von Paretos gesamtem
Schaffen. In seiner metaphysikfeindlicheii Haltung muß Pareto die
Möglichkeit der Erkenntnis des Wesens der Dinge in Abrede stellen.
Nous ne connaissons pas l'essence des choses».
Die Elemente von Paretos Soziologie gibt uns eine Analyse der

Menschlichen Handlung.1 Eine Handlung enthält drei Bestandteile:
einmal kennzeichnet sie ein äußerer Verlauf, der als faktische Ver-
anderung der Außenwelt sinnlich faßbar ist (B), dann eignet ihr eine
oeistige Begründung oder Rechtfertigung. Die Handlung als
körperlicher Vorgang ist hegleitet von einem individuellen Bewußt-
8einszustand und -inhalt. Denn das Bedürfnis nach logischer Recht-
ertigung ist nach Pareto ein Grundphänomen der menschlichen

Natur (C), und endlich liegt ihr ein allgemeiner «état psychique»
Zugrunde, indem sich Gefühle des Ehrgeizes, des geschlechtlichen
Neriangens, der Kampflust, des Willens zur Macht niederschlagen,
in der landläufigen Meinung wird nun angenommen, daß die äußere
Handlung eine Folge aus einer vorangegangenen logischen Begründung

oder moralischen Rechtfertigung sei. Das heißt: die Ideologie
bestimmt und leitet die äußere Handlung, sie ist deren Ausfluß,
deren Folge. Allein, der wirkliche Sachverhalt ist ein anderer: die
äußere Handl ung hat ihren Ursprung und ihren Kraftquell nicht in
der Ideologie, sondern im état psychique, in den « r e s i d u i ». Die
Ideologie versieht nur nachträglich die Handlung mit dem Schein
der Wissenschaftlichkeit oder der moralischen Berechtigung.
Ideologien sind Fiktionen, Illusionen, pseudo-wissenschaftliche Gebilde,
die keinen Wahrheitswert haben, sondern die ihren Sinn darin er-
«ehö'pfen, über die wahren Beweggründe des Handelns hinwegzutäuschen.

,p

1

Ueber Pareto vergl. G. H. Bousquet «Vilfredo Pareto, Sa vie et son œuvre»
aris 1928); Heinz 0. Ziegler «Ideologienlehre» im «Archiv für Sozialwissen-
aft und Sozialpolitik», Bd. 57 (Tübingen 1927).

627



Pareto unterscheidet logische und nicht logische Handlungen,
auf den nicht logischen baut sich das ganze soziale Leben auf. Sie

zerfallen wiederum in zwei Klassen: die «residui» (Marxens Unterbau

kehrt als Triebsystem wieder) und die «derivazioni», die dem

Überbau, der Ideologie, entsprechen. Die «residui» als die
triebmäßige Grundlage sowohl des Einzel- als auch des Gemeinschaftsdaseins

sind im historischen Prozesse das Konstante, Unveränderliche,

Ewig-Wirksame. Die «derivazioni» sind die vergänglichen,
veränderlichen Ideologien, die dem geschichtlichen Leben den

Schein von Zielstrebigkeit und Entwicklung verleihen. Eine
Wahrheitsfrage kann an eine Ideologie nicht gestellt werden; denn

Ideologien sind nützlich oder schädlich, nie wahr oder falsch. Sie

bilden moralische Verbindlichkeiten zum Zwecke, daß eine
bestimmte soziale Ordnung nicht nur rein machtmäßig, sondern auch

geistig gewährleistet sei.

IV.

Die beiden deutschen Denker, die sich um eine grundsätzliche
und allseitige Klärung der wissenssoziologischen Probleme bemüht
haben, sind Max Scheler und Karl Mannheim. Da trotz
gewissen Übereinstimmungen in der Grundhaltung mannigfaltige
Verschiedenheiten in den Anschauungen dieser Forscher bestehen,
möchte ich die Darstellung ihres Werkes trennen. Einige
Gemeinsamkeiten seien immerhin vorweggenommen. Scheler unterscheidet
bekanntlich Kultursoziologie von Realsoziologie. Die erstere sollte
das «vorwiegend» geistig bedingte und auf «ideale» Ziele gerichtete
Sein und Handeln der Menschen umfassen, während letztere die

«vorwiegend» durch Fortpflanzungs-, Nahrungs- und Machttriebe
bedingten Veränderungen der Wirklichkeit zu begreifen hat.

Das Verhältnis der Idealfaktoren zu den Realfaktoren, deren
Zusammenwirken erst den geschichtlichen Prozeß bildet, bestimmt
Scheler durch sein Gesetz von der Ordnung der Wirksamkeit der
Ideal- und Realfaktoren. Es lautet in seiner kürzesten Form: «Je

reiner der Geist, desto machtloser im Sinne dynamischen Wirkens
ist er in Gesellschaft und Geschichte.» Wer wollte ausmachen,
welchem Denker, Marx oder Scheler, folgende Sätze ihre Entstehung
verdanken? «Ideen können überhaupt nichts ausführen. Zum
Ausführen der Ideen bedarf es der Menschen, welche eine praktische Ge-

628



t aufbieten.» — «Der Geist als solcher hat ursprünglich keine
^Pur Kraft, diese seine Inhalte auch ins Dasein zu setzen Erst

t.W0 t'eeu sich mit Interessen, Trieben vereinen, gewinnen sie
"re ' Macht und Wirksamkeitsmöglichkeit.» Das erste Wort

stammt von Marx (Marx-Engel-Nachlaß, Band 5, S. 225), das zweite
n Scheler, es steht in «Die Wissensformen und die Gesellschaft»

(1926).

Mannheim definiert die Wissenssoziologie als Lehre von der Seins-

gCr ur,denheit des Wissens.1 Er unterscheidet ebenfalls Sein und
cvvußtsein. Dem triebhaften und wirtschaftlichen Sein der Gesell-

t ist eine bestimmte Geisteshaltung zugeordnet. Scheler und
annheim übernehmen von Marx die Unterbau-Überbau-Lehre. Und

le übernehmen sie in dem ausgesprochen Marxschen Sinne, wo-
nach dem Unterbau geschichtlich und soziologisch die Vorherr-

c b a f t über den Überhau zukommt. Hatten nun aber Marx und
mn an iler objektiven wissenschaftlichen Wahrheit als einem

Uinvollen und möglichen Ziel nicht gezweifelt und hatten sie ferner
"r ü'ie bürgerliche Lebens- und Weltanschauung, Staat- und Ge-

Schaftsphilosophie als Ideologie, das heißt als einen durch
asseninteressen bedingten Überbau begriffen, so beginnen nun-

teehr Scheler und Mannheim, die Gesamtheit der Wissenschaften
der bürgerlichen und sozialistischen Welt- und Lebensanschauung

au ihre Seins- und Interessenbedingtheit hin zu prüfen.
ie Wissenschaftlichkeit, die nicht nur Marx und Lenin, sondern

anch dem neunzehnten Jahrhundert, sofern es sich an einem
naturwissenschaftlichen Erkenntnisideal orientierte, eigen war, wird nun
® 8 Täuschung, als nützliche Ideologie enthüllt. Es zeigt sich näm-

jc b daß die Begriffe des «naturwissenschaftlichen Gesetzes» und

^es ^Lebens», wie sie im neunzehnten Jahrhundert aufgestellt wur-
n' mit der Wirklichkeit, der Natur, nicht nur nichts zu tun haben,

sondern in hervorragendem Maße von unmittelbar praktischen Yital-
lnteressen der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft bestimmt
W'aren. Man kann die Schelerschen Gedanken vergröbernd und

er vereinfachend wiedergeben in folgender Zusammenfassung:

Karl Mannheim «Ideologie und Utopie» (Bonn 1929), seine übrigen

10
.r'^ten 81nd angeführt in der Bibliographie zu seinem Beitrag «Wissenssozio-

S'e» im «Handwörterbuch der Soziologie» (Stuttgart 1931), herausgegeben von

pp.
C<^ Vmrkandt. Ferner Mannheim «Die Gegenwartsaufgaben der Soziologie»

11 Uhingen 1932).

629



Wenn der Mensch, dessen stärkster Trieb der Wille zur Macht ist, die

Natur seiner Herrschaft botmäßig zu machen strebt, so ist das nur
möglich unter einer Voraussetzung, nämlich der, daß sie berechenbar,

das heißt, daß sie erkennbaren und damit anwendbaren Gesetzen

unterworfen ist. Dieser Wille, die Natur zu beherrschen, schuf die

Gesetze, die es dem Menschen ermöglichten, sich die Natur zu
unterwerfen. Und damit wurde der am Beginne der Neuzeit von Bacon

formulierten Aufgabe der menschlichen Wissenschaft, «durch
Erkenntnis der Welt den Menschen die Herrschaft darüber zu
verschaffen», ihre Erfüllung zuteil. Ähnlich verhält es sich mit dem

Begriff «Leben». Wird Leben nach dem Vorbild Herbert Spencers
als beständige «Anpassung innerer an äußere Bedingungen»
bestimmt, so ist sein Charakter als Reaktivität und damit irgendwie
als Berechenbarkeit festgelegt. Berechenbarkeit aber ist die

Voraussetzung von Beherrschung und Leitung. In Schelers Wissenssoziologie

setzt jene fruchtbare und furchtbare Analyse der neuzeitlichen
Geistes- und Sozialgeschichte ein, deren Anfang mit dem Zusammenbruch

des christlich-platonisoh-aristotelischen Kosmos des Mittelalters

zusammenfällt. Wir suchen zu hegreifen, nicht wie es

gewesen ist, sondern weshalb es so gekommen ist, wie es heute ist.

V.

Was leistet die Wissenssoziologie als wissenschaftliche Disziplin?
Und was für einen Sinn hat sie im Geistesleben der Gegenwart? Es

ist Karl Mannheims großes Verdienst, die gesamte Problematik

der Seinsverbundenheit des Denkens auf ihre grundsätzlichen
Gehalte zurückgeführt zu haben. Die Geisteslage der Gegenwart
und der allerjüngsten Vergangenheit findet Mannheim charakterisiert

durch den Umstand, daß die Sphäre des «Historisch-Sozialen»
als unmittelbarste Realität erfahren und erlebt wird. Die
«Diesseitsorientierung» des Denkens der Gegenwart und die

«Empiriefrömmigkeit» des modernen Menschen, beides Vorbedingungen

für die Herrschaft des philosophischen Positivismus 1®

19. Jahrhundert sind der Ausdruck der Verlagerung des

Realitätserlebnisses aus der geistigen in die soziale und ökonomische Sphäre.

Diese Verlagerung machte es möglich, den «gesamten ideologischen
Uberhau in Abhängigkeit zum soziologischen Sein zu bringen» und

«die Totalität eines Weltanschauungssystems in ihrer Abhängigkeit

630



vom Sein aufzuzeigen.» Die Wissenssoziologie wird bei Mannheim
2u einer «völligen Destruktion aller spirituellen
Elemente.» Sie bedeutet «die Relativierung des Seinstranszendenten

auf die ewige Wirkform der Triebstruktur.» Mannheim gibt
die Vorstellung einer Wahrheit-an-sich-Sphäre «als eine störende,
durch nichts zu rechtfertigende Hypothese» auf.

Die Wissenssoziologie stellt die Behauptung auf, daß sieh der
Erkenntnisprozeß de facto keineswegs nach immanenten sinnlogischen

Entfaltungsgesetzen entwickelt, sondern daß an entscheidenden

Orten außertheoretisohe Faktoren die Entstehung und Gestaltung

des jeweiligen Denkens bestimmen. Sie behauptet ferner, daß
diese «Seinsfaktoren» in Inhalt und Form, in Gehalt und Formulie-
rungsweise die konkreten Wissensgehalte entscheidend formen. Es

sind also, so wird gelehrt, im Erkenntnisvorgang lebendige, willensmäßige

Kräfte und Einstellungen, nicht nur des einzelnen erkennenden

Individuums, sondern auch der im Individuum wirkenden
kollektiven Triebe und Tendenzen wirksam. Die Weltauslegungsarten,
die Welt- und Lebensanschauungen überhaupt «entpuppen sich,
wenn man ihre sozialen Hintergründe rekonstruiert, als geistige
Exponenten im Kampfe bestimmter um die Weltbeherrschung
ringender Gruppen.» «Die scheinbar rein theoretischen Parteiungen
gehen im Lichte der wissenssoziologischen Analyse meistens auf
weltanschauliche Verschiedenheit zurück; diese aber sind in ihrem
Gegeneinander unsichtbar gelenkt von der Antithetik und Konkurrenz

konkreter sich bekämpfender Gruppen». Damit ist nun in letzter

Deutlichkeit die innere Tendenz der Wissenssoziologie
ausgebrochen: es geht um eine Zerstörung der geistigen
Elemente im umfassendsten Sinne des Wortes,
öie sozialen wirtschaftlich-politischen Gegensätze sind die Grundlage

für die geistigen und philosophischen Gegensätze. In dieser
Lehre hat der allmählich voranschreitende philosophische Prozeß
der Zurückführung des Geistes und seiner Inhalte auf das Sein, und
jeder bestimmten konkreten geistigen Haltung und Form auf seine

konkrete Seinsgrundlage ihren Abschluß gefunden. Die Gegensätze
Und Kämpfe im Leben selbst sind das Maß und die Ordnung aller

geistigen Auseinandersetzungen.
Niemand wird grundsätzlich in Abrede stellen, daß außertheoretische

Faktoren im Erkenntnisvorgang mitbeteiligt sind. Für das

gesamte Gebiet der mathematischen Philosophie trifft diese An-

631



nähme freilich kaum zu. Dagegen ist nicht zu bestreiten, daß die

Geschichtswissenschaft die Gesellschafts- und Staatslehre, die

Nationalökonomie, Metaphysik und Religion, sofern sie Erkenntnis
erstreben, diesem Gesetz der Seinsverbundenheit und Abhängigkeit
vom Sein unterworfen sind. Es ließe sich allerdings die Frage aufwerfen,

ob die Wissenssoziologie nicht eine Korrektur des fehlerhaften,
weil durch Seinsfaktoren beeinträchtigten Erkennens zu gehen in der

Lage wäre. Ist es uns nämlich möglich, die Fehlerquelle einer
Erkenntnis festzustellen, so kann die Größe des Fehlers im Ergebnis

berücksichtigt werden. Diese Berücksichtigung kann sich als

Elimination des Fehlers selbst auswirken und somit die objektive Wahrheit

annäherungsweise gewährleisten. Aber auch diese Möglichkeit
wird durch die Wissenssoziologie radikal verbaut. Die Unterscheidung

einer Wahrheit-an-sich-Sphäre, eines platonischen Ideenkosmos

also, und der realen, veränderlichen empirischen Welt ist ja m

wissensoziologischem Aspekt selbst wieder nichts anderes als die

Weltdeutung und Weltanschauung eines Zeitalters, das die vita
activa von der vita contemplativa grundsätzlich schied, und die vita

contemplativa sogar ethisch und philosophisch höher wertete als die

vita activa. Der Erkenntnisakt ist eben in wissenssoziologischer Sicht

ein Organon der Lebensdurchdringung eines bestimmt gearteten
Vitalwesens in einem bestimmt gearteten Lebensraume. Erkenntnis,
auch wissenschaftlich-philosophische Erkenntnis ist nicht Zweck an

sich selbst, sie hat vielmehr nur instrumentale praktische Bedeutung,

sie ist Hilfsmittel des Lebens, um mit Nietzsche zu sprechen-
Aber auch die Wissenssoziologie vermag der Philosophie das ihr

ureigene Pathos, das Pathos der Wahrheit, nicht zu rauben. Der

Sinn der Philosophie ist und bleibt wahre Erkenntnis. Die
Wissenssoziologie macht die Seinsverbundenheit des Denkens zum
metaphysischen Prinzip. Alles Denken ist relativ auf das Sein, aber es

gibt als letztes reales Sein nur das Sein der Triebe, die sich in Er-

nährungs-, Fortpflanzungs- und Machttriebe aufspalten. Diese Seins-

schicht der Triebe bestimmt vorwiegend, um mit Scheler zu sprechen,
das ganze geschichtliche und soziale Leben. Woher aber weiß die

Wissenssoziologie, daß das ökonomische Sein, der Wille zur Macht

und Art- und Selbsterhaltung das Sein überhaupt sind? Die

Überspannung des Prinzipes der Seinsverbundenheit des Denkens
vernichtet die Existenz anderer Seinssphären: die Problematik
der Religion, die Gottesfrage, die, wie Em'

632



Brunner im «Mittler» mit Recht sagt, die einzig
wirklich ernsthafte Frage ist, hat im Bereich der
Wissenssoziologie keinen Sinn. Weder Pareto, noch Scheler, noch
Mannheim können die religiösen Fragen als wirkliche Gegenstände
philosophischer Besinnung anerkennen.

Es liegt im Wesen der wissenssoziologischen Fragestellung
beschlossen, daß man an den Forschern und Begründern dieser
Disziplin ihre eigene Denkweise erprobt. Was wäre dann Wissenssoziologie

anderes als jene Selbsterkenntnis, von der Jaspers sprach?
Was bedeutet es denn, wenn wir mit Pareto Religion und Philosophie
als derivazioni, als pseudowissenschaftliche Ableitungen und
Illusionen betrachten? Was heißt es, wenn wir mit Scheler dem Geist
nur die Fähigkeit, im geschichtlichen, sozialen Prozeß hemmend und
enthemmend, nicht aber schöpferisch und führend einzugreifen,
zusprechen? Was bedeutet es, wenn Mannheim die Sphäre der objektiven

Wahrheit leugnet? Es bedeutet mit Pareto, Scheler und Mannheim

anzunehmen, daß alle geschichtliche Bewegung, das Leben des

Individuums und der Bestand der Gemeinschaft ursprünglich und
umfassend von den Triebmächten bestimmt werden. Scheler strebte
m seinem Spätwerk nach einer Trieblehre. Pareto hat sie in seiner
Darstellung der «residui» zu geben versucht, Mannheim verweist
auf die Triebpsychologie Siegmund Freuds. Pareto erblickt in der
Geschichte ähnlich wie Nietzsche nichts anderes, als eine ewige
Wiederkunft des Gleichen. Die Geschichte ist eine «circolazione
degli eliti». Sie ist der «Friedhof von Aristokratien». Pareto lehnt
es ab, von Fortschritt und Entwicklung in der Geschichte zu
sprechen. Ihr letzter Sinn ist immer der gleiche: der Aufstieg neuer
Schichten zur Herrschaft, der Kampf um die Macht, um die Gewalt
Unterhalb der Gemeinschaft ist ihr wesentlichstes Merkmal. Wer
aber schaltet den Begriff der Entwicklung als einer auf ein Ziel
gerichteten Bewegung aus der Geschichte aus? Mag man nun diese

Entwicklung im Sinne Hegels begreifen als ein Wachsen im
Bewußtsein der Freiheit, oder als eine immer neu geforderte
Entkleidung, die der Mensch auf Grund seiner Freiheit für oder gegen
e,n konkretes politisch-ethisches Ideal zu treffen gezwungen ist.
Wer aber schaltet, so sei noch einmal gefragt, den Begriff Entwicklung

aus der Geschichte aus? Doch nur derjenige, der an der
Zukunft irgendwie verzweifelt. Denn es ist ein Grundgesetz der

wissenssoziologischen Disziplin, daß nur aufstrebende, ungebrochene

633



Schichten ein Ziel, das die Geschichte verwirklichen soll, vor sich

haben. Wer arriviert ist, besitzt keine Fortschrittsideologie. Es ist
das Kennzeichen des politischen Konservativismus, das Recht neuer
konstruktiver Ideen zu leugnen.

Begreift man die Wissenssoziologie in ihrem grundsätzlichen Sinne

als Ausdruck unserer eigenen «Geistes»haltung, so ist sie nur zu

charakterisieren durch jenen harten, aber gerechten Vorwurf, den

Theodor Haecker gegen Max Scheler erhoben hat. In ihr bekennt
sich, einmal mehr für unsere Zeit, der Verrat am Geist.
Betrachtet man die Wissenssoziologie in geistesgeschichtlichem Sinne,

so bedeutet sie die radikale Umkehrung des christlichen

antiken Seinskosmos. Die Realität der Ideen
und die Irrealität der Materie hat umgeschlagen in die Realität der

Materie und die Irrealität der Ideen.
Wenn die Philosophie der Gegenwart wenigstens ein Ergebnis

erarbeitet hat, so dürfte es wohl in der Einsicht zu erblicken sein,

daß die Mächte — Geist, Triebe, soziale Verflechtung und Gliederung

— die das Menschsein ursprünglich ausmachen, nicht aufeinander

zurückgeführt werden können in dem Sinne, daß das Gesetz

einer Macht, sei es das der Triebe oder das des sozialen Lebens,
alle übrigen Mächte ihrem innern Aufbau nach forme. Diesen Weg
hat ja auch Scheler bereits beschritten. Am meisten Ursache, sich

gegen die Unterbau-Überbaulehre zu wehren, haben Religion und

Religionsphilosophie. Denn sie sind in ihrem Dasein in Frage
gestellt, wenn ihre Inhalte abhängig gemacht werden von irgendeiner
Trieb- oder Gesellschaftsstruktur.

Gerardus van der Leeuw hat in seiner «Phänomenologie der
Religion» (1933) erfolgreich den Nachweis zu erbringen gesucht, daß

religiöse Phänomene es immer und überall mit einer Macht zu tun
haben, aber mit einer Macht, die nicht von dieser Erde stammt.

634


	Geist und Gesellschaft

