
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 9

Artikel: Was ist deutsch?

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was ist deutsch?
von Erich Brock

Diese Frage war für das deutsche Volk von jeher schicksalshaft.

Im Maße wie in ihm die Instinkte schwächer und verwirrter
sind, bedurfte es desto mehr bewußter Wegleitung durch ein
festergriffenes Ideal, das ihm Haltung, Wissen um sich selbst und Ideologie

vorzeichnen — ja in mancher Hinsicht erst Wesenhaftigkeit
und Substanz erschaffen sollte. Wie groß die Schädigung dadurch ist,

daß weder Instinkt noch Denken klar zu einem solchen Ziele
gelangte, ermißt sich leicht bei einem Blick auf Frankreich, das im

ganzen so sicher von diesen beiden Seelenkräften in Eintracht auf

seine innem und äußern Ziele hingelenkt wird. Heute sehen wir uns

wieder einem Versuche gegenüber, jene Anfangsfrage zu beantworten,

welchem jedenfalls umfassender Wille und eisernes
Zweckbewußtsein nicht abzustreiten sind. Friedrich Sieburg mag uns nachher

mit seinem neuen Buche1 für diesen Versuch stehen, da er einer

heute unschätzbar einflußreichen Ideologie eine stilistisch fesselnde

und gedanklich über dem heutigen Durchschnitt zulängliche Form

gibt. Er sagt: «Die Deutschen sind an dem Tag ein Volk geworden,

wo zwischen ihnen eine vollständige Einigkeit darüber besteht, wag

deutsch ist und was nicht.»
Alles, was in der Welt zu sich selbst gelangt, tut es am Gegensatz-

Deutschland ist seit etwa 200 Jahren in diesen Bewußtwerdungs-
prozeß im engeren Sinne eingetreten. Es gab da Zeiten, wo es sich

geistig in großer Fülle und Souveränität seiner Art fühlte; mit der

Gerechtigkeit des Reiches konnte eis da die Rolle des Fremden für
sich und sein Bewußtsein positiv werten. In andern Zeiten kämpfte
es atemlos gegen eine Übermacht fremder Werte um eine
Fußbreite, darauf es selbst zu sein. Die Zeiten waren voll Bitterkeit,
Drang, Ungerechtigkeit, haßvoller Ablehnung. So war es im 18.

Jahrhundert vor der Heraufkunft Goethes, so nach dem Weltkrieg. Die

hauptsächlich zivilisatorische Vorkriegszeit hatte auf dieser Ebene

höhere Gemeinschaften mit den andern Völkern vorgetäuscht, die

sich dann nicht als haltbar erwiesen; die Front der westlichen Staaten

gegen Deutschland im Kriege war ausdrücklich auf Grund
gemeinsamer Werte (Vernunft und Humanität) gegen einen Wert-

' «Es werde Deutschland», Societätsdruckerei, Frankfurt a. M.

546



unbotmäßigen gebildet, der zur Anerkennung jener gebracht werden
mußte. Die furchtbare Unruhe des Nachkriegs-Deutschlands war
mindestens ebensosehr wie auf materielle Not auf seine innere
Standpunktlosigkeit zurückzuführen. Die Werte des Westens hatten
sich im Friedensverträge als überhebliche bloßgestellt. Sie waren
inhaltlich unzugänglich und als «feindlich» gekennzeichnet. Eigene
und angemessene waren nicht gefunden. Denn es herrschte Klarheit
darüber, daß es nicht darum ging, einzelne morsche Positionen
durch andere, tragfähigere zu ersetzen, sondern daß die Lösung
uur auf Grund gewonnenen Bewußtseins über die Andersheit der
grundlegenden Formen des Denkens und Erlebens selbst zu
erboffen war. «In Deutschland geht so etwas wie die Bildung neuer
Werte, eigener deutscher Werte vor sich» (Sieburg).

In welcher Richtung nun der Inhalt dieser «deutschen Werte»
gesucht werden müsse, ergibt zunächst das Nein zu den geltenden
Werten des Westens: Vernunft und Humanität. So kämen wir schnell
auf die alten Entgegensetzungen von Dynamik gegen Statik, Wer-
den gegen Sein, Romantik gegen Klassik, Instinkt gegen Verstand,
Blut gegen Hirn, Fülle gegen Einheit usw. Diese Dinge sind ja
keineswegs neu und gerade in den letzten Jahren wieder bis zur
Erschlaffung abgehandelt worden. Innerhalb eines jeden Volkes
bat es diese Polaritäten gegeben; schon in der großen Eröffnungsantithese

abendländischen Denkens bei Heraklit-Parmenides kamen
S1e zu hochgradigem Bewußtsein; nun aber sollen sie einen nahezu
absoluten Gegensatz umschließen zwischen Deutschland und dem
Westen. Hören wir wieder Sieburg darüber. Für ihn ist deutschem
Henken die Vernunft «eine Denkform unter vielen». Was
den Deutschen zuinnerst davon scheidet, ist seine «Lust, in die
Tiefen des Abgrundes zu blicken». Damit «entziehen wir uns den
Wertmaßstäben fast der ganzen übrigen Welt». Zu eigengewachse-
m*r Festigkeit kann uns, deren Instinkt für Nahrung und Gift ver-
8agt, nur Wille und Bewußtsein helfen. Die Alternativen der zentral
Politisch lebenden Nation, welche die Funktion aller Wertgebiete
übernimmt und allen Geist gebieterisch auf sich bezieht, belehrt
mis nun über das national Nützliche und Angemessene, welches zu-
S'eich nur das ideell Normative ist und allen autonomen Geist zum
Werrat stempelt.

Hier scheint ein Problem mit Zuversicht übersprungen: Kann
man, wenn der Lebensinstinkt so geschwächt ist, ihm von außen her

547



durch Bestimmung des Artrechten zu Hilfe kommen? InderTat
kann der Natur der Sache nach das Bewußtsein sehr wenig

tun, um etwas Artrechtes, etwas echt Deutsches, echt Französisches

usw. auf irgendeinem Gebiete hervorzubringen. Das Bewußtsein
kann nur das schlechthin und überhaupt Wahre, Gute, Schöne,

Kechte, Menschliche, Richtige, Heilige usw. sich zum Ziel setzen;
dies alles gibt es ja tatsächlich dann zwar nur in den nationalen
Ausprägungen, jedoch nur wenn diese nicht selbst den letzten Gegenstand

der Bemühung bedeuten. Wenn ein starker, organischer
Instinkt hinter dem Bewußtsein steht, so wird man darnach
hinzutreten können und feststellen: dies ist inso- und sofern eine höchst

kennzeichnende deutsche, französische usw. Äußerung,
Hervorbringung, Gestaltung usf. Niemand kann also bewußt deutsche

Kunst, Sittlichkeit, Denkform, Religion zu Ziel und Richtschnur

setzen; kein großer Schöpfer des nationalen Geisteslebens hat das

getan. Je mehr es einer dennoch tut, desto mehr wird er in rohen

Naturmerkmalen, in äußerlicher Beziehung und Einordnung hängen
bleiben und die wirkliche Fülle menschlichen Gehaltes verfehlen-
Damit fällt auch das Vertrauen zum Staate, in dieser Richtung
zentrale produktive Einflüsse ausüben zu können (— besonders wenn

ihm wie von Sieburg die Aufgabe gestellt wird, für eine im Wesenskern

bestehende Schwäche der Volksart durch Einziehung fester

Formelemente einzuspringen, die aus solcher Zweckgesinnung heraus

doch äußerlich bleiben müssen). Ist in tieferem Sinne Chaotik

für ein Volk kennzeichnend, so läßt sie sich nicht durch staatliche

Nützlichkeitsüberlegungen abschneiden.
Verzichtet man nun im Interesse der unverfälschten Artgerechtig-

keit deutschen Wesens auf solch äußerliche Verfestigung, so bleibt
zurück jene grenzen-, ziel- und ruhelose Bewegtheit, die Sieburg
besonders in ihrer Unseligkeit so schön schildert. Wenn der In1'

perativ des Artrechten auch ihr gegenüber unvermindert gelten

soll, so erneuert sich die Gefahr, zum Ziele zu nehmen, was nur

der äußere Durc'hgangszustand einer innen ganz anders gerichteten
Zielstrebigkeit ist und ohne diese gar nicht zustande kommt. Denn

Unruhe und geistige Bewegtheit bewußt zum Ziel zu nehmen, ist

an sich unmöglich. Der Geist wird nur unruhig durch ruhende

Dinge, die er zu hoch über sich sieht, und in Bewegung ist er nur

durch ein Ruhendes, das ihn aus der eigenen Ruhe heraus in Be"

wegung bringt. Wer die Unruhe sich selbst vorsetzt, gelangt gar

548



nicht erst in echte Bewegung, sondern höchstens in ein sich schnell
erschöpfendes Hinundherschwanken.

Es ist typisch, daß man heute mit besonderer Liebe die autonome
Bewegtheit als Eigengesetzlichkeit des deutschen Geistes in der
Bildenden Kunst nachzuweisen unternimmt. Denn in ihr ist
Ruhe und Gezieltheit anscheinend material- und sinnbedingt
gegeben, und darum muß es besonders auffallen und anziehen, hier
die gegenteilige Tendenz am Werke und sich ihr Recht nehmen zu
sehen. Unstreitbar hat niemand sich größere Verdienste run die
Erkenntnis der Sonderart der deutschen Kunst erworben als Heinrich

Wölfflin. Er bediente sich dabei besonders der ungemein
fruchtbaren und einflußreichen Polaritäten, die er in seinen

«Grundbegriffen» aufgestellt hatte, und die, ganz grob geredet, auf
nähere Bestimmung von Klassik und Romantik in der Kunst hinausliefen.

Es lag nahe, im großen und ganzen (tatsächlich
entgeht Wölfflin auch hier im einzelnen jedem systemwiitigen
Doktrinarismus) nun die deutsche Kunst, um wiederum abzukürzen,
mit der Seite des «Romantischen», die italienische mit der des

«Klassischen» zu vereinerleien. Dies ist die Grundmeinung des letzten

Buches von Wölfflin «Italien und das deutsche Formgefühl» —
obschon, wie einem Geist von diesem Range gegenüber nochmals
Betont werden muß, die Fülle und Unbefangenheit der Anschauung
auch hier alle bloße Schematik fernzuhalten vermag. Das Werk
Bedeutet die Aufgipfelung des seit Ende des letzten Jahrhunderts
anschwellenden Bestrebens, die Grundartung der deutschen Kunst
nicht mehr von der italienischen aus als Minderung, Trübung, Zu-
•"ückbleiben zu begreifen, sondern als eigene, positive, inkommensurable

Kategorien. Belegen wir nun dies durch einige Anführungen
aus dem Buche: «In der deutschen Architektur ist verglichen mit
t^er italienischen ein Rest von Dumpfheit, Schwere, Ungelöstheit.
Nur sind das keine Unvollkommenheiten der Geschmacksbildung,
sondern eine andere physische und metaphysische Grundeinstellung.
• • Das Vollkommene für uns muß aus dem Grunde des Unvollkommenen

sich erhohen haben, und wir werden diese Schönheit immer
iur als eine werdende, nicht als eine fertige zu genießen imstande
6ein Wenn der runde Schaft eines Bogenträgers an der Freibur-
Ser Kaufhaushalle ohne Absatz in die Mauer übergeht, so ist das eine

Dumpfheit, unter der wir nicht leiden. Für uns Deutsche ruht eben

m diesem gebundenen Wesen Glück und Schönheit, und eine völlig

549



freie italienische Säulenarchitektur lag ganz abseits des Wünschbaren,

ja überhaupt des Vorstellbaren Der Norden behielt selbst

da, wo es sich um Ausdruck eines ganz freien und gelösten Daseins

handelte, einen Rest von Schwere und Ungeformthedt, ja wollte ihn
behalten Sollen wir sagen: der Trieb zur fertigen, in sich ruhenden

Gestalt bleibe bei uns im Stoff stecken, bevor er sich ganz
befriedigt habe? Aber das wäre ein falscher Ausdruck, da ja jenes

Ziel gar nicht als Wunschziel vorhanden ist. Vielmehr erleben wir
die dumpferen Bindungen der Form, das Ringende und Werdende

statt des Reifen und Vollendeten als ein Glück, dem gegenüber die

satte italienische Schönheit uns zwar auf Augenblicke als Befreiung
erscheinen kann, wo wir aber immer in die dunkleren Sphären des

Ungesättigten zurückzutreten das Verlangen haben.»

Solche Ausführungen haben natürlich ein volles Recht gegenüber
einem rationalistischen Vulgärklassizismus, der seit dem Verlust
des Stilempfindens im Volke die populäre Anschauung unter allen

Wandlungen der Geistesgeschiehte unwandelbar beherrscht,
tatsächlich aber wie Sieburgs «Vernunft» nur eine Denkform unter
vielen ist. In höheren Bezirken wird jedoch von dem so

herausgestellten deutschen Ideal problematisch, ob es wirklich durchaus

positiv ist — sobald man nämlich mit letzter Rücksichtslosigkeit den

Maßstab der Qualität' an die Werke der deutschen Kunst
überhaupt legt. Da muß man denn den Mut haben, der Tatsache ins
Gesicht zu schauen, daß hier fast alles — auch wenn man alle
Maßstäbe wie Harmonie, Formvollendung, «Schönheit» beiseite läßt»

die romanistischen Ursprungs verdächtig sind — zweiten Ranges

ist. Um dieser Tatsache zu entgehen, müßte man schon — ein
Instinkt, der stellenweise tatsächlich zugrunde zu liegen scheint — the

Loslösung der deutschen Kunst von den Maßstäben der romanischen

nur darum betreiben, um damit jeder Vergleichsmöglichkeit mit der

Qualitätshöhe von deren besten Werken zu entgehen — oder gar»

da Vollendung, Klarheit und Gradlinigkeit mit Recht nicht länger

absolut gelten sollen, den Spieß umdrehen und aus falscher R°"

mantik alle Kunstwerke genau im Maße ihrer NichtVollendung»

Wirrnis und Gehemmtheit hochschätzen, ja den verhinderten Künstler

grundsätzlich höher stellen als den, der Gelingen fand. Die

Strebung ist schon seit Jahrzehnten unverkennbar, in der deutschen

Kunst alles im Verhältnis wie es häßlich, unbeholfen und verkrampft

ist, herb, innerlich und tief zu finden.

550



Liegt diese Zweitrangigkeit der deutschen Kunst nun daran, daß
der deutsche Geist an und für sich eine Sache zweiten Ranges wäre?
Das natürlich nicht. Die Verhältnisse sind da nur individuell zu
beurteilen. Die deutsche Kunst als Ganzes ist zweitklassig, obwohl sie
zweifellos einige Werke durchaus ersten Ranges umfaßt. Die
französische Kultur als Ganzes ist zweifellos ersten Ranges, obwohl sie
aus ihrer human-gesellschaftlichen Grundeinstellung keinen einzigen

Geist durchaus ersten Ranges hervorbringen konnte. Dann aber
kommt hier noch eine ganz zentrale Verursachung in Frage. Als
formales Gesamtkennzeichen der germanischen Kulturen läßt sich
wohl die Richtung von innen (vom Ich, von Gedanke und Phantasie)
nach außen feststellen, während dieselbe bei den romanischen
Kulturen von außen (von der Gestalt und Gebärde) nach innen geht.
Damit ist keine vor der andern werthaft ausgezeichnet, sobald man
sieh des Vorurteils entsehlägt, daß das Innere a n sich dem
Äußeren überlegen sei; und zu dieser Klärung kann gerade der
größte deutsche Denker verhelfen, Hegel, der immer mit Leidenschaft

die «bloße», in sich bleibende Innerlichkeit als Nichts, als
kraft- und wesenlos bezeichnete; sie werde erst in der äußeren
Gestaltung sie selbst. Damit ist ohne weiteres inhaltlich gegeben, auf
Welchen Gebieten die Kernbezirke der großen Kulturen sein werden.

Der Deutsche wird fast als seine Domäne die Musik behaupten,
Wo das Äußere irgendwie unmittelbar beim Inneren ist und dies
kaum aus sich herauszutreten braucht, um jenes zu werden. Von
der Vorherrschaft der Innerlichkeit aus ist dann eine gewisse
Einseitigkeit, aber auch die Größe der deutschen Philosophie gegeben,
Welche in einem bestimmten Sinn erst die eigentliche Philosophie
18L zu der die der anderen Völker beinahe nur eine Propädeutik
bedeutet. Denn Philosophie ist im Kerne nicht allein ein Nachdenken
über die Dinge im allgemeinen, sondern vor allem die Richtung
des Geistes auf sich seihst, und darnach die Erkenntnis der Dinge
Unter unaufhörlicher Miteinbeziehung der menschlichen Innerlichkeit,

des Ichs als Form aller für Menschen erkennbaren Äußerlichkeit

In (jer bildenden Kunst ist der Vorrang des Ausgehens vom
Äußern nicht voll umzuwenden. Man hat zwar auch das versucht.
Lirich Christoffel schreibt unter Bezugnahme auf Wölfflin im
Qktoberheft der «Deutschen Zeitschrift» in einem Aufsatz
«Deutsches Formgefühl»: «Während die italienische und die spa-
oische Kunst von der wirklichen Körperlichkeit ausgehen und das

551



Bild aus dem Leben in eine geistige Unberührbarkeit und in den

Raum des Glaubens emporläutern, ist das deutsche Bild seinem

Ursprung nach geistig und fern und verdichtet sich aus seiner
unwirklichen Idee zur Nähe der Natur. Der bildende Seelentrieb des

Künstlers durchdringt sich mit der Gedanklichkeit des Bildens, und

dann erst füllt sich das Werk mit dem sinnlichen Saft des Lebens
und dem Licht des Taus». «In Italien haben sich Idee, Leben,
Materie und Form im Kunstwerk verbunden, im deutschen Bild treffen
Naturhaftigkeit und geistiger Zusammenhalt nie ganz zusammen,
ohne daß aber das Bild unter diesem Widerspruch leiden müßte,
denn es ist in sich vollendet, ehe es für die materielle Form durch
die Künstlerhand erkämpft wird und sich in Farbe, Holz, Stein oder

Metall strahlend ausdehnt.» — Hier ist's also erreicht, den unsinnlichen

Ausgangspunkt in der bildenden Kunst als überlegen zu

kennzeichnen. Bei rein sachlicher Besinnung wird sich dieser Standpunkt

jedoch kaum halten lassen. Der Hauptweg der bildenden
Kunst ist das Ausgehen von der gegebenen Körperlichkeit, welche

dann wie immer auch gemodelt, neu gefügt, sublimiert — aber nie

ganz verlassen wird. Der Weg von der Idee zur äußern Wirklichkeit
ist sozusagen der der göttlichen Schöpfung; ihm nachschreiten zu

wollen, list Hybris, die zwar dem Menschen auferlegt sein kann, m

der Philosophie fast Pflicht ist, auch in der Kunst gelegentlich z11

großen Dingen führen kann, aber keinesfalls der Weg ihrer eigentlichen

Fruchtbarkeit ist. Die äußere Wirklichkeit ist in der Kunst
als reale und nicht als «postulierte» 1 gemeint. Und im übrigen gilt
eben hier wieder, daß nach Hegel die Romantik des bloß
Innerlichen nicht vollkommener, sondern unvollkommener ist als das

nach außen Durchgestaltete.
Die Folge davon ist, daß die deutsche Kunst der klassischen Zeit

1450—1550 meist entweder stumpf oder qualvoll ist, zuweilen auch

beides; denn sie geht den schweren Weg vom Innen zum Außen und

bleibt fast immer irgendwo unterwegs stecken; weiß sie es n i c h t,

1 Mit diesem Wort kennzeichnete Jakob Burckhardt ausgezeichnet die Wirk-

lichkeitsidee der deutschen Kunst (Kugler, Handbuch der Geschichte der Malerei,

2. Auflage, Seite 90 - zitiert nach der fleißigen und stoffreichen Arbeit von R.

Kaufmann «Der Renaissancebegriff in der deutschen.Kunstgeschichtsschreibung», Win-

terthur 1932, Schönenberger & Gall. Audi K. ist leidenschaftlicher Anhänger der

«heimischen», nicht «landesfremden» Maßstäbe für die deutsche Kunst. — Zum

Thema vergleiche auch besonders «Renaissancebegriff» Seite 84.)

552



so ist sie dumpf und philiströs, weiß sie es aber, so ist sie
gepeinigt. Diese Qual kann einen ungeheuren, weltgeschichtlichen
Grad erreichen, aber darum rein als solche doch noch keine
künstlerische Gestaltung letzter Größe; sondern ihre letzte dämonische
Größe fällt aus der Kunst heraus ins rein Menschliche. Das gewaltigste

Beispiel hierfür ist Grünewald; sein sogenanntes Selbstbildnis
(Kreidestudie zum Paulus) zeigt eine geradezu grauenhafte Aus-

gespanntheit zwischen Stumpfheit und Aufgerissensein, welches
doch nicht durchdringt. Die Körperlichkeit seiner Gestalten behält
fast immer etwas nicht völlig Materialisiertes, Gespenstisches.

Wer wollte dies als letztes Wesen deutschen Geistes bezeichnen?
Es wäre eine Grausamkeit. Denn der Sinn aller Qual ist, überwunden,

allen Krampfes, gelöst zu werden, aller Bewegung, anzulangen,
aller leeren Unendlichkeit, Gehalt, und aller erfüllten Unendlichkeit,
Eorm zu werden. Wer Spannung und Qual will, endet in der 1

Spielerei, endet unterhalb der Spannung. Nur der Gedanke der
Lösung spannt. Vielleicht läßt sich der deutsche Geist nur von einem
Dutzend seiner größten Werke aus ganz erfassen, der Sinn deutscher
Eorm bestimmen — Werke, die angelangt sind, und dann allerdings
auch eine Fülle durcheinander laufender Fäden, eine Tiefe sich
kreuzender Dimensionen in sich zur Lösung bringen, zu gewaltiger
lebendiger Form binden — binden und lösen in einem — wie
vielleicht das große Gelingen anderer Völker es nicht leicht tut. Alle
ändern Stadien deutscher Geistigkeit sind nicht aus sich selbst
verstandlich. Diese großen Lösungen haben dann alle eine gewisse
Schwere, einen starken Tiefgang wegen ihrer Befrachtung; die
letzte Leichtigkeit unter letztem Gehalt scheint uns in diesem
Bezirke nur Bach gefunden zu haben, dessen Gestaltung das absolute
Ideal deutscher Form bleibt. Jene Schwere weist also innerhalb
der allgemeinen und unerbittlichen Forderung von Anlangen und
Gelingen, die hei aller Gestaltung immer auf Deckung und Einheit
v°n Form und Inhalt geht, doch auf einen Sondercharakter deutscher
Eorm: nämlich als einer Form, in welcher der ungeheure ringende
Umweg in die Breite, das schwere Hindurchmüssen durch das

Dickicht aufgehoben bleibt — «aufgehoben» in dem dreieini-
Sen Hegeischen Sinne (supprimer, élever, conserver), der eben das

eigentlich Deutsche in dem Worte aufzeigt. Das Ergebnis ist die
Einheit, aber auch' die Entfaltung. Diese Berücksichtigung und Be-

Wiißtmachung des Inhaltes in seiner Positivität, seiner Trägerschaft

553



für alles Sinnhafte und Ideale ist die eigentliche Entdeckung
Deutschlands, und: für sie wurde es immer wieder brutal, naturverhaftet,

östlich gescholten — während anderseits dem deutschen

Denken der westliche Rationalismus und Idealismus vielfach als

unehrlich erscheinen mußte, als etwas in der Luft Schwebendes, für
sich Substanzloses und in reinen Verneinungen Schwelgendes, hinter
dessen Rücken sich das Natürliche naiv befriedigt. Das Denken, das

seinen Stoff, das Denkfremde, sein Leben ins Bewußtsein erhoben
hat und bewußt und systematisch damit arbeitet, nennt man in
Deutschland Dialektik. Sobald das Denken sich nicht mehr

nur aufs Einfache, den Gegenstand, sondern gleichzeitig Zwiefache,
aufs Ich und Selbst richtet, sobald nun das Untere und Lebendige,
der Inhalt, sein bewußtes Leben im Denken zu leben beginnt, so

tritt an Stelle der eindeutigen festen Beziehung aufs Objekt und

auf den Geist mit der Scheinautarkie seines Seins nun eine
Gegenseitigkeit, welche Unten und Oben, Leben und Denken gegeneinander

und durcheinander dauernd verändert und bewegt, so daß sich

alles dinglich Feste auflöst und ein wahres geistiges Relativitätssystem

zu entstehen scheint. Das ist der Punkt, wo sich die
selbstzweckliche Chaotik einzuschleichen droht, die wir als endgültige
undeutsch nannten; sie ist nun als romantisches haltloses
Polaritätsgeflimmer oder als Spiel mit dem wirklichen Chaos, das allen Werten

zu Füßen sich bewegt, enthüllt. Dieser Abweg ist aber nur möglich

für den, der nicht zu Ende denkt. Bewegung, Dialektik kommt

nur in Gang durch den unbestechlichen, uneinschläferbaren Wahrheils-

und Bejahungswillen, der zunächst alles einzelne in den Ernst

der existenziellen Situation festklammert und nach dem festen

schlichten Gesetz der Logik streng und nüchtern mit dem festen

Willen zur Überwindung aller Unruhe, Zweideutigkeit, Unklarhext

zu Ende denkt und formt — bis in dem einzelnen dann erst das

letzte Ungenügen aufbricht und es sich über sich hinaus getrieben
findet hin zu dem Allganzen, dessen Idee von Anfang an den andern

festen Punkt bildet und die Bewegung bestimmend an sich zieht-

Damit ist zweierlei für unsere Anfangsfrage gegeben: Erstens,

Deutschland hat eigene Werte, hat das Recht darauf und die Pflicht
dazu, falls es mit ihnen ganz Ernst macht. Zweitens: Es gibt gemein-
abendländische Werte, es gelten alle echten und aufrichtigen Werte,

die Mensch und Mensch verbinden, und Deutschland ist an sie

gebunden. Kein rechter und wissender Deutscher wird sich über die

554



ungeheure Summe von Edlem und Großem innerlich erheben wollen,

die gerade in England und Frankreich unter anderem bis auf
den heutigen Tag das Bekenntnis zu Humanität und Vernunft
hervorgebracht hat. Auch darum nicht, weil der Deutsche wissen darf
und muß, daß sein Volk Komplikationen an diesen Idealen
entdeckt hat, die es ihm verbieten, sie einfach talequale zu übernehmen.
Diese Komplikation ist, das ist gleichfalls unleugbar, der Hinzutritt
einer neuen Dimension des Bewußtseins und zeigt einen weiter
fortgeschrittenen Zustand des menschliehen Gedankens an. Aber
Fortschritt ist gerade nach deutscher Auffassung nur relativ ein
«Fortschritt», und jede Stufe, jedes Stadium hat seine Ehre und Fruchtbarkeit

für sich; viele Dinge letzter Wesentliohkeit, die England
und Frankreich in klassischer Weise geleistet haben, wird Deutschland

sich auf seinem Platz am Wege des menschlichen Geistes durch
die Zeiten nicht mehr abzugewinnen vermögen. Und die Kosten
dieser neuen Komplikation und Bereicherung hat wiederum Deutschland

zu tragen; soweit sie ein Vorrecht des Gedankens sind,
begründen sie auch eine Vorpflicht. Das besagt nicht weniger, als daß
Deutschland sich damit abfinden muß, die tiefe Spaltung zwischen
den Geistigen und den Volksmassen in allen greifbaren Entwicklungen

seines Geisteslebens weithin beharren zu sehen. Man kann
Wohl die Volksmassen an die Wand drücken oder auch die Intellektuellen.

Aber man kann nicht hoffen, das dialektische Denken, den

eigensten deutschen Wert, ins Volk zu tragen. Der Versuch dazu
wird zu nichts als zu Untergrabung der schlichten Werte führen,
zur vollen Umschaltung des Ideals auf Natur, die dann «bloße»
Natur, allgemeine Verrohung bedeutet. Daneben wird dann eine
Schicht von Halbgebildeten sich durch diesen Versuch ermächtigt
Bühlen, alles einzelne nicht mehr ernst zu nehmen, und sie wird in
dieser intellektuellen Gewissenlosigkeit das Wesen des deutschen
Geistes als ein im Dunkeln Munkeln auffassen, und an die Stelle
von nüchternem Besserungsstreben die «Theologisierung der nationalen

Zerrüttung» (Sieburg) setzen. Um jenen Gedanken ins Volk
Zu tragen, dazu müßte heute ein großer weltgeschichtlicher Sohöp-

fungstag anbrechen, an dem das Chaos wieder Frucht trüge. Aber
dieser Tag ist heute nicht. Wir haben Wahl zwischen Festigkeit der
form und Festigkeit des Trümmerhaufens. Es braucht für die
Breite des Volkes schlichte, kompakte, gerade Werte; und wenn
®ie anderwärts geheuchelt werden, so muß man dem ihre Wahr-

555



heit und Echtheit entgegenstellen. Damit ist nicht gesagt, daß nicht

mit Behutsamkeit die Erziehung zu einem gereinigten nationalen
Geistesideal bis in die letzten Schulklassen getragen werden sollte;
und diese Erziehung hätte bestimmt den Versuch zu machen, das

Volk von dem verlogenen Rationalismus und «Idealismus», dem die

Welt theoretisch immer wieder zustrebt, zu Wesenhafterem
hinzuführen. Aber der letzte Ernst deutschen Denkens ist eine Sache der

Wenigen, die der letzten geistigen Verantwortung, Kritik und
Gläubigkeit fähig sind. Ihre ungeheure geistige Aufgabe ist, die Natur,
das Untere als trotz Dämonie wertvolle und selbständig tragende

Faktoren dem Geiste gegenüber ein- und durchzuführen, ohne ihn

zu schwächen; im Gegenteil: das muß geleistet werden, ohne daß

Unberufene darob für ihre niedrigen Instinkte Morgenluft wittern.
Aber der Abgrund ist kein Spielzeug für Bourgeois und Buben;

sonst kommt das Tier herausgekrochen, das uns alle verschlingt.
Eine Form dialektischen Denkens allerdings könnte man nicht

genug ins Volk tragen, ja sie wäre Vorbedingung dafür, daß Deutschland

e i n V o 1 k würde: zu lernen, daß die geistige Entwicklung wie

allgemein, so in Deutschland besonders, von jeher wie in einem
Atemholen und -lassen zwischen den Polen des Geistes hin und her

ging, und daß, wenn sie sich von einem äußersten Ausschlagspunkt
wieder zurückwendet, dann kein Anlaß ist, das tausendjährige Reich

zu erwarten, und allen die es nicht tun, den Schädel einzuschlagen.
Das meiste Übel in der Weltgeschichte kommt daher, daß die
Menschen rein reaktiv in Extreme streben und dabei denken, es handle
sich um eine grade und schlichte Bewegung auf ein Absolutes hin-

Man muß in den großen Bewegungen der Zeit mitkämpfen, und

dennoch das Bewußtsein bewahren, daß sie eine «List der Idee»

sind, den Geist zwischen seinen Grenzen in ewigem, sich unablässig
bereichernden Pendeln zu erhalten. Dieses Bewußtsein muß für
Deutschland besonders sich darauf richten, daß der deutsche Geist

weder Individualismus noch Überindividualismus, weder Instinkt
noch Verstand, weder Klassik noch Romantik ist — und seine Kunst
weder Naturnaohahmung noch Seelenausdruck — sondern beides

und zwischen beiden ausgespannt. Alles andere heißt die Hälfte des

deutschen Geistes und seiner Großen aus dem nationalen Erbe
ausscheiden, heißt Verrat und Verkrüppelung Deutschlands. Das

allerdings sind Gedanken, welche dann ohne einen Beisatz von Liberalismus

nicht auszudenken sind.

556


	Was ist deutsch?

