
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 9

Artikel: Der Christ im Staat

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 1. Jahrgang Januar 1934 Heft 9

Der Christ im Staat
von Emil Brunner

Vortrag, gehalten vor der Z,ürcher Studentenschaft

am 18. Dezember 1933

Das Thema «Der Christ im Staat» hat durch die neuesten politi¬
schen Entwicklungen in unserem nördlichen Nachbarland eine

Aktualität bekommen, die namentlich für diejenigen, denen die
Fragen des christlichen Glaubens gänzlich aus dem Blickfeld
verschwunden waren, völlig überraschend ist. Der Kampf zwischen
dem Staat — und zwar einem Staat, der in einer ganz unerhörten
Machtfülle das Lehen des Volkes bestimmt — und der Kirche, die

gegenwärtig die einzige Grenze eben dieser Macht zu sein scheint,
Fat die Aufmerksamkeit der ganzen Welt auf sich gezogen. Auch
diejenigen, die sonst nur wenig Sinn für kirchliche Dinge haben,
8chauen dem Verlauf dieses Kampfes mit brennendem Interesse zu,
Utld fühlen sich, so oder so, mit davon betroffen. Mit einemmale ist
die Kirche, die protestantische Kirche, deren Bedeutungslosigkeit
Vlelen eine ausgemachte Sache schien, zum Gegenstand lebhaftester
Anteilnahme geworden. Und zwar — dies ist besonders zu beachten

diesmal nicht die Kirche als quasi politischer Machtfaktor, die
kirchliche Organisation, das Rechtsgebilde, das mit dem Staat auf
gleichem Boden verhandelt und Verträge abschließt, sondern die
Kirche als Inbegriff von einzelnen, die um ihres Glaubens willen
gewissen Ansprüchen des Staates Widerstand leisten. Mögen dabei
auch oft rein politische Motive mit im Spiel sein, so wird doch
hinter ihnen eine rein geistige Macht einigermaßen sichtbar, mit
der zu rechnen ist, deren Ignorierung seitens der Träger der politi-
8°hen Gewalt sich wieder einmal gerächt hat.

Diese Vorgänge lassen das grelle Licht einer ans Sensationelle
Greifenden Aktualität auf das Thema fallen, dem wir heute miteinander

nachdenken wollen. Sie lassen auch die weniger Nachdenk-
cnen das erkennen, was andere unabhängig davon schon immer

513



wußten und in den letzten Jahren immer deutlicher verstanden:
daß die Frage nach dem Staat, seinem Wesen und seiner Funktion,
seinem Recht und seiner Grenze nicht eine bloß politische oder

juristische, sondern zugleich eine Frage der Weltanschauung oder

de« Glaubens ist. Indem die verschiedenen Auffassungen vom Staat

aufeinanderstoßen, stoßen zugleich, eben darin, auch verschiedene

Weltanschauungen und Glaubensweisen aufeinander. Während man

in Zeiten des gesicherten und ruhigen nationalen und internationalen
Lebens auf den Gedanken kommen kann, die Frage nach dem Staat

sei eine Spezialfrage, eine Frage für sich, die sich mehr oder weniger

unabhängig von allen anderen verhandeln lasse, erkennen wir m

solchen Zeiten der Erschütterung des staatlichen Bestandes, daß es

sich damit nicht so verhält, daß vielmehr hinter der Frage nach dem

Staat die Frage nach dem Menschen als solchem, nach dem Leben

überhaupt steht. Und wo einmal diese Frage aufgeworfen ist, da

wird nach dem Letzten gefragt. Da kommt es zur Entscheidung der

Weltanschauung und des Glaubens.
Noch aus einem anderen Grunde sind die Vorgänge, die sich

gegenwärtig in Deutschland abspielen, für unser Thema von
Bedeutung. Es zeigt sich, daß mit dem modernen, allgemeinen Gerede

von Religion wenig getan ist. Jene Vorgänge, wo hinter dem Wille11

der politischen Machthaber etwas anderes als bloß politisches Wollen,

nämlich eine bestimmte nationale oder politische Religion sichtbar

wird, die als solche mit der Kirche als Vertreterin der
christlichen Religion in Gegensatz gerät, nötigen uns die Erkenntnis auf,

daß es nicht eine allgemeine Größe Religion gibt, daß der
Hauptgegensatz nicht zwischen dem sogenannten Unreligiösen und dem

sogenannten Religiösen, sondern zwischen der einen bestimmten

Religion und der anderen bestimmten Religion, also zum Beispiel

zwischen einer rassisch-nationalistischen Immanenzreligion und dem

Christentum liegt. Nicht die Religionslosigkeit oder der Atheismus

und die Religion, sondern sakrales Heidentum und das Christentum

stehen heute im Kampfe.
Wenn wir alle mit innerer Beteiligung diesem Kampfe zusehen,

so geschieht es darum, weil wir irgendwie merken, daß dort nicht

eine uns fremde Sache zum Austrag kommt, sondern etwas, das auch

uns unmittelbar angeht. Nostra res agitur. Mit solcher Dringlichke1

werden wir vor die Frage gestellt, um was es denn eigentlich
in dieser Auseinandersetzung zwischen Christentum und Staat. Da

514



mit es von vornherein klar sei, daß es hier nicht um eine theoretische,
geistesgeschichtliche Zuschauerfrage, sondern um eine persönliche
Entscheidung geht, habe ich das Thema formuliert: «Der Christ im
Staat.»

I.

Es kann sich also nicht darum handeln, daß wir nach «dem
Christentum» fragen. Auf diese Frage antwortet man mit der
Formel: es gibt. Es gibt unendlich viele Arten und Abarten des

Christentums. Mag der Historiker oder der Kulturgeograph oder
Statistiker sich darum bemühen. Vom Christsein ist nur dann sinnvoll

zu reden, wenn wir von vornherein darauf verzichten, den
Standort der unbeteiligten reinen Objektivität einzunehmen, und
statt dessen in der Form sprechen, die allein dem Glauben gemäß
ist: in der des Bekenntnisses. Mögen andere unter Christentum
verstehen was sie wollen: ich jedenfalls kann damit nur das meinen,
wozu ich mich vor aller Welt als zu meinem Glauben zu bekennen

ermächtigt und genötigt weiß. Ohne dieses: ich glaube, ich weiß
mich in meinem Leben, Denken und Wollen durch meinen Glauben
so und nicht anders gebunden — ohne dieses persönliche Bekennt-
1118, für das ich selbst die ganze Verantwortimg zu tragen bereit
bin, gibt es echtes, wahrhaftiges Christentum nicht.

Darum kann hier auch von einem Beweis nicht die Rede sein.
Auch der Theologe hat hier nichts zu beweisen, es sei denn dies, daß
der Glaube nur in dieser völligen Ungesichertheit der Welt gegenüber,

in diesem Wagnis leben, er selbst sein kann. Der Theologe mag
das ist sein Geschäft — die Gedanken des Glaubens hinterher

°rdnen und in ihrem inneren Zusammenhang darstellen — die Kraft,
die Gewißheit des Glaubens selbst hängt daran nicht.

Aber dieses «ich selbst» des Bekenntnisses bedeutet nicht, daß
der Glaubende auf sich selbst gestellt und daß er in seinem Glauben
allein sei. Der Glaube ist nicht ein Sprung ins Leere, sondern er ist
das Ergreifen einer Wirklichkeit, die ihm begegnet. Was dem For-
scher die Natur, das ist dem Glaubenden die göttliche Offenbarung,
das ist dem Christen jenes Gegenüber, jenes geschichtlich-ewige
Ereignis, jenes Wort Gottes, durch das er sich angeredet weiß, und
v°n dem er, der Christ, seinen hat: Jesus Christus, die Selbstmanifestation

des verborgenen Gottes, deren Urzeugnis die Bibel ist. Wie
fur den Forscher die Gebundenheit an und durch sein Gegenüber,

515



die Natur, so ist für den Glaubenden die Gebundenheit an und durch

sein Gegenüber der Gehalt und Sinn dieser Existenzweise. Jeder

Mensch glaubt; nicht das Glauben macht das Christsein aus, sondern

das Was und Woher und Wohin des Glaubens, das mit jenem Einen

gegeben ist. Gegeben nicht im Sinn von «es gibt», sondern im Sinn

des Leben begründenden und Leben gestaltenden Ereignisses der

Entscheidung. In diesem Geschehen fällt die Entscheidung über

mich und entscheide ich mich selbst. Darum weiß ich mich darin

gebunden und frei, frei in dieser Gebundenheit. Hier gesohieht allein
das unbedingt Persönliche, daß das Auge des Ewigen und mein Auge

einander anschauen, und ich darin «jener Einzelne» werde, von dem

Kierkegaard spricht; wo das nicht geschieht, da mag es «Christentum»

geben — als Geschwätz.

Der Einzelne aber ist nicht der Einsame, der Alleingänger, der

religiöse Privatmensch. Die Botschaft, die ihn zum Glaubenden

machte, ist ihm ja nicht aus dem blauen Himmel gekommen. Er hat

sie von Menschen bekommen, wie sie denn auch eine Botschaft von

jenem einen Menschen ist. Er hat sie empfangen durch solche
Menschen, die, selbst dadurch glaubend geworden, sie ihm weitergaben-
Darum kann es den Christen, den wahrhaft Einzelnen, den wahrhaft

persönlich gewordenen, nur geben in der Gemeinschaft. Wie man

vom Christen nicht anders reden kann, als indem man zugleich und

zuerst von Christus spricht, so kann man vom Christen auch nicht

reden, ohne zugleich von der Kirche zu sprechen. Aus der Gemeinschaft

empfängt er sein neues Sein; auf sie hin muß er es auswirken-
Dieses Dreieck: Gott in seiner Offenbarung, der Andere, an den ich

gebunden bin und ich selbst in der personalen Entscheidung von

diesen her und auf diese hin: das ist, wenn ich es so sagen darf, die

formale Struktur des Christseins.
Aber damit ist auch schon sein Inhalt bestimmt. Es ist ein doppe'"

seitiges Sein: von Gott her und auf Gott hin; und vom Menschen her

und auf den Menschen hin. Das erste ist der Sinn des Wortes Glaube,

das zweite ist der Sinn des Wortes Liebe. Das Christsein ist also

zuerst ein Sein in der Verbundenheit mit dem, was nicht Welt ist,

mit dem Schöpfer und Herrn der Welt, der mir als der Erlöser
begegnet. Es ist also ein Leben außerhalb der Welt. «Mein Reich Ist

nicht von dieser Welt». «Unser Bürgertum ist im Himmel». «Unser

Leben ist verborgen mit Christus in Gott». Dieses Sein ist darum 111

keiner Kategorie dieser Welt auszudrücken. Wo das Christsein diese

516



Dberweltlichkeit verliert, hat es sich selbst verloren. Darin ist es

allem, was sonst unser Leben füllt und bestimmt, Ehe, Familie, Volk,
Staat, Werk, Kultur, Bildung, schlechterdings transzendent. Der
Christ lebt außerhalb der Welt, durch den Glauben.

Aber er lebt in der Welt durch die Liebe. Eben der Glaube, der
uns an den liebenden Gott bindet, bindet uns auch an die von ihm
mit Liebe umfaßte und getragene Welt, seine Schöpfung. Weltflucht
18t nicht biblische, sondern indische Religion. Weltaskese gehört
nicht zum christlichen Glauben, sondern zur Mystik. Ist der Glaube
die Tiefendimension der christlichen Existenz, so ist die Liebe ihre
empirische Ausbreitung. Tiefe und Ausbreitung sind kein Gegensatz,

sondern eins fordert das andere. Wer nicht liebt, glaubt nicht,
und ohne Glauben gibt es nicht diese Liebe. Nur der Glaube vermag
ihn, den verschlossenen, für den anderen Menschen so zu erschließen.
Der verschlossene Mensch will die Welt, den anderen meistern. Der
durch den Glauben — ich rede immer von jenem Glauben, der wahrhafte

Begegnung ist — Erschlossene will dienen. Das ist ein neuer
Adel in der Welt, dessen Ursprung die Verbundenheit mit Gott ist.

II.

Damit haben wir, meine ich, die notwendigen Voraussetzungen
gewonnen, von denen aus allein verstanden werden kann, was das
Sein des Christen im Staat bedeute, ein Verstehen, von dem so
Entkleidendes für den Christen und für den Staat abhängt.

Der Christ ist zunächst einmal so im Staat, wie er in der Welt
überhaupt ist. Wir haben keine Wahl, in ihr zu sein oder nicht zu
sein. Wir sind in sie hineingeworfen; vielmehr: wir sind ja selbst
ein Stück von ihr. Wir sind Kreaturen. Wohl sind wir dadurch, daß
*lr Subjekte, daß wir ein Ich sind, der übrigen Welt auch
gegenübergestellt und über sie erhoben. Aber nur so, wie das Periskop
eine» Tauchbootes, das aus dem Meer emporragt und es übersieht,
üas Boot selbst aber ist im Meer, untergetaucht, ein Teil von ihm.

sind Menschen von Fleisch und Blut, von Vätern gezeugt und
Müttern geboren. Wir sind Staub vom Staube, aus dem Stoff

ieser Welt gebaut, aus dem Stoff der Natur und aus dem Stoff
er beschichte. Darum sind wir, ebenso wie wir in der Ehe und
amilie, im Volk, in der Sitte und Sprache sind, auch im Staat. Der
aat ist eine Grundform unseres kreatürlichen Daseins. So wenig

517



als es dem Christen erlaubt oder geboten ist, sich zu entleiben, so

wenig ist es ihm erlaubt oder geboten, sich zu entstaatlichen. In
diesem Weltstoff soll er sein Christsein ausdrücken.

Aber nun hat es mit dem Staat noch eine besondere Bewandtnis,
die gerade vom Christen besonders scharf gesehen wird. Der Staat

ist nicht nur eine kreatürliche, natürlich geschichtliche Daseinsform,

sondern er hat eine besondere Beziehung zum Bösen. Die

Ehe oder die Sprache oder die Kultur hat das so nicht.
Auch in ihnen wirkt sich, wie in allem Menschlichen, das

Böse aus. Aber man kann in keiner Weise sagen: sie sind um des

Bösen willen da. Der Staat aber ist es, gerade nach der Funktion,
die ihm eigentümlich ist: der des Zwanges. Das Recht des Staate»

ist nicht — was es ja an sich sein könnte — eine freundliche
Verkehrsordnung, die man, wenn man vernünftig ist, gern befolgt, weil

dadurch das Leben reibungsloser vor sich geht. Sondern das Recht

des Staates ist eine Zwangsordnung, die den, der nicht von selbst das

Gerechte will, zum Gerechten zwingt, und den, der das Ungerechte,
das für die Gemeinschaft Schädliche will, mit Zwang davon abhält-

Je schärfer man die Macht des Bösen in der Menschenwelt sieht,

desto bedeutsamer wird einem diese Seite des Staates. Darum sagte

ich: der Christ sieht sie besonders scharf; denn er kennt aus seiner»

Glauben das Böse in seiner Furchtbarkeit und in seiner Allgemeinheit.

Wir alle brauchen den Staat um unseres Bösen willen, so g»t

wie um des Bösen der anderen willen. Nicht von der Sünde ist hier

zu reden; denn die Sünde ist das Böse in seiner Bezogenheit nicht

auf das Leben, sondern auf den Herrn des Lebens und nicht nach

seiner äußeren Auswirkung, sondern nach seinem inneren Ursprung-

Hier handelt es sich nur um den groben Ausbruch des Bösen, der

das geordnete Zusammenleben stört oder unmöglich macht. Seinetwegen

ist der Staat nötig; und durch diese Notwendigkeit ist der

Staat die Voraussetzung alles gesitteten menschlichen Gemein

schaftslebens. Dieser grimmige Dienst ist es, der ihn unentbehrlich,

der ihn zum Fundament alles höheren und feineren Lebens macht-

•Ohne diesen harten Zwang kann er auch alles, womit er dem Fel

neren, dem Menschlichen dienen will, nicht tun. Durch diese»

Zwang dient er der Gemeinschaftlichkeit und Menschlichkeit de»

Lebens. Das ist das Paradoxon des Staates. Von da aus muß »u11

auch die Stellung des Christen im und zum Staat verständlich ge

macht werden.

518



Der christliche Glaube ist Glaube an den Schöpfer und an die
Schöpfung, an die Geschöpflichkeit unserer menschlichen Existenz.
Er sieht nicht weg von unserer Leiblichkeit und Erdgebundenheit
als von etwas Unwesentlichem oder Nichtseinsollendem. Der Schöp?
'er will uns im Leib, darum auch im Volk und in der Volksgemeinschaft

haben, weil er uns als leibliche Wesen geschaffen hat. Abet
als böse hat er uns nicht geschaffen. Böse sind wir durch die
Abkehr von seinem Schöpferwillen. Da wir nun aber einmal nicht mehr
sind wie wir sollten, da das Böse, das Gemeinschaft auflösende und
zerstörende unter und in uns da ist, so wird die Anerkennung der
Volksgemeinschaft zur Anerkennung des Staates. Das für einen
gewissen Idealismus so ärgerliche Pauluswort: Seid Untertan der
Olnigkeit, denn alle Obrigkeit ist von Gott, ist aus dem Zusammenhang

dieses Gedankens heraus als notwendig zu verstehen. Es
bezieht sich auf die Strafgerichtsbarkeit des Staates als seiner grand?
legenden Funktion; in ihr offenbart sich der um des Bösen willen
"etwendige Zwangscharakter staatlichen Handelns. Das zwingende

echt aber ist erkannt als dasjenige, wodurch allein in einer solchen
^dt die vom Schöpfer gewollte Gemeinschaft der Menschen
aufgeht erhalten werden kann. Nur wer die Bealität des Bösen leugnet;
kann die Notwendigkeit des Staates leugnen. Nur wer den göttlichen
Gern einschaftswillen mißkennt, sieht nicht die Segensmacht des

zwingenden Rechtes. Mehr als dieses allgemeinste ist in diesem
EauluSwort nicht enthalten. Auf keinen Fall lassen sich daraus legi-
hmistische, autoritäre Staatstheorien ableiten.

Das Paradoxon des Staates, daß er, kurz gesagt, durch seine Härte
das weiche feine Lehen in seiner Menschlichkeit schützen soll, ist
ßciade dem Christen -— und vielleicht nur ihm in seiner ganzen
Schärfe — sichtbar. Denn der Christ ist ja, wie wir sahen, von seinem
E'auben aus in der Weise in die Welt gestellt, daß er in ihr seine

!cbe auswirken soll. Die Liehe aber ist das Gegenteil Von Zwang
Herrschaft. Liehe will eher Gewalt erleiden als zufügen, lieber

lenen als herrschen. Und doch muß um der Liebe willen die Ge?

^a't des Staates grundsätzlich gefordert werden, weil nur sie ein
e >en "l der Liebe möglich macht. Um der Liebe willen muß der
"ist fordern, daß ein Staat da sei, der wirklich imstande ist, Ord-

^"g zu halten und den groben Auswirkungen des Bösen zu wehren,
c diesen Gedanken durch das Schlagwort Polizeistaat oder durch

e" Witz vom Nachtwächterstaat lächerlich machen will, ist ein

519



Phantast. Er sieht nicht die schlechterdings fundamentale Bedeutung

des Bösen in der menschlichen Gesellschaft und versteht darum
nicht das Gewaltige, das im Gedanken des zwingenden Rechtes steckt.

Der Staat ist nicht wesentlich Kulturstaat — die Kultur bedarf der

staatlichen Überwachung und Stimulierung nicht. Er ist nicht wesentlich

Fürsorgestaat: Fürsorge hat es gerade in der vom Christentum
mitbestimmten Geschichte immer gegeben auch in einer Zeit, wo

der Staat nicht daran dachte, sich in diese feinen Dinge zu mischen.

Der Staat ist nicht wesentlich Erzieher — daß er sich auch um die

Erziehung und Bildung kümmert, ist ein leidiger Notbehelf. Der
Staat ist wesentlich Rechtsstaat. Die Erhaltung des menschlichen
Lebens vermöge des zwingenden Rechtes, das ist seine raison d'être.
Alles andere ist entweder notwendiges Mittel dazu oder Akzessorium-
Das ist nicht eine unmaßgebliche Konsequenz, die ich sozusagen als

privater christlicher Denker aus den Grundgedanken des Glaubens

ziehe; das ist vielmehr die klassische, vom Apostel Paulus erstmals

formulierte und durch alle Jahrhunderte christlicher Geschichte

hindurch im wesentlichen sich gleichgebliebene christliche
Grundanschauung vom Staat. Es ist insbesondere die Auffassung der
Reformatoren, Zwingiis und Calvins nicht nur, sondern auch Luthers.
Wenn das heutige Luthertum anders lehrt — und wahrhaftig es lehrt

anders — so hat es das wie so vieles nicht von Luther, sondern von

Hegel, das heißt vom romantischen Idealismus und von einigen noch

weniger maßgebenden Denkern des letzten Jahrhunderts gelernt.

III.

Mit dieser Begründung der Notwendigkeit und mit dieser

Kennzeichnung des Grundwesens des Staates sind nun aber eine Reihe

von weiteren Bestimmungen gegeben, die von größter Tragweite

und, wie Sie sehen werden, von höchster Aktualität sind.

Die erste und wichtigste ist die, daß der Staat kein Unbedingtes)

sondern ein Bedingtes, kein Zweck, sondern ein Mittel ist. Unbedingt

ist für den Christen nur eins: der Wille Gottes. Und dieser ist-

die Liebe. Der Staat mag faktisch sein was er will: als rechtmäßig

anerkennt ihn der Glaube nur, sofern er auch in seinem Herrschen

dient, sofern er durch seinen Zwang der Gemeinsehaftlichkeit un

Menschlichkeit des Daseins, also sofern er — wenn auch noch so

indirekt — der Liebe dient. Damit ist — und das ist wohl heute da»

520



wichtigste — der Absolutheitsanspruch des Staates an der Wurzel
zerbrochen. Der Staat als Letztes und Höchstes ist schlechterdings
Heidentum, Götzendienst, Gotteslästerung. Der Staat ist niemals
mappellable letzte Instanz. Vielmehr ist er selbst verantwortlich
und hat seine Macht nur als ein Lehen, darum unter Bedingungen.
Harum ist aber auch der Christ dem Staat niemals unbedingten,
sondern immer nur bedingten Gehorsam schuldig. Wo der Staat
unbedingten Gehorsam fordert, da darf nicht nur, da muß der Christ
Protestieren, da ist der Protest das erste und dringlichste, hinter
dem alles andere zurücktreten muß. Denn in diesem Protest allein
kann er seine Existenz als eine christliche behaupten. Protestiert
er nicht, so ist das dasselbe wie das Weihrauchopfer vor dem
Cäsarenbild. Wenn dieser Protest zum Martyrium führt, so ist dann
eben das Martyrium die einzige Möglichkeit, die christliche Existenz
zu wahren.

Her Absolutheitsanspruch des Staates braucht nicht, aber er kann
die horm des Totalitätsanspruchs annehmen. Die Idee des totalitären
Staates ist idealistischer Herkunft. Man darf vielleicht sagen, Plato
babe sie vertreten; man muß jedenfalls sagen, daß sie in der neuern
Zeit von Hegel erneuert worden ist. Von Hegel haben sie aus
nahelegenden Gründen auf Umwegen der Faschismus und National-
8°zialismus übernommen. Hegel ist mit dem Christentum darin einig,
•baß das Leben eine Spitze, einen einheitlichen, alles in sich schließenden

Sinn und Zweck habe. Aber er behauptet nun im Gegensatz
zum Christentum, daß diese Spitze, diese systematische Einheit im
lrdisch-geschichtliclien Leben, und zwar eben im Staat als umfas-
Sendster Gemeinschaftsform liege. Darum hat nach ihm alles dem
Staat zu dienen und bekommt alles von ihm aus seinen Sinn und
8e,n Recht. Der Christ kann eine solche irdische Spitze der Existenz
Uicht anerkennen, am allerwenigsten im Staat. Auch dieVolksgemein-
schaft — das Wort zunächst in etwas allgemeinerem Sinn genommen

verkörpert und verwirklicht sich durchaus nicht nur, ja nicht

jUnmal vorzugsweise im Staat. Sitte, Sprache, Kultur, geselliges Le-
en und Verkehr leiten weder ihre Möglichkeit noch ihr Recht und

jbfon Sinn vom Staat ah. Daß der Staat sie mit seinem zwingenden
ecbt schützt, heißt noch lange nicht, daß er sie hervorbringt, oder

daß sie giçjj in ihm vollenden. Der Staat ist im Gegenteil nur der
r°be Rahmen, der sich um das Ganze des Volkslebens spannt und
68 80 zusammenhält; er ist Gefäß aber nicht Gehalt. Erst recht ist

521



die Ehe und die Familie nicht von Staates Gnaden. Der Gedanke

des totalitären Staates, Ehe und Familie nur als Organe oder Zellen
des Staates aufzufassen, ist eine geradezu diabolische Verzerrung
der Lebenswirklichkeit. Nicht nur am Glauben selbst, sondern durch

den Glauben hat der Staat an diesen vom Schöpfer mit eigenem
Rocht geschaffenen Gebilden des menschlichen Lebens seine Grenze.

Er soll ihnen dienen, nicht sie ihm. Er hat an ihnen sein Maß und

leitet von ihnen sein Recht ab, nicht sie von ihm. Der Staat muß dem

Leben und seiner Menschlichkeit dienen, nicht sie ihm. Der Christ

muß vergessen haben, wozu ihn der Schöpfer in die Welt stellt,

wenn er die Idee des totalitären Staates zur seinen machen kann.

Hier prallt eine durchaus antichristliche Denkweise — und der

Hegelianismus ist antichristlich trotz seiner christlichen Maske —

mit dem Christentum zusammen, unversöhnlich, unausweichlich-

Noch schlimmer ist es, wenn dieses Antichristliche sich christlich

maskiert, vielmehr, wenn die Christen sich von dieser Maske
täuschen und gar verführen lassen. Das schlimmste aber ist dies: daß

christliche Theologen diese antichristliohe Idee als eine notwendige

Folgerung christlicher Erkenntnis ausgeben.

An der Idee des totalitären Staates ist so viel wahr: daß der Staat

als die einzig zwingende Macht, als Inhaber des physischen
Zwangsmonopols einschließlich des Tötungsrechtes unter allen anderen
Gebilden des menschlichen Lebens eine besondere Stellung einnimmt.
Mit diesem Recht greift er in einer Weise durch, wie keine andere

Einrichtung. Er greift durch bis zur Lebenswurzel. Und mit diesem

Recht greift er in alles hinein, was irgendwie des Rechtsschutzes
bedarf oder den Rechtszwang notwendig macht. Aber damit, daß

ihm das Tötungsrecht eingeräumt wird — und werden muß, wenn

seine Zwangsmacht nicht illusorisch werden soll — ist nicht das

Ungeheuerliche eingeräumt, daß ihm das Leben der Menschen ge*

hört. Und damit, daß er mit seinem Rechtsschutz und seinem Rechtszwang

in so viele menschliche Verhältnisse hinein wirken muß, l8t

noch lange nicht anerkannt, daß seinem Einwirken keine Grenzen

gesetzt seien. Das Tötungsrecht des Staates ist an sehr strikte Be-

dingungen gebunden. Es ist durch das Recht auf einen ungeheuer

kleinen Kreis von Möglichkeiten eingeschränkt; und ebenso sind

dem Staat durch die schöpfungsmäßige Autonomie der einzelnen

Lehensgebiete ganz bestimmte, enge Grenzen gezogen. Der Staat darf

nur dort töten, wo es um der Gemeinschaft willen nötig ist und der

522



Staat darf nur dort in die autonomen Gebiete des Lebens zwingend
eingreifen, wo es um ihrer selbst willen nicht zu vermeiden ist.
Auch hier gilt der Satz: es darf nur so viel Herrschaft geben, als

um des dienenden Lebens willen notwendig ist. Der Staat mit sei-
nem Zwang ist immer nur Nothelfer, der mit Zwang nachhelfen
muß, damit das geschehe, was eigentlich ohne ihn aus der freien
Spontaneität menschlich-gemeinschaftlichen Lebens von selbst
geschehen sollte, aber wegen der Verdorbenheit des Menschen nicht
geschieht. Das ergibt sich aus der christlichen Grundanschauung
v<im Staat. Die Idee des totalitären Staates aber ist die gerade
Umkehr dieses Satzes: Es sollte eigentlich alles durch den Staat
geschehen und alles Nichtstaatliche muß als Ersatz für staatliches Tun
oder als im Auftrag des Staates geschehend angesehen werden: eine
der entsetzlichsten Karikaturen des Lebens, die je erdacht worden
sind. Sie ist nur zu verstehen, wenn man sieh daran erinnert, daß

man im Interesse der Freiheit des Lebens und vor allem der Freiheit
des Individuums dem Staat auch die Macht und vor allem das
Ansehen genommen hat, das er nötig hat, um seinen Dienst auszuüben.

Die Idee des totalitären Staates ist die Reaktion auf die Auflösung
nicht nur der staatlichen, sondern aller Bindungen seitens des indi-
vidualistischen Liberalismus. Dieser Liberalismus weiß nichts von
ctuer ursprünglichen schöpfungsmäßigen Zusammenordnung der
Renschen; er weiß nicht um die Liebe, um die Gemeinschaft als
Sinn der menschlichen Existenz. Er sieht das Leben vom Gesichtswinkel

des isolierten einzelnen aus. Nicht die Liehe, sondern die
Erkenntnis, also nicht die Verbundenheit, sondern das für sich
8em des einzelnen ist seine Leitidee. Unter geistigem Leben versteht
er nicht das, was die Menschen in ihrem Zusammenleben fördert
Und erhöht, sondern die Erkenntnis und das Werk des einzelnen.
Nicht jeder Einzelne im Sinne Kierkegaards, der durch den Schöp-
fcrwillen gebunden und darum mit dem Mitgeschöpf verbunden ist,
8°ndern der für sich stehende, autonome, selbständige einzelne, das
Individuum ist hier gemeint. Wie in der Physik des letzten
Jahrhunderts das Atom, so ist auch in der menschlichen Wirklichkeit
dieser einzelne der letzte Beziehungspunkt, das wahrhaft Wirkliche
und Seinsollende, eine Freiheit, die höchstens in der Selbstverantwortung,

nicht in wirklicher Verantwortlichkeit ihr Korrelat hat.
leser individualistische, rationalistische Liberalismus, diese ato-

Histische Auffassung und dieser atomisierende Wille ist auch im

523



Auge zu behalten, wenn wir die Gegenwart verstehen wollen. Unter
seinen Auswirkungen hat die Welt wahrhaftig genug zu leiden
gehabt, ehe der totalitäre Staat und seine Allbevormundung kam. Ver-

antwortungs- und gemeinschaftslose Privatisierung des Lebens in

Wirtschaft und Politik, in Ehe und Familie, und in allen
Kulturangelegenheiten: das ist die psychologische Voraussetzung für den

totalitären Staat. Aber diese Vision des Lebens ist nicht mehr wie die

der erzwungenen Gemeinschaft eine Karikatur, sondern sie ist die

völlige Verneinung des Lebenssinnes. Darum ist sie auch nicht
heidnisch, sondern schlechtweg gottlos. Ist mit dem totalitären Staat

ein sakrales Heidentum, so ist mit dem radikalen individualistischen
Liberalismus grundsätzlich jener aufklärerische Säkularismus, jene

Gleichgültigkeit oder Feindseligkeit gegen alles Religiöse verbunden,

die die zweite Hälfte des vorigen Jahrhunderts so sehr
kennzeichnet. Wird dort, in der Staatsreligion, die staatliche Autorität

vergottet, so wird hier im individualistischen Liberalismus der
Gedanke der Autorität überhaupt verächtlich gemacht und die
autoritätslose Freiheit proklamiert. Geschichtlich gesehen ist je das eine

die Reaktion auf das andere. Wer wollte ausmachen, wer von beiden

den Anfang gemacht hat und welche von beiden die verhängnisvollere

Verwirrung ist?

IV.

Es hegt im christlichen Glauben, daß die Autorität nicht gegen

die Freiheit und die Freiheit nicht gegen die Autorität ausgespielt

werden darf. Gott ist der Herr, Glaube ist Gehorsam, Gebundenheit.

Aber diese Gebundenheit ist zugleich die Begründung der Freiheit-
Was das in der Staatlichkeit bedeutet, wird klar, wenn wir nun weiter

die Frage nach der konkreten Begrenzung der staatlich
zwingenden Macht fragen, deren Notwendigkeit wir aus der Existenz des

Bösen verstanden haben. Wodurch, von wo her ist denn die

zwingende Macht des Staates begrenzt? Ist das richtig, was über ihre

Notwendigkeit gesagt wurde, so kann die Antwort nicht fraglich

sein. Dieses Begrenzende ist das Recht, genauer: die Gerechtigkeit-
Wenn vor kurzem ein maßgebender deutscher Jurist am deutschen

Juristentag den Satz prägte: Recht ist, was uns nützt, so ist damit

nicht weniger gesagt als: der Begriff des Rechtes ist in dem iler

Macht untergegangen, die Begrenzung der Macht durch das Recht

ist preisgegeben. Zweifellos ist es in der Geschichte immer so ge"

524



wesen, daß das empirische Recht ein Kompromiß aus Gerechtigkeit
und Macht war. Ebensowenig soll geleugnet werden, daß die Idee
•1er Gerechtigkeit schwer zu bestimmen und wohl nie eindeutig zu
fassen ist. Trotzdem hängt die sittliche Würde und die religiöse
Rechtfertigung des Staates, wie wir sahen, eben daran, daß die
zwingende Macht des Staates dem Recht dient. Nur durch die
Beziehung auf die Gerechtigkeit ist die Macht des Staates legitim. Es

fällt gerade dem Christen die Aufgabe zu, aller Verherrlichung der
Macht als solcher durch die Erinnerung an die Rechtsgebundenheit
aller Macht entgegenzutreten; denn nur wegen des Dienstes für
Recht und Gerechtigkeit kann der Christ zur zwingenden Macht des

Staates ja sagen. Diese Gerechtigkeit ist freilich nicht formalistisch
zu verstehen. Sie darf nicht abseits vom Leben des Volkes in
zeitloser gesetzlicher Allgemeinheit gedacht werden. Das gerechte Recht
steht nirgends in den Sternen geschrieben, es muß zu jeder Zeit
und in jedem Lebenskreis neu gesucht werden. Das römische fiat
Justitia pereat mundus ist eine falsche Verabsolutierung des Rechtes,
•fie mit seiner kreatürlichen Bedingtheit nicht rechnet. Aber gerade
•faß das gerechte Recht gesucht werden muß, heißt, daß kein Staat
darüber verfügt, daß er nicht sein Herr, sondern sein Diener ist.

Darum weil der Christ die Rechtfertigung der Macht des Staates
primär im Rechte sieht, ist für ihn die Frage nach dem Volksstaat
0(fer nationalen Staat eine zweite. Nicht eine unwichtige, aber eine
deutlich zweite. Es liegt im Gedanken des Rechtes die möglichst
universelle Geltung. Nicht das ist das erste Interesse, das der Christ
am Staate nimmt, daß im Staat das Volk zur nationalen Einheit zu-
sammengefaßt ist, sondern daß der Staat das Recht verwirklicht.
Darum liegt ihm nicht so sehr die möglichste Souveränität des
einzelnen Volksstaates am Herzen, sondern das andere, daß auch die

8°uveränen Volksstaaten untereinander durch das Recht gebunden
Sftien und nicht anarchisch gegeneinander stehen. Der Gegensatz
Segen die Anarchie, gegen den brutalen Machtkampf ist ja die gött-
ffehe Legitimation des Staates und nur er. Derselbe Gegensatz gilt
aber auch der internationalen Anarchie, die sich aus der Lehre von

®r unbedingten Souveränität des Einzelstaates ergibt. Wie die
a°ht nach innen, das heißt die Macht des Staates gegenüber den

^•nzelnen Volksgenossen und Gruppen und Lebensgebieten am Recht
®oine Schranke und im Recht seine Begründung hat, so auch die

seht nach außen. Die Idee des Völkerrechtes ergibt sich mit Not-

525



wendigkeit aus dem christlichen Staatsgedanken, und die Verpflichtung,

sich für das Völkerrecht gegen den brutalen Völkermachtkampf

einzusetzen, ist die selbstverständliche Folgerung aus der

biblischen Begründung des Staates.

Es ist ein seltsames Schauspiel, daß es heute ausgerechnet
Vertreter des Christentums sind, die den Gedanken des Völkerrechtes
und des Völkerbundes, der übernationalen Rechtsbindung und
Verantwortlichkeit meinen lächerlich oder verächtlich machen zu

müssen. Der Christ weiß von sich nicht zuerst, daß er ein Deutscher
oder Schweizer ist, sondern daß er Mensch ist und er sieht im
anderen Menschen nicht zuerst den Nichtdeutschen oder den Niclit-
schweizer, sondern den Menschen. Der volkliche Zusammenhangs
das Denken in Nationen ist wohl etwas, was sich aus der Beachtung
der schöpfungsmäßigen Gegebenheiten des Lebens ergibt; hinsichtlich

des Staates aber tritt er hinter dem Reohtsgedanken durchaus,

unbedingt zurück. Daß die Staaten Zusammenfassungen nationaler
Einheiten' sein sollen ist, für den Christen, eine wohl zu erwägende

Möglichkeit. Daß jeder Staat und alle Staaten untereinander durch
das Recht gebunden sind und sich binden lassen sollen, ist für ihn

keine Frage, sondern eine klare, helle Gewißheit. In diesem Sinn

steckt dem echten Christentum der Internationalismus, das heißt

die Anerkennung übernationaler Verantwortlichkeit im Blut und

ist ihm aller Nationalismus, d. h. die Leugnung solcher Verbundenheit

und Verantwortlichkeit oder ihre Herabsetzung zu einem Interesse

zweiten Ranges wesensfremd.

Aber nachdem das gesagt und damit dem Christen sein Platz i®
Kampf zwischen Nationalismus und Völkerrecht zugewiesen ist, ist

allerdings auch, in gehöriger Begrenzung, das Anliegen des nat®'
nalen Gedankens zur Geltung zu bringen. Gewiß, es gehört zu

unserem geschöpflich-geschichtlichen Leben, daß wir als Glieder eines

Volkes geboren und erzogen werden; wir werden uns nicht weigern,
auch darin wie in anderen natürlich geschichtlichen Gegebenheiten
den Willen des Schöpfers angedeutet zu finden. Auch die
Volkseinheit werden wir zu den natürlichen Gütern unseres Lebens rechnen,

die zu hüten und zu pflegen sind. Wir werden uns aber dabei

der Relativität dessen, was in einem bestimmten geschichtlichen
Moment Volk heißt, bewußt bleiben. Wir werden auch nicht

vergessen, daß die Zusammenballung so gewaltiger Einheiten, wie d®

heutigen Großvölker es sind, einen durchaus zweideutigen Charakter

526



hat. Sie sind einerseits durch ihre Größe zu abstrakt, um der
Konkretheit der staatlichen Aufgaben gerecht zu werden, und sie stehen
anderseits durch ihre Vielheit der Durchführung wichtiger
menschheitlicher Aufgaben im Wege. Daß gerade der nationale Staat von
heute eine Lieblingsidee Gottes sei, ist wirklich durch nichts zu
erhärten. Der nationale Großstaat ist eine geschichtliche Gegebenheit,
wie anderes auch: ein besonderer Grund, sich gerade für ihn zu
begeistern, besteht jedenfalls für den Christen nicht. Im Gegenteil,
aus der Geschichte sowohl wie aus der Bibel wäre allerhand
Beträchtliches über die spezifische Gefahr solcher Gebilde für Recht
und Menschlichkeit geltend zu machen und die bedeutendsten
unter den christlichen Lehrern haben auch nicht versäumt, es zu
tun. Geschichtlich betrachtet ist der moderne Nationalismus ein
Kind der Aufklärung und der französischen Revolution, jener
Mächte, die er zu bekämpfen vorgibt.

V.

Das schwerste Problem erwächst dem Christen aus dem die ganze
Geschichte bestimmenden Kampf der Völker um ihren
Machtbereich. Wir Schweizer sind geneigt, die Schwere dieses Problems
2U verkennen, weil wir unseren nationalen Bestand als einen
gescherten und durch Völkervertrag geschützten ansehen können.
Andere Staaten aber sind erst im Entstehen, oder müssen sonstwie
Ultl ihren nationalen Bestand ringen. Rein empirisch betrachtet ist
Jene Theorie, die als fundamentale politische Kategorie das
Verhältnis von Freund und Feind ansieht, nicht ganz unrichtig. Im
Leben der Völker untereinander scheint in der Tat der nationale
Selbsterhaltungs- und Geltungswille, abgesehen von den tatsächlichen

Machtverhältnissen, der schlechthin entscheidende Faktor
zu 8eiu. Wer sich nicht bis aufs äußerste wehrt, geht unter. Aus
dieser tatsächlichen Lage ist ja immer wieder der Nationalismus
P8ychologisch zu verstehen. Der Verzicht auf den unbedingten
"clbsterhaltungswillen der Nation würde in der Regel ihre sofortige
erniehtung nach sich ziehen. In der Auseinandersetzung der Na-

bonen herrscht his heute, durch das Völkerrecht nur wenig
eingegrenzt, das brutale Recht des Stärkern, beziehungsweise das real-
P°litische Kräftespiel. Was ist angesichts dieser Sachlage die Aufgabe

des Christen? Den Verzicht auf jenen Willen zur unbedingten

527



Selbstbehauptung predigen, würde praktisch heißen, die schwächere

Nation der Brutalität der stärkeren preiszugeben. Auch hier müssen

wir auf ein christliches politisches Programm verzichten, weil es

das nicht gibt und geben kann, und die Aufgabe des Christen m

die Geltendmachung begrenzender Gesichtspunkte setzen. In dieser

Frage ist es nun entscheidend, daß der Christ nicht zuerst Glied

seines Volkes, sondern Glied der Kirche, das heißt der alle nationalen

Grenzen überspannenden Menschengemeinschaft ist. Der Christ

darf und soll für seinen Staat Gerechtigkeit und Menschlichkeit
fordern. Er darf und soll die anderen Nationen an die Grenze ihres

Lebensanspruchs erinnern, und dasselbe ist er seinem eigenen Volk

schuldig. Er ist nur dann innerlich befugt und äußerlich imstande,

das eine zu tun, wenn er auch das andere tut. Das heißt aber, es ist

von ihm gefordert, daß er, hier wie dort, an eine über den nationalen

Egoismen stehende Instanz appelliert und erinnert, und alle seine

Kraft einsetzt für die Überwindung der zwischenstaatlichen
Anarchie. Es ist also wiederum der Rechtsgedanke, der Rechtswille>

in dem sich konkret die Einsicht auswirkt, daß der Staat nicht

Zweck, sondern Mittel ist, daß er keine andere Legitimation hat als

die, dem Leben, der Menschlichkeit zu dienen.

Das heutige politische Interesse der Völker gilt aber nicht bloß

der Staatlichkeit als solcher oder der Auseinandersetzung zwischen

den Staaten, sondern vor allem auch dem Problem des inneren Auf'
baus des Staates, der Staatsform. Über die Staatsform im weiteren
Sinne des Wortes ist bereits im vorigen manches implicite gesagt

worden. Indem wir einerseits einen Staat fordern, der die Freiheit
des einzelnen im Sinn des Interesses der Gemeinschaft wirksam

begrenzt, anderseits einen Staat ablehnen, der sich anmaßt, über

das Leben der Nation und der einzelnen zu verfügen, haben wir

die entscheidenden Richtlinien auch für das Problem der Staatsform

gegeben. Mehr aber können, dürfen wir nicht tun. Wir können

nur noch den kritischen Satz aufstellen, daß es keine an und fùr

sich richtige Staatsform gibt. Innerhalb dieser Grenzen: Begrenzung

der Freiheit des einzelnen um des Ganzen willen, und Begrenzung

der Autorität des Staates um der Lebendigkeit des Volke8

und der Selbständigkeit der einzelnen Lebensgebiete willen, sind,

abstrakt gedacht, mancherlei Möglichkeiten der Gewaltverteilung

gegeben. Die Mannigfaltigkeit der geschichtlichen Lage erlaubt

hier keine Gcneralisierung. Das Entscheidende ist, vom Interesse

528



des Christen aus gesehen, das Festhalten an jenen Grundforderungen

und ihre Durchsetzung entsprechend der gegebenen Lage. Die
Demokratie, die zur Ochlokratie, zur Herrschaft der anonymen
Cliquen entartet, ist ebenso schlimm, wie die Aristokratie oder gar
Monarchie, die zur Tyrannis entartet; nicht die Form als solche

entscheidet, sondern der Wille, der in ihr zur Geltung kommt. Wenn
lch die Aufgabe hätte, hier über schweizerische Dinge zu sprechen,
80 würde ich vor allem auf die grundverschiedenen Inhalte, die dem
Prinzip der Demokratie gegeben werden können, hinweisen. Es gibt
eine Demokratie der anonymen verantwortungslosen Macht und
©me Demokratie der persönlichen Verantwortung. Daß es dem

Personhaften christlichen Denken entspricht, der zweiten vor der
ersten den Vorzug zu geben, versteht sich von selbst. Aber mit
dieser Andeutung möge es hier sein Bewenden haben, damit wir uns
Zum Schluß noch einem letzten, dem für den Christen entscheiden-
den Problem zuwenden können, von dem wir ausgegangen sind:
dein Problem Staat und Kirche, das wir aber nicht im kirchenrecht-
lic'hen, sondern im rein religiösen oder theologischen Sinne fassen
wollen.

VI.

Das primäre Interesse des Christen am Staat ist ein rein negatives:
daß der Staat ihm Raum läßt zum Christsein. Nun vermag auch der
konsequenteste totalitäre und verabsolutierte Staat, die extremste
Tyrannis nichts über die innerste Gesinnung und über den persönlichen

Glauben. Der Staat kann alles erzwingen, nur nicht
Freiwilligkeit. In der Sphäre der Freiwilligkeit aber spielt sich das ab,
Uln das es dem Christen geht. Aber an diesem Punkt wird es nun
deutlich, was es bedeutet, daß der Christ kein einzelner ist, sondern
daß er nur in der Gemeinschaft Christ sein kann, und daß er kein

ystiker ist, dem ein Innenleben genügt, sondern daß er aus seinem
D'auhen heraus in der Welt wirken will durch die Liebe. Beides
®ßt ihn nach außen treten. Wirkliche Gemeinschaft gibt es nur

^ormöge des leiblichen Zusammenseins, und Wirksamkeit in der
elt gibt es nur durch leibliches Handeln. Beides aber kann ihm

er Staat verwehren. Den christlichen Glauben des einzelnen kann
®r nicht antasten — seinetwegen brauchte es kein Martyrium und

einen Kampf. Aber jeder Glaubende weiß, daß Verzicht auf Ge-
lncinschaft und Wirksamkeit sowohl das innere Absterben als vor

529



allem die Unterbindung der geistigen Fortpflanzung bedeutet. Die

Entstehung neuen Christenlebens, die Ausbreitung und die Erhaltung

der Kirche ist allerdings etwas, was — abstrakt gedacht — der
Staat verhindern kann, und was er in gewissen Grenzen auch oft

genug verhindert hat.

Hier wird der Konflikt zwischen Staat und Kirche akut. Es geht

um Sein oder Nichtsein des Christenlehens. Der Christ muß unter
allen Umständen eines fordern: die Freiheit der gemeinschaftlichen
Kultusausiibung und die Freiheit der öffentlichen Verkündigung-
Wo ihm dies verwehrt wird, muß er dem Staat den offenen Krieg
erklären, muß er zum Empörer werden. Hier gibt es kein passives

Erdulden, sondern nur das aktive Widerstandleisten. Aber der Christ
kann es auch niemals freiwillig geschehen lassen, daß die Verkündigung

der Kirche und ihre Kultusausübung unter staatliche
Vormundschaft gestellt wird. Von hier aus aber wird das Problem Christ
und Staat nochmals in seiner ganzen Breite aufgerollt.

Denn eben um dieses Interesses willen wird der Christ die
verschiedenen staatlichen Möglichkeiten als solche abschätzen nach

ihrer Affinität zur Freiheit der Kirche. Es gibt staatliche Formen,
bei denen eine Bedrohung der Freiheit der Kirche überhaupt nicht
in Frage kommt und solche, bei denen sie unvermeidlich ist. Es gibt
aber auch — und dadurch wird das Problem kompliziert — staatliche

Formen, die der kirchlichen Verkündigung einen günstigen,
und solche, die ihr einen ungünstigen Boden bereiten. Denn die

kirchliche Verkündigung schließt nicht nur die Botschaft von der

Gnade des Christus in sich, sondern auch die des göttlichen Gesetzes,

der Zucht und Ordnung. Ebenso wird die Kirche, da ihre Verkündigung

und ihr Kultus der weltlichen Mittel bedarf, unter
Umständen sich gern die aktive Mithilfe des Staates gefallen lassen-

Aber he that pays the piper calls the tune: der Staat, der der Kirdie
seine Unterstützung leiht, wird auch seine Ansprüche an sie geltend

machen. Hier ist die Stelle, wo die Verführung der Kirche beginnt,

wo sie um des Linsengerichtes staatlicher Unterstützung oder
staatlicher Moralzucht willen ihr Erstgeburtsrecht der Freiheit des

Evangeliums verkauft. Wohlverstanden: zwischen den beiden Gesichtspunkten

Freiheit vom staatlichen Zwang und Unterstützung durch

den Staat besteht keine Gleichwertigkeit. Das eine ist eine

Lebensnotwendigkeit, das zweite ist keine. Das erste ist immer und unter

allen Umständen gut, das zweite aber ist immer ein wenig fragwürdig-

530



Mit dem ersten steht und fällt die Kirche als Gemeinschaft der
Gläubigen, das zweite aber ist eine Erfolgsmöglichkeit, die nicht
unterschätzt, aber noch viel weniger überschätzt werden darf. Die Kirche,
die weiß, um was es geht, wird im Staat unbedingt frei sein und nur
sehr bedingt vom Staat privilegiert und unterstützt werden wollen.
Das wird aber auch heißen: sie wird überhaupt vor allem darauf
achten, wie im Staat Freiheit möglich bleibt und erst in zweiter
Linie darauf, wie in ihm Autorität wirksam ist. So wird eine Kirche
Landein, die weiß, daß in der Kirche das freie Wort Gottes das ein
und alles ist.

Der Christ ist also kein a-politischer Mensch; aber er ist nicht
zuerst, sondern erst in zweiter Linie politischer Mensch. Er ist zu-
erst und unbedingt Christ, er ist sodann und bedingt Bürger oder
Staatsmann. Er wird auch als Bürger und Staatsmann immer und
unbedingt zuerst fragen, was Gottes Wort verlangt und erst in
zweiter Linie, was das staatliche Gesetzt oder die politische
Notwendigkeit verlangt. Er wird, wenn er Staatsmann ist, nicht meinen,
die Bergpredigt, das Gesetz Christi, zum bürgerlichen Gesetz machen
zu können; denn die Bergpredigt ist Gesetz nur für die, die «Ohren
Laben zu hören». Er wird aber noch viel weniger meinen, als Staatsmann

gehe es für ihn kein Gebot Gottes. Er wird nicht schwärmensch

die besonderen politischen Notwendigkeiten in sogenanntem
christlichem Gehorsam überspringen, aber er wird noch weniger
Pessimistisch im staatlichen Leben darauf verzichten, sein Christum

auch im Stoff des Staatlich-Politischen zu manifestieren. Der
Staat ist — auch im günstigsten Falle — ein spröder, ungefüger
Stoff und es hält, auch im günstigsten Fall, schwer, ihm auch nur in
geringem Maße den Stempel jenes Lebens, das aus der Verbundenheit

mit dem Christus kommt, aufzudrücken. Aber auch dieses

wenige ist, rein geschichtlich betrachtet, viel. Was hat unser Zwingli
aus dem Staate Zürich gemacht! Die Sprödigkeit des Staates für den
christlichen Einfluß beruht vor allem auf der religiösen Trägheit
und Indifferenz der Massen. Wenn es gelingen würde, sie in großem
Maßstab aufzuwecken, so würden die Folgen davon auch im Staat-
Lehen Leben nicht auf sich warten lassen. Nicht ein christliches
Staatsprogramm ist es, was wir brauchen, sondern lebendige
Lhristenmenschen, Christenvölker, eine neue Ausgießung jenes
Deistes, der das Urchristentum schuf und in zwei Jahrhunderten
das römische Weltreich eroberte.

531



Die politischen Probleme sind zu einem großen Teil nur darum

schwierig, weil es an einem einheitlichen Geist, an einem Willen zu

überparteilicher und auch übernationaler Gerechtigkeit fehlt.
Echter Christenglaube kann nicht anders, als diesen Willen
erzeugen. Auch eine Minderheit von geisterfüllten, ihrem Herrn
unbedingt ergebenen Christen könnte, über den ganzen Erdball
verbreitet, die Gestalt der politischen Welt völlig verändern. In viel
höherem Maße als der abstrakte Idealismus oder Humanismus ist

die aus Glauben stammende Liebe und Gerechtigkeit eine geschichts-

gestaltende Macht. Das staatliche Problem — das außenpolitische
und innenpolitische — ist vor allem ein persönliches: Was für
Menschen sind es, die den Staat machen? Ich glaube nicht an das tausendjährige

Reich; ich glaube aber, daß das Reich Gottes, dessen

Vollendung jenseits der Zeit liegt, auch in der zeitlich geschichtlichen
Welt, in der Welt, wo es Staaten und Politik gibt, sich machtvoll
ankünden und darin geschichtlich wirksam werden will. Nicht die

Schwierigkeit der politischen Probleme, sondern die Lahmheit der

Christen ist schuld, daß so wenig von der Kraft und dem Geist des

Christus in der Welt der Politik sichtbar wird. In diesem Sinne

glaube ich, daß es auch politisch nicht Größeres und Wichtigeres
gibt als das Christsein.

Die «Tugend Richelieu's
von Carl Burckhardt

Wir freuen uns, aus der Feder des geschätzten Historikers am Insti'
tut des hautes études politiques in Genf ein Kapitel aus seinem großen

Werk über Richelieu, das demnächst bei Callwey in München erscheinen

wird, unsern Lesern zu unterbreiten.

Eine halbe Meile vom Schloss Richelieu entfernt liegt das feste

Schloß derer von Mausson. Die Mausson und die Richelieu

sind seit Menschengedenken Rivalen. Die Heiraten zwischen den

beiden Geschlechtern, die hin und wieder erfolgten, verbitterten
nur das Verhältnis. Ein Streit zwischen Louis du Plessis Richelieu

und dem Herrn von Mausson wegen einer Frage des Vorrangs in der

532


	Der Christ im Staat

