Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 1 (1933-1934)

Heft: 9

Artikel: Der Christ im Staat

Autor: Brunner, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 1. Jahrgang Januar 1934 Heft 9

Der Christ im Staat

von Emil Brunner

Vortrag, gehalten vor der Ziircher Studentenschaft
am 18. Dezember 1933

Das Thema «Der Christ im Staat» hat durch die neuesten politi-
schen Entwicklungen in unserem nordlichen Nachbarland eine
Aktualitit bekommen, die namentlich fiir diejenigen, denen die
Fragen des christlichen Glaubens ginzlich aus dem Blickfeld ver-
schwunden waren, véllig iiberraschend ist. Der Kampf zwischen
dem Staat — und zwar einem Staat, der in einer ganz unerhorten
Machtfijllg das Leben des Volkes bestimmt — und der Kirche, die
gegenwirtig die einzige Grenze eben dieser Macht zu sein scheint,
hat die Aufmerksamkeit der ganzen Welt auf sich gezogen. Auch
diejenigen, die sonst nur wenig Sinn fiir kirchliche Dinge haben,
Schauen dem Verlauf dieses Kampfes mit brennendem Interesse zu,
und fiihlen sich, so oder so, mit davon betroffen. Mit einemmale ist
die Kirche, die protestantische Kirche, deren Bedeutungslosigkeit
Vielen eine ausgemachte Sache schien, zum Gegenstand lebhaftester
Anteilnahme geworden. Und zwar — dies ist besonders zu beachten
— diesmal nicht die Kirche als quasi politischer Machtfaktor, die
kirchliche Organisation, das Rechtsgebilde, das mit dem Staat auf
gleichem Boden verhandelt und Vertrige abschlieBt, sondern die
Kirche als Inbegriff von einzelnen, die um ihres Glaubens willen
8ewissen Anspriichen des Staates Widerstand leisten. Mogen dabei
auch oft rein politische Motive mit im Spiel sein, so wird doch
inter ihnen eine rein geistige Macht einigermaBen sichtbar, mit
der zu rechnen ist, deren Ignorierung seitens der Triger der politi-
Sthen Gewalt sich wieder einmal gericht hat.

Diese Vorgiinge lassen das grelle Licht einer ans Sensationelle
Streifenden Aktualitit auf das Thema fallen, dem wir heute mitein-
a‘nder nachdenken wollen. Sie lassen auch die weniger Nachdenk-
Ichen das erkennen, was andere unabhingig davon schon immer

513



wuBlten und in den letzten Jahren immer deutlicher verstanden:
daB die Frage nach dem Staat, seinem Wesen und seiner Funktion,
seinem Recht und seiner Grenze nicht eine bloB politische oder
juristische, sondern zugleich eine Frage der Weltanschauung oder
des Glaubens ist. Indem die verschiedenen Auffassungen vom Staat
aufeinanderstoBen, stoBen zugleich, eben darin, auch verschiedene
Weltanschauungen und Glaubensweisen aufeinander. Wihrend man
in Zeiten des gesicherten und ruhigen nationalen und internationalen
Lebens auf den Gedanken kommen kann, die Frage nach dem Staat
sei eine Spezialfrage, eine Frage fiir sich, die sich mehr oder weniger
unabhiingig von allen anderen verhandeln lasse, erkennen wir in
solchen Zeiten der Erschiitterung des staatlichen Bestandes, daB es
sich damit nicht so verhilt, daB vielmehr hinter der Frage nach dem
Staat die Frage nach dem Menschen als solchem, nach dem Leben
iiberhaupt steht. Und wo einmal diese Frage aufgeworfen ist, da
wird nach dem Letzten gefragt. Da kommt es zur Entscheidung der
Weltanschauung und des Glaubens.

Noch aus einem anderen Grunde sind die Vorgiinge, die sich
gegenwirtig in Deutschland abspielen, fiir unser Thema von Be-
deutung. Es zeigt sich, da mit dem modernen, allgemeinen Gerede
von Religion wenig getan ist. Jene Vorgiinge, wo hinter dem Willen
der politischen Machthaber etwas anderes als bloB politisches Wol-
len, nimlich eine bestimmte nationale oder politische Religion sicht-
bar wird, die als solche mit der Kirche als Vertreterin der christ-
lichen Religion in Gegensatz geriit, notigen uns die Erkenntnis auf,
daB es nicht eine allgemeine GroBe Religion gibt, daB der Haupt-
gegensatz nicht zwischen dem sogenannten Unreligiosen und dem
sogenannten Religiosen, sondern zwischen der einen bestimmter
Religion und der anderen bestimmten Religion, also zum Beispiel
zwischen einer rassisch-nationalistischen Immanenzreligion und dem
Christentum liegt. Nicht die Religionslosigkeit oder der Atheismu®
und die Religion, sondern sakrales Heidentum und das Christentu™
stehen heute im Kampfe.

Wenn wir alle mit innerer Beteiligung diesem Kampfe zusehe™
so geschieht es darum, weil wir irgendwie merken, daBl dort nicht
eine uns fremde Sache zum Austrag kommt, sondern etwas, das au®
uns unmittelbar angeht. Nostra res agitur. Mit solcher Dringlic‘hkelt
werden wir vor die Frage gestellt, um was es denn eigentlich gehe
in dieser Auseinandersetzung zwischen Christentum und Staat. Da-

514



mit es von vornherein klar sei, daB8 es hier nicht um eine theoretische,
geistesgeschichtliche Zuschauerfrage, sondern um eine personliche
Entscheidung geht, habe ich das Thema formuliert: «Der Christ im
Staat.»

L.

Es kann sich also nicht darum handeln, daB wir nach «dem
Christentum» fragen. Auf diese Frage antwortet man mit der
Formel: es gibt. Es gibt unendlich viele Arten und Abarten des
Christentums. Mag der Historiker oder der Kulturgeograph oder
Statistiker sich darum bemiihen. Vom Christsein ist nur dann sinn-
voll zu reden, wenn wir von vornherein darauf verzichten, den
Standort der unbeteiligten reinen Objektivitit einzunehmen, und
statt dessen in der Form sprechen, die allein dem Glauben gemiR
ist: in der des Bekenntnisses. Mégen andere unter Christentum ver-
stehen was sie wollen: ich jedenfalls kann damit nur das meinen,
Wozu ich mich vor aller Welt als zu meinem Glauben zu bekennen
ermichtigt und genotigt weiBl. Ohne dieses: ich glaube, ich weil
mich in meinem Leben, Denken und Wollen durch meinen Glauben
80 und nicht anders gebunden — ohne dieses personliche Bekennt-
nis, fiir das ich selbst die ganze Verantwortung zu tragen bereit
bin, gibt es echtes, wahrhaftiges Christentum nicht.

Darum kann hier auch von einem Beweis nicht die Rede sein.
Auch der Theologe hat hier nichts zu beweisen, es sei denn dies, dall
der Glaube nur in dieser volligen Ungesichertheit der Welt gegen-
iiber, in diesem Wagnis leben, er selbst sein kann. Der Theologe mag
— das ist sein Geschift — die Gedanken des Glaubens hinterher
ordnen und in ihrem inneren Zusammenhang darstellen — die Kraft,
die GewiBheit des Glaubens selbst hidngt daran nicht.

Aber dieses «ich selbst» des Bekenntnisses bedeutet nicht, daf}
der Glaubende auf sich selbst gestellt und daB er in seinem Glauben
allein sei. Der Glaube ist nicht ein Sprung ins Leere, sondern er ist
das Ergreifen einer Wirklichkeit, die ihm begegnet. Was dem For-
Scher die Natur, das ist dem Glaubenden die gottliche Offenbarung,
das ist dem Christen jemes Gegeniiber, jenes geschichtlich-ewige
Ereignis, jenes Wort Gottes, durch das er sich angeredet weil}, und
von dem er, der Christ, seinen hat: Jesus Christus, die Selbstmani-
festation des verborgenen Gottes, deren Urzeugnis die Bibel ist. Wie
fiir den Forscher die Gebundenheit an und durch sein Gegeniiber,

515



die Natur, so ist fiir den Glaubenden die Gebundenheit an und durch
sein Gegeniiber der Gehalt und Sinn dieser Existenzweise. Jeder
Mensch glaubt; nicht das Glauben macht das Christsein aus, sondern
das Was und Woher und Wohin des Glaubens, das mit jenem Einen
gegeben ist. Gegeben nicht im Sinn von «es gibt», sondern im Sinn
des Leben begriindenden und Leben gestaltenden Ereignisses der
Entscheidung. In diesem Geschehen fillt die Entscheidung iiber
mich und entscheide ich mich selbst. Darum weil ich mich darin
gebunden und frei, frei in dieser Gebundenheit. Hier geschieht allein
das unbedingt Personliche, daBl das Auge des Ewigen und mein Auge
einander anschauen, und ich darin «jener Einzelne» werde, von dem
Kierkegaard spricht; wo das nicht geschieht, da mag es «Christen-
tum» geben — als Geschwiitz.

Der Einzelne aber ist nicht der Einsame, der Alleinginger, der
religiose Privatmensch. Die Botschaft, die ihn zum Glaubenden
machte, ist ihm ja nicht aus dem blauen Himmel gekommen. Er hat
sie von Menschen bekommen, wie sie denn auch eine Botschaft von
jenem einen Menschen ist. Er hat sie empfangen durch solche Men-
schen, die, selbst dadurch glaubend geworden, sie ihm weitergaben-
Darum kann es den Christen, den wahrhaft Einzelnen, den wahrhaft
personlich gewordenen, nur geben in der Gemeinschaft. Wie man
vom Christen nicht anders reden kann, als indem man zugleich und
zuerst von Christus spricht, so kann man vom Christen auch nicht
reden, ohne zugleich von der Kirche zu sprechen. Aus der Gemein-
schaft empfingt er sein neues Sein; auf sie hin muB er es auswirken-
Dieses Dreieck: Gott in seiner Offenbarung, der Andere, an den ich
gebunden bin und ich selbst in der personalen Entscheidung vor
diesen her und auf diese hin: das ist, wenn ich es so sagen darf, di¢
formale Struktur des Christseins.

Aber damit ist auch schon sein Inhalt bestimmt. Es ist ein doppel”
seitiges Sein: von Gott her und auf Gott hin; und vom Menschen her
und auf den Menschen hin. Das erste ist der Sinn des Wortes Glaube:
das zweite ist der Sinn des Wortes Liebe. Das Christsein ist als
zuerst ein Sein in der Verbundenheit mit dem, was nicht Welt ist,
mit dem Schopfer und Herrn der Welt, der mir als der Erloser be
gegnet. Es ist also ein Leben auBerhalb der Welt. «Mein Reich ist
nicht von dieser Welt». «Unser Biirgertum ist im Himmel». «Unser
Leben ist verborgen mit Christus in Gott». Dieses Sein ist darum in
keiner Kategorie dieser Welt auszudriicken. Wo das Christsein dies€

ol6



Uberweltlichkeit verliert, hat es sich selbst verloren. Darin ist es
allem, was sonst unser Leben fiillt und bestimmt, Ehe, Familie, Volk,
Staat, Werk, Kultur, Bildung, schlechterdings transzendent. Der
Christ lebt auBerhalb der Welt, durch den Glauben.

Aber er lebt in der Welt durch die Liebe. Eben der Glaube, der
uns an den liebenden Gott bindet, bindet uns auch an die von ihm
mit Liebe umfaBte und getragene Welt, seine Schopfung. Weltflucht
ist nicht biblische, sondern indische Religion. Weltaskese gehort
nicht zum christlichen Glauben, sondern zur Mystik. Ist der Glaube
die Tiefendimension der christlichen Existenz, so ist die Liebe ihre
empirische Ausbreitung. Tiefe und Ausbreitung sind kein Gegen-
8atz, sondern eins fordert das andere. Wer nicht liebt, glaubt nicht,
und ohne Glauben gibt es nicht diese Liebe. Nur der Glaube vermag
ihn, den verschlossenen, fiir den anderen Menschen so zu erschlielen.
Der verschlossene Mensch will die Welt, den anderen meistern. Der
durch den Glauben — ich rede immer von jenem Glauben, der wahr-
hafte Begegnung ist — Erschlossene will dienen. Das ist ein neuer
Adel in der Welt, dessen Ursprung die Verbundenheit mit Gott ist.

138

Damit haben wir, meine ich, die notwendigen Voraussetzungen
8¢wonnen, von denen aus allein verstanden werden kann, was das
Sein des Christen im Staat bedeute, ein Verstehen, von dem so Ent-
Scheidendes fiir den Christen und fiir den Staat abhangt.

_ Der Christ ist zuniichst einmal so im Staat, wie er in der Welt
lil5N3!"haupt ist. Wir haben keine Wahl, in ihr zu sein oder nicht zu
Sein. Wir sind in sie hineingeworfen; vielmehr: wir sind ja selbst
®in Stiick von ihr. Wir sind Kreaturen. Wohl sind wir dadurch, da8
i\rir Subjekte, daB wir ein Ich sind, der iibrigen Welt auch gegen-
“_bel‘gestellt und iiber sie erhoben. Aber nur so, wie das Periskop
nes Tauchbootes, das aus dem Meer emporragt und es iibersieht,
as Boot selbst aber ist im Meer, untergetaucht, ein Teil von ihm.

ir sind Menschen von Fleisch und Blut, von Vitern gezeugt und
V?n Miittern geboren. Wir sind Staub vom Staube, aus dem Stoff
dieser Wely gebaut, aus dem Stoff der Natur und aus dem Stoff
er Geschichte. Darum sind wir, ebenso wie wir in der Ehe und
amilie, im Volk, in der Sitte und Sprache sind, auch im Staat. Der
taat ist eine Grundform unseres kreatiirlichen Daseins. So wenig

517



als es dem Christen erlaubt oder geboten ist, sich zu entleiben, s0
wenig ist es ihm erlaubt oder geboten, sich zu entstaatlichen. In
diesem Weltstoff soll er sein Christsein ausdriicken.

Aber nun hat es mit dem Staat noch eine besondere Bewandtnis,
die gerade vom Christen besonders scharf gesehen wird. Der Staat
ist nicht nur eine kreaturliche, natiirlich geschichtliche Daseins-
form, sondern er hat eine besondere Beziehung zum Bosen. Die
Ehe oder die Sprache oder die Kultur hat das so nicht.

Auch in thnen wirkt sich, wie in allem Menschlichen, das
Bose aus. Aber man kann in keiner Weise sagen: sie sind um des
Bisen willen da. Der Staat aber ist es, gerade nach der Funktion,
die ithm eigentiimlich ist: der des Zwanges. Das Recht des Staates
ist nicht — was es ja an sich sein konnte — eine freundliche Ver-
kehrsordnung, die man, wenn man verniinftig ist, gern befolgt, weil
dadurch das Leben reibungsloser vor sich geht. Sondern das Recht
des Staates ist eine Zwangsordnung, die den, der nicht von selbst das
Gerechte will, zum Gerechten zwingt, und den, der das Ungerechte
das fiir die Gemeinschaft Schidliche will, mit Zwang davon abhilt:
Je schirfer man die Macht des Bésen in der Menschenwelt siehts
desto bedeutsamer wird einem diese Seite des Staates. Darum sagl®
ich: der Christ sieht sie besonders scharf; denn er kennt aus seinem
Glauben das Bose in seiner Furchtbarkeit und in seiner Allgemei“'
héit. Wir alle brauchen den Staat um unseres Bésen willen, so gut
wie um des Bosen der anderen willen. Nicht von der Siinde ist hief
zu reden; denn die Siinde ist das Bose in seiner Bezogenheit nicht
auf das Leben, sondern auf den Herrn des Lebens und nicht nach
seiner auBeren Auswirkung, sondern nach seinem inneren Urspruné
Hier handelt es sich nur um den groben Ausbruch des Bosen, der
das geordnete Zusammenleben stort oder unméglich macht. Seinel”
wegen ist der Staat nétig; und durch diese Notwendigkeit ist d'er
Staat die Voraussetzung alles gesitteten menschlichen Geme!™
schaftslebens. Dieser grimmige Dienst ist es, der ihn unentbehrlich:
der ihn zum Fundament alles hoheren und feineren Lebens ma"hf‘
Ohne diesen harten Zwang kann er auch alles, womit er dem Fel-
neren, dem Menschlichen dienen will, nicht tun. Durch diese”
Zwang dient er der Gemeinschaftlichkeit und Menschlichkeit des
Lebens. Das ist das Paradoxon des Staates. Von da aus mul nu?
auch die Stellung des Christen im und zum Staat verstindlich 8¢

macht werden.

518



Der christliche Glaube ist Glaube an den Schopfer und an die
Schiipfung, an die Geschopflichkeit unserer menschlichen Existenz.
Er sieht nicht weg von unserer Leiblichkeit und Erdgebundenheit
als von etwas Unwesentlichem oder Nichtseinsollendem. Der Schap-
fer will uns im Leib, darum auch im Volk und in der Volksgemein-
schaft haben, weil er uns als leibliche Wesen geschaffen hat. Abes
als bose hat er uns nicht geschaffen. Bose sind wir durch die Ab-
kehr von seinem Schopferwillen. Da wir nun aber einmal nicht mehr
sind wie wir sollten, da das Bise, das Gemeinschaft auflésende und
Zerstorende unter und in uns da ist, so wird die Anerkennung der
Volksgemeinschaft zur Anerkennung des Staates. Das fiir einen ge-
wissen Idealismus so irgerliche Pauluswort: Seid untertan der
Obligkeit, denn alle Obrigkeit ist von Gott, ist aus dem Zusammen-
hang dieses Gedankens heraus als notwendig zu verstehen. Es be-
zieht sich auf die Strafgerichtsbarkeit des Staates als seiner grund-
legenden Funktion; in ihr offenbart sich der um des Béosen willen
NGiwendige Zwangscharakter staatlichen Handelns. Das zwingende
Recht aber ist erkannt als dasjenige, wodurch allein in einer solchen
Welt die vom Schopfer gewollte Gemeinschaft der Menschen auf-
recht erhalten werden kann. Nur wer die Realitit des Bosen leugnet,
kann die Notwendigkeit des Staates leugnen. Nur wer den gottlichen
Gemeinschaftswillen miBkennt, sieht nicht die Segensmacht des
“Wingenden Rechtes. Mehr als dieses allgemeinste ist in diesem

auluswort nicht enthalten. Auf keinen Fall lassen sich daraus legi-
ti"fli-‘lti:sche, autoritire Staatstheorien ableiten.

Das Paradoxon des Staates, daB er, kurz gesagt, durch seine Hirte
das wejche feine Leben in seiner Menschlichkeit schiitzen soll, ist
8erade dem Christen — und vielleicht nur ihm in seiner ganzen
Schiirfe sichtbar. Denn der Christ ist ja, wie wir sahen, von seinem
G_lauben aus in der Weise in die Welt gestellt, daB er in ihr seine
Liche auswirken soll. Die Liebe aber ist das Gegenteil von Zwang
uf‘d Herrschaft. Liebe will eher Gewalt erleiden als zufiigen, lieber
dienen 5] herrschen. Und doch muB um der Liebe willen die Ge-
walt des Staates grundsiitzlich gefordert werden, weil nur sie ein

¢ben in der Liebe moglich macht. Um der Liebe willen mull der
hris fordern, daB ein Staat da sei, der wirklich imstande ist, Ord-
Jung zu halten und den groben Auswirkungen des Bésen zu wehren.
°r diesen Gedanken durch das Schlagwort Polizeistaat' oder durch
0 Witz vom Nachtwiichterstaat licherlich machen will, ist ein

519



Phantast. Er sieht nicht die schlechterdings fundamentale Bedeu-
tung des Bosen in der menschlichen Gesellschaft und versteht darum
nicht das Gewaltige, das im Gedanken des zwingenden Rechtes steckt.
Der Staat ist nicht wesentlich Kulturstaat — die Kultur bedarf der
staatlichen Uberwachung und Stimulierung nicht. Er ist nicht wesent-
lich Fiirsorgestaat: Fiirsorge hat es gerade in der vom Christentum
mithestimmten Geschichte immer gegeben auch in einer Zeit, wo
der Staat nicht daran dachte, sich in diese feinen Dinge zu mischen.
Der Staat ist nicht wesentlich Erzieher — daB er sich auch um die
Erziehung und Bildung kiimmert, ist ein leidiger Notbehelf. Der
Staat ist wesentlich Rechtsstaat. Die Erhaltung des menschlichen
Lebens vermoge des zwingenden Rechtes, das ist seine raison d’étre-
Alles andere ist entweder notwendiges Mittel dazu oder Akzessorium-
Das ist nicht eine unmaBgebliche Konsequenz, die ich sozusagen als
privater christlicher Denker aus den Grundgedanken des Glaubens
ziehe; das ist vielmehr die klassische, vom Apostel Paulus erstmals
formulierte und durch alle Jahrhunderte christlicher Geschichte
hindurch im wesentlichen sich gleichgebliebene christliche Grund-
anschauung vom Staat. Es ist inshesondere die Auffassung der Re-
formatoren, Zwinglis und Calvins nicht nur, sondern auch Luthers:
Wenn das heutige Luthertum anders lehrt — und wahrhaftig es lehrt
anders — so hat es das wie so vieles nicht von Luther, sondern von
Hegel, das heiBt vom romantischen Idealismus und von einigen noch
weniger maBBgebenden Denkern des letzten Jahrhunderts gelernt.

L

Mit dieser Begriindung der Notwendigkeit und mit dieser Kenn
zeichnung des Grundwesens des Staates sind nun aber eine Reihe
von weiteren Bestimmungen gegeben, die von groBter Tragweit®
und, wie Sie sehen werden, von hochster Aktualitit sind.

Die erste und wichtigste ist die, daB der Staat kein Unbedingtes:
sondern ein Bedingtes, kein Zweck, sondern ein Mittel ist. Unbe-
dingt ist fiir den Christen nur eins: der Wille Gottes. Und dieser iﬂ't‘
die Liebe. Der Staat mag faktisch sein was er will: als rechtmiBig
ancrkennt thn der Glaube nur, sofern er auch in seinem Herrschen
dient, sofern er durch seinen Zwang der Gemeinschaftlichkeit un
Menschlichkeit des Daseins, also sofern er — wenn auch noch 80
indirekt — der Liebe dient. Damit ist — und das ist wohl heute da°

520



wichtigste — der Absolutheitsanspruch des Staates an der Wurzel
zerbrochen. Der Staat als Letztes und Hochstes ist schlechterdings
Heidentum, Gétzendienst, Gotteslasterung. Der Staat ist niemals
inappellable letzte Instanz. Vielmehr ist er selbst verantwortlich
und hat seine Macht nur als ein Lehen, darum unter Bedingungen.
Darum ist aber auch der Christ dem Staat niemals unbedingten,
sondern immer nur bedingten Gehorsam schuldig. Wo der Staat un-
b(‘dingten Gehorsam fordert, da darf nicht nur, da muB der Christ
Protestieren, da ist der Protest das erste und dringlichste, hinter
dem alles andere zuriicktreten muB. Denn in diesem Protest allein
kann er seine Existenz als eine christliche behaupten. Protestiert
er nicht, so ist das dasselbe wie das Weihrauchopfer vor dem Ci-
Sarenbild. Wenn dieser Protest zum Martyrium fiihrt, so ist dann
eben das Martyrium die einzige Moglichkeit, die christliche Existenz
Zu wahren.

Der Absolutheitsanspruch des Staates braucht nicht, aber er kann
die Form des Totalititsanspruchs annehmen. Die Idee des totalitiren
Staates ist idealistischer Herkunft. Man darf vielleicht sagen, Plato
habe sie vertreten; man muB jedenfalls sagen, daB sie in der neuern
Zeit von Hegel erneuert worden ist. Von Hegel haben sie aus nahe-
licgenden Griinden auf Umwegen der Faschismus und National-
Sozialismus iibernommen. Hegel ist mit dem Christentum darin einig,
daB das Leben eine Spitze, einen einheitlichen, alles in sich schlieBen-
den Sinn und Zweck habe. Aber er behauptet nun im Gegensatz
Zum Christentum, daB diese Spitze, diese systematische Einheit im
Irdisch-geschichtlichen Leben, und zwar eben im Staat als umfas-
Sendster Gemeinschaftsform liege. Darum hat nach ihm alles dem
Staat 2y dienen und bekommt alles von ihm aus seinen Sinn und
%¢in Recht. Der Christ kann eine solche irdische Spitze der Existenz
Nicht anerkennen, am allerwenigsten im Staat. Auch die Volksgemein-
Schaft — das Wort zuniichst in etwas allgemeinerem Sinn genommen
- verkorpert und verwirklicht sich durchaus nicht nur, ja nicht
€inma] vorzugsweise im Staat. Sitte, Sprache, Kultur, geselliges Le-
!len und Verkehr leiten weder ihre Moglichkeit noch ihr Recht und
thren Sinn vom Staat ab. DaB der Staat sie mit seinem zwingenden
Recht schiitzt, heit noch lange nicht, daB er sie hervorbringt, oder
da sie sich in ihm vollenden. Der Staat ist im Gegenteil nur der
rohe Rahmen, der sich um das Ganze des Volkslebens spannt und
©8 80 zusammenbhilt; er ist GefiB aber nicht Gehalt. Erst recht ist

521



die Ehe und die Familie nicht von Staates Gnaden. Der Gedanke
des totalitiren Staates, Ehe und Familie nur als Organe oder Zellen
des Staates aufzufassen, ist eine geradezu diabolische Verzerrung
der Lebenswirklichkeit. Nicht nur am Glauben selbst, sondern durch
den Glauben hat der Staat an diesen vom Schopfer mit eigenem
Reccht geschaffenen Gebilden des menschlichen Lebens seine Grenze:
Er scll ihnen dienen, nicht sie ihm. Er hat an ihnen sein MaB und
leitet von thnen sein Recht ab, nicht sie von ihm. Der Staat mufl dem
Leben und seiner Menschlichkeit dienen, nicht sie ihm. Der Christ
muls vergessen haben, wozu ihn der Schopfer in die Welt stellt,
wenn er die Idee des totalitiren Staates zur seinen machen kann.
Hier prallt eine durchaus antichristliche Denkweise — und der
‘Hegelianismus ist antichristlich trotz seiner christlichen Maske —
mit dem Christentum zusammen, unversohnlich, unausweichlich.
Noch schlimmer ist es, wenn dieses Antichristliche sich christlich
maskiert, vielmehr, wenn die Christen sich von dieser Maske tidu-
schen und gar verfiihren lassen. Das schlimmste. aber ist dies: daB
christliche Theologen diese antichristliche Idee als eine notwendige
Folgerung christlicher Erkenntnis ausgeben.

An der Idee des totalitiren Staates ist so viel wahr: daB der Staat
als dic einzig zwingende Macht, als Inhaber des physischen Zwangs-
monopols einschlieBlich des Tétungsrechtes unter allen anderen Ge-
bilden des menschlichen Lebens eine besondere Stellung einnimmt:
Mit diesem Recht greift er in einer Weise durch, wie keine andere
Einrichtung. Er greift durch bis zur Lebenswurzel. Und mit diesem
Recht greift er in alles hinein, was irgendwie des Rechtsschutzes
bedarf oder den Rechtszwang notwendig macht. Aber damit, dab
ihm das Totungsrecht eingeriumt wird — und werden muf}, wenn
seine Zwangsmacht nicht illusorisch werden soll — ist nicht das
Ungeheuerliche eingeraumt, daB ihm das Leben der Menschen g€
hért. Und damit, daB er mit seinem Rechtsschutz und seinem Rechts®
zwang in so viele menschliche Verhiltnisse hinein wirken muB, ist
noch lange nicht anerkannt, daB seinem Einwirken keine Grenzel
gesetzt seien. Das Totungsrecht des Staates ist an sehr strikte Be-
dingungen gebunden. Es ist durch das Recht auf einen ungeheue’
kleinen Kreis von Moglichkeiten eingeschrinkt; und ebenso sind
dem Staat durch die schopfungsmiiBige Autonomie der einzelne®
Lebensgebiete ganz bestimmte, enge Grenzen gezogen. Der Staat darf
nur dort toten, wo es um der Gemeinschaft willen notig ist und der

522



Staat darf nur dort in die autonomen Gebiete des Lebens zwingend
eingreifen, wo es um ihrer selbst willen nicht zu vermeiden ist.
Auch hier gilt der Satz: es darf nur so viel Herrschaft geben, als
um des dienenden Lebens willen notwendig ist. Der Staat mit sei-
nem Zwang ist immer nur Nothelfer, der mit Zwang nachhelfen
muf, damit das geschehe, was eigentlich ohne ihn aus der freien
Spontaneitit menschlich-gemeinschaftlichen Lebens von selbst ge-
schehen sollte, aber wegen der Verdorbenheit des Menschen nicht
geschieht. Das ergibt sich aus der christlichen Grundanschauung
vom Staat. Die Idee des totalitiren Staates aber ist die gerade Um-
kehr dieses Satzes: Es sollte eigentlich alles durch den Staat ge-
schehen und alles Nichtstaatliche muB als Ersatz fiir staatliches Tun
oder als im Auftrag des Staates geschehend angesehen werden: eine
der entsetzlichsten Karikaturen des Lebens, die je erdacht worden
sind. Sie ist nur zu verstehen, wenn man sich daran erinnert, daf
man im Interesse der Freiheit des Lebens und vor allem der Freiheit
des Individuums dem Staat auch die Macht und vor allem das An-
sehen genommen hat, das er nétig hat, um seinen Dienst auszuiiben.

Die Idee des totalitiren Staates ist die Reaktion auf die Auflosung
nicht nur der staatlichen, sondern aller Bindungen seitens des indi-
Vidualistischen Liberalismus. Dieser Liberalismus weiB nichts von
einer urspriinglichen schopfungsmiBigen Zusammenordnung der
Menschen; er weiB nicht um die Liebe, um die Gemeinschaft als
Sinn der menschlichen Existenz. Er sieht das Leben vom Gesichts-
Winkel des isolierten einzelnen aus. Nicht die Liebe, sondern die
El‘kenntnis, also nicht die Verbundenheit, sondern das fiir sich
Sein des einzelnen ist seine Leitidee. Unter geistigem Leben versteht
€r nicht das, was die Menschen in ihrem Zusammenleben fordert
und erhght, sondern die Erkenntnis und das Werk des einzelnen:
Nicht jeder Einzelne im Sinne Kierkegaards, der durch den Schop-
ferwillen gebunden und darum mit dem Mitgeschopf verbunden ist,
Sendern der fiir sich stehende, autonome, selbstindige einzelne, das
Individuum ist hier gemeint. Wie in der Physik des letzten Jahr-
hunderts das Atom, so ist auch in der menschlichen Wirklichkeit
dieser einzelne der letzte Beziehungspunkt, das wahrhaft Wirkliche
und Seinsollende, eine Freiheit, die hochstens in der Selbstverant-
Wortung, nicht in wirklicher Verantwortlichkeit ihr Korrelat hat.

leser individualistische, rationalistische Liberalismus, diese ato-
Mistische Auffassung und dieser atomisierende Wille ist auch im

523



Auge zu behalten, wenn wir die Gegenwart verstehen wollen. Unter
seinen Auswirkungen hat die Welt wahrhaftig genug zu leiden ge-
habt, ehe der totalitire Staat und seine Allbevormundung kam. Ver-
antwortungs- und gemeinschaftslose Privatisierung des Lebens in
Wirtschaft und Politik, in Ehe und Familie, und in allen Kultur-
angelegenheiten: das ist Jie psychologische Voraussetzung fiir den
totalitiren Staat. Aber diese Vision des Lebens ist nicht mehr wie die
der erzwungenen Gemeinschaft eine Karikatur, sondern sie ist die
villige Verneinung des Lebenssinnes. Darum ist sie auch nicht heid-
nisch, sondern schlechtweg gottlos. Ist mit dem totalitiren Staal
ein sakrales Heidentum, so ist mit dem radikalen individualistischen
Liberalismus grundsatzlich jener aufklirerische Sikularismus, jene
Gleichgiiltigkeit oder Feindseligkeit gegen alles Religiose verbun-
den, die die zweite Hilfte des vorigen Jahrhunderts so sehr kenn-
zeichnet. Wird dort, in der Staatsreligion, die staatliche Autoritit
vergottet, so wird hier im individualistischen Liberalismus der Ge-
danke der Autoritit iiberhaupt verichtlich gemacht und die autori-
titslose Freiheit proklamiert. Geschichtlich gesehen ist je das eine
die Reaktion auf das andere. Wer wollte ausmachen, wer von beiden
den Anfang gemacht hat und welche von beiden die verhingnis-
vollere Verwirrung ist?

LY,

Es liegt im christlichen Glauben, daB die Autoritit nicht gegen
die Freiheit und die Freiheit nicht gegen die Autoritit ausgespielt
werden darf. Gott ist der Herr, Glaube ist Gehorsam, Gebundenheit-
Aber diese Gebundenheit ist zugleich die Begriindung der Freiheit:
Was das in der Staatlichkeit bedeutet, wird klar, wenn wir nun wei-
ter die Frage nach der konkreten Begrenzung der staatlich zwin-
genden Macht fragen, deren Notwendigkeit wir aus der Existenz des
Bésen verstanden haben. Wodurch, von wo her ist denn die zwin-
gende Macht des Staates begrenzt? Ist das richtig, was iiber ihre
Notwendigkeit gesagt wurde, so kann die Antwort nicht fraglich
sein. Dieses Begrenzende ist das Recht, genauer: die Gerechtigkeit:
Wenn vor kurzem ein maBgebender deutscher Jurist am (lmlts‘il""n
Juristentag den Satz prigte: Recht ist, was uns niitzt, so ist dami!
nicht weniger gesagt als: der Begriff des Rechtes ist in dem der
Macht untergegangen, die Begrenzung der Macht durch das Recht
ist preisgegeben. Zweifellos ist es in der Geschichte immer 80 8¢

524



wesen, dafl das empirische Recht ein KompromiBl aus Gerechtigkeit
und Macht war. Ebensowenig soll geleugnet werden, daB die Idee
der Gerechtigkeit schwer zu bestimmen und wohl nie eindeutig zu
fassen ist. Trotzdem hiingt die sittliche Wiirde und die religiose
ReChtfertigung des Staates, wie wir sahen, eben daran, daB die
zwingende Macht des Staates dem Recht dient. Nur durch die Be-
zichung auf die Gerechtigkeit ist die Macht des Staates legitim. Es
fally gerade dem Christen die Aufgabe zu, aller Verherrlichung der
Macht als solcher durch die Erinnerung an die Rechtsgebundenheit
aller Macht entgegenzutreten; denn nur wegen des Dienstes fiir
Recht und Gerechtigkeit kann der Christ zur zwingenden Macht des
Staates ja sagen. Diese Gerechtigkeit ist freilich nicht formalistisch
Zu verstehen. Sie darf nicht abseits vom Leben des Volkes in zeit-
loser gesetzlicher Allgemeinheit gedacht werden. Das gerechte Recht
steht nirgends in den Sternen geschrieben, es muB zu jeder Zeit
und in jedem Lebenskreis neu gesucht werden. Das romische fiat
Justitia pereat mundus ist eine falsche Verabsolutierung des Rechtes,
die mit seiner kreatiirlichen Bedingtheit nicht rechnet. Aber gerade
daB das gerechte Recht gesucht werden muB, heiBt, daB kein Staat
dariiher verfiigt, daB} er nicht sein Herr, sondern sein Diener ist.

Darum weil der Christ die Rechtfertigung der Macht des Staates
Primir im Rechte sieht, ist fiir ihn die Frage nach dem Volksstaat
oder nationalen Staat eine zweite. Nicht eine unwichtige, aber eine
deutlich zweite. Es liegt im Gedanken des Rechtes die moglichst
Universelle Geltung. Nicht das ist das erste Interesse, das der Christ
4m Staate nimmt, daB im Staat das Volk zur nationalen Einheit zu-
SammengefaBt ist, sondern daB der Staat das Recht verwirklicht.

arum liegt ihm nicht so sehr die moglichste Souverinitit des ein-
Zelnen Volksstaates am Herzen, sondern das andere, dal auch die
Souverdnen Volksstaaten untereinander durch das Recht gebunden
Seien und nicht anarchisch gegeneinander stehen. Der Gegensatz
8egen die Anarchie, gegen den brutalen Machtkampf ist ja die gott-
liche Legitimation des Staates und nur er. Derselbe Gegensatz gilt
aber auch der internationalen Anarchie, die sich aus der Lehre von
der unbedingten Souverinitit des Einzelstaates ergibt. Wie die
Maoht nach innen, das heiBt die Macht des Staates gegeniiber den
“zelnen Volksgenossen und Gruppen und Lebensgebieten am Recht
Seine Schranke und im Recht seine Begriindung hat, so auch die
Macht nach auBen. Die Idee des Vélkerrechtes ergibt sich mit Not-

525



wendigkeit aus dem christlichen Staatsgedanken, und die Verpflich-
tung, sich fiir das Volkerrecht gegen den brutalen Vélkermacht-
kampf einzusetzen, ist die selbstverstindliche Folgerung aus der
biblischen Begriindung des Staates.

Es ist ein seltsames Schauspiel, daB es heute ausgerechnet Ver-
treter des Christentums sind, die den Gedanken des Volkerrechtes
und des Vilkerbundes, der iibernationalen Rechtsbindung und Ver-
antwortlichkeit meinen ldcherlich oder verdchtlich machen zu
miissen. Der Christ weifl von sich nicht zuerst, daB er ein Deutscher
oder Schweizer ist, sondern dal er Mensch ist und er sieht im an-
deren Menschen nicht zuerst den Nichtdeutschen oder den Nicht-
schweizer, sondern den Menschen. Der volkliche Zusammenhang,
das Denken in Nationen ist wohl etwas, was sich aus der Beachtung
der schopfungsmiBigen Gegebenheiten des Lebens ergibt; hinsicht-
lich des Staates aber tritt er hinter dem Rechtsgedanken durchaus,
unbedingt zuriick. DaB die Staaten Zusammenfassungen nationaler
Einheiten sein sollen ist, fiir den Christen, eine wohl zu erwigende
Méglichkeit. DaB jeder Staat und alle Staaten untereinander durch
das Recht gebunden sind und sich binden lassen sollen, ist fiir ihn
keine F r a g e, sondern eine klare, helle GewiBheit. In diesem Sinn
steckt dem echten Christentum der Internationalismus, das heift
die Anerkennung iibernationaler Verantwortlichkeit im Blut und
ist ihm aller Nationalismus, d. h. die Leugnung solcher Verbunden-
heit und Verantwortlichkeit oder ihre Herabsetzung zu einem Inter-
esse zweiten Ranges wesensfremd.

Aber nachdem das gesagt und damit dem Christen sein Platz im
Kampf zwischen Nationalismus und Vélkerrecht zugewiesen ist, ist
allerdings auch, in gehoriger Begrenzung, das Anliegen des natio-
nalen Gedankens zur Geltung zu bringen. GewiB, es gehort zu un”
serem geschopflich-geschichtlichen Leben, daB wir als Glieder eine®
Volkes geboren und erzogen werden; wir werden uns nicht weiger®
auch darin wie in anderen natiirlich geschichtlichen Gegebenheite?
den Willen des Schopfers angedeutet zu finden. Auch die Volks
einheit werden wir zu den natiirlichen Giitern unseres Lebens re(’h:
nen, die zu hiiten und zu pflegen sind. Wir werden uns aber dabe!
der Relativitit dessen, was in einem bestimmten geschichtliche®
Moment Volk heiBt, bewuBt bleiben. Wir werden auch nicht Ll
gessen, daB die Zusammenballung so gewaltiger Einheiten, wie die
heutigen GroBvolker es sind, einen durchaus zweideutigen Charakter

526



hat. Sie sind einerseits durch ihre GroBe zu abstrakt, um der Kon-
kretheit der staatlichen Aufgaben gerecht zu werden, und sie stehen
anderseits durch ihre Vielheit der Durchfiihrung wichtiger mensch-
heitlicher Aufgaben im Wege. Dall gerade der nationale Staat von
heute eine Lieblingsidee Gottes sei, ist wirklich durch nichts zu er-
hérten. Der nationale GroBstaat ist eine geschichtliche Gegebenheit,
wie anderes auch: ein besonderer Grund, sich gerade fiir ihn zu be-
geistern, hesteht jedenfalls fiir den Christen nicht. Im Gegenteil,
aus der Geschichte sowohl wie aus der Bibel wiire allerhand Be-
trachtliches iiber die spezifische Gefahr solcher Gebilde fiir Recht
und Menschlichkeit geltend zu machen und die bedeutendsten
unter den christlichen Lehrern haben auch nicht versiaumt, es zu
tun. Geschichtlich betrachtet ist der moderne Nationalismus ein
Kind der Aufklirung und der franzosischen Revolution, jener
Michte, die er zu bekdmpfen vorgibt.

Y.

Das schwerste Problem erwiichst dem Christen aus dem die ganze
Geschichte bestimmenden Kampf der Volker um ihren Macht-
bereich, Wir Schweizer sind geneigt, die Schwere dieses Problems
“u verkennen, weil wir unseren nationalen Bestand als einen ge-
Sicherten und durch Volkervertrag geschiitzten ansehen konnen.
Andere Staaten aber sind erst im Entstehen, oder miissen sonstwie
Um ihren nationalen Bestand ringen. Rein empirisch betrachtet ist
ene Theorie, die als fundamentale politische Kategorie das Ver-
hélmis von Freund und Feind ansieht, nicht ganz unrichtig. Im
Leben der Vilker untereinander scheint in der Tat der nationale
S.eulsterhaltungs- und Geltungswille, abgesehen von den tatsich-
lichen Machtverhiltnissen, der schlechthin entscheidende Faktor
z'f sein. Wer sich nicht bis aufs duBerste wehrt, geht unter. Aus
dieser tatsiichlichen Lage ist ja immer wieder der Nationalismus
PSychologisch zu verstehen. Der Verzicht auf den unbedingten
Sdbsterhaltungswﬂlen der Nation wiirde in der Regel ihre sofortige
‘ernichtung nach sich zichen. In der Auseinandersetzung der Na-
Uonen herrscht bis heute, durch das Vélkerrecht nur wenig ein-
8egrenzt, das brutale Recht des Stirkern, beziehungsweise das real-
Politische Kriftespiel. Was ist angesichts dieser Sachlage die Auf-
8abe des Christen? Den Verzicht auf jenen Willen zur unbedingten

527



Selbstbehauptung predigen, wiirde praktisch heiBen, die schwichere
Nation der Brutalitit der stirkeren preiszugeben. Auch hier miissen
wir auf ein christliches politisches Programm verzichten, weil s
das nicht gibt und geben kann, und die Aufgabe des Christen in
die Geltendmachung begrenzender Gesichtspunkte setzen. In dieser
Frage ist es nun entscheidend, daBl der Christ nicht zuerst Glied
seines Volkes, sondern Glied der Kirche, das heiBit der alle nationa-
len Grenzen iiberspannenden Menschengemeinschaft ist. Der Christ
darf und soll fiir seinen Staat Gerechtigkeit und Menschlichkeit
fordern. Er darf und soll die anderen Nationen an die Grenze ihres
Lebensanspruchs erinnern, und dasselbe ist er seinem eigenen Volk
schuldig. Er ist nur dann innerlich befugt und #uBerlich imstande,
das eine zu tun, wenn er auch das andere tut. Das heiBt aber, es it
von ihm gefordert, daB er, hier wie dort, an eine iiber den nationalen
Egoismen stehende Instanz appelliert und erinnert, und alle sein®
Kraft einsetzt fiir die Uberwindung der zwischenstaatlichen
Anarchie. Es ist also wiederum der Rechtsgedanke, der Rechtswille,
in dem sich konkret die Einsicht auswirkt, daB der Staat nicht
Zweck, sondern Mittel ist, daB er keine andere Legitimation hat als
die, dem Leben, der Menschlichkeit zu dienen.

Das heutige politische Interesse der Vélker gilt aber nicht bloB
der Staatlichkeit als solcher oder der Auseinandersetzung zwwche“
den Staaten, sondern vor allem auch dem Problem des inneren Auf-
baus des Staates, der Staatsform. Uber die Staatsform im weitere?
Sinne des Wortes ist bereits im vorigen manches implicite gesag!
worden. Indem wir einerseits einen Staat fordern, der die Freiheit
des einzelnen im Sinn des Interesses der Gemeinschaft wirksam
begrenzt, anderseits einen Staat ablehnen, der sich anmaB8t, iiber
das Leben der Nation und der einzelnen zu verfiigen, haben wir
die entscheidenden Richtlinien auch fiir das Problem der Staals
form gegeben. Mehr aber konnen, diirfen wir nicht tun. Wir konne?
nur noch den kritischen Satz aufstellen, daB es keine an und fiir
sich richtige Staatsform gibt. Innerhalb dieser Grenzen: Begre™
zung der Freiheit des einzelnen um des Ganzen willen, und Begre™
zung der Autoritit des Staates um der Lebendigkeit des Volkes
und der Selbstindigkeit der einzelnen Lebensgebiete willen, sind,
abstrakt gedacht, mancherlei Méglichkeiten der Gewaltverteilun®
gegeben. Die Mannigfaltigkeit der geschichtlichen Lage erlaubt
hier keine Generalisierung. Das Entscheidende ist, vom Interess

528



des Christen aus gesehen, das Festhalten an jenen Grundforderun-
gen und ihre Durchsetzung entsprechend der gegebenen Lage. Die
Demokratie, die zur Ochlokratie, zur Herrschaft der anonymen
Cliquen entartet, ist ebenso schlimm, wie die Aristokratie oder gar
Monarchie, die zur Tyrannis entartet; nicht die Form als solche
entscheidet, sondern der Wille, der in ihr zur Geltung kommt. Wenn
ich die Aufgabe hitte, hier iiber schweizerische Dinge zu sprechen,
80 wiirde ich vor allem auf die grundverschiedenen Inhalte, die dem
Prinzip der Demokratie gegeben werden konnen, hinweisen. Es gibt
eine Demokratie der anonymen verantwortungslosen Macht und
eine Demokratie der persinlichen Verantwortung. DaB es dem
Personhaften christlichen Denken entspricht, der zweiten vor der
€rsten den Vorzug zu geben, versteht sich von selbst. Aber mit
dieser Andeutung moge es hier sein Bewenden haben, damit wir uns
Zum SchluB noch einem letzten, dem fiir den Christen entscheiden-
den Problem zuwenden konnen, von dem wir ausgegangen sind:
dem Problem Staat und Kirche, das wir aber nicht im kirchenrecht-

hc‘hen’ sondern im rein religisen oder theologischen Sinne fassen
wollen,

VI

Das primiire Interesse des Christen am Staat ist ein rein negatives:
daB der Staat ihm Raum laBt zum Christsein. Nun vermag auch der
koﬂsﬁquenteste totalitire und verabsolutierte Staat, die extremste
rijl':mnis nichts iiber die innerste Gesinnung und iiber den person-
lichen Glauben. Der Staat kann alles erzwingen, nur nicht Frei-
willigkeit. In der Sphiire der Freiwilligkeit aber spielt sich das ab,
Um das es dem Christen geht. Aber an diesem Punkt wird es nun
demlich, was es bedeutet, daB der Christ kein einzelner ist, sondern
daB er pyr in der Gemeinschaft Christ sein kann, und daB er kein

ystiker ist, dem ein Innenleben geniigt, sondern daB er aus seinem
(.;la“}’en heraus in der Welt wirken will durch die Liebe. Beides
ligy ihn nach auBen treten. Wirkliche Gemeinschaft gibt es nur
Vermége des leiblichen Zusammenseins, und Wirksamkeit in der

elt gibt es nur durch leibliches Handeln. Beides aber kann ihm
er Staat verwehren. Den christlichen Glauben des einzelnen kann
°F nicht antasten — seinetwegen brauchte es kein Martyrium und
keinen Kampf. Aber jeder Glaubende weiB, daB Verzicht auf Ge-
Meinschaft und Wirksamkeit sowohl das innere Absterben als vor

529



allem die Unterbindung der geistigen Fortpflanzung bedeutet. Die
Entstehung neuen Christenlebens, die Ausbreitung und die Erhal-
tung der Kirche ist allerdings etwas, was — abstrakt gedacht — der
Staat verhindern kann, und was er in gewissen Grenzen auch oft
genug verhindert hat.

Hier wird der Konflikt zwischen Staat und Kirche akut. Es geht
um Sein oder Nichtsein des Christenlebens. Der Christ mufl unter
allen Umstinden eines fordern: die Freiheit der gemeinschaftlichen
Kultusausiitbung und die Freiheit der o6ffentlichen Verkiindigung-
Wo ihm dies verwehrt wird, mull er dem Staat den offenen Krieg
erkliaren, mufl er zum Emporer werden. Hier gibt es kein passives
Erdulden, sondern nur das aktive Widerstandleisten. Aber der Christ
kann es auch niemals freiwillig geschehen lassen, daB die Verkiindi-
gung der Kirche und ihre Kultusausiibung unter staatliche Vor-
mundschaft gestellt wird. Von hier aus aber wird das Problem Christ
und Staat nochmals in seiner ganzen Breite aufgerollt.

Denn eben um dieses Interesses willen wird der Christ die ver-
schiedenen staatlichen Méaglichkeiten als solche abschitzen nach
ihrer Affinitdt zur Freiheit der Kirche. Es gibt staatliche Formen,
bei denen eine Bedrohung der Freiheit der Kirche iiberhaupt nicht
in Frage kommt und solche, bei denen sie unvermeidlich ist. Es gibt
aber auch — und dadurch wird das Problem kompliziert — staat-
liche Formen, die der kirchlichen Verkiindigung einen giinstigen,
und solche, die ihr einen ungiinstigen Boden bereiten. Denn die
kirchliche Verkiindigung schlieBt nicht nur die Botschaft von der
Gnade des Christus in sich, sondern auch die des gottlichen Gesetzes,
der Zucht und Ordnung. Ebenso wird die Kirche, da ihre Verkiin-
digung und ihr Kultus der weltlichen Mittel bedarf, unter Um-
stinden sich gern die aktive Mithilfe des Staates gefallen lassen-
Aber ke that pays the piper calls the tune: der Staat, der der Kirche
seine Unterstiitzung leiht, wird auch seine Anspriiche an sie geltend
machen. Hier ist die Stelle, wo die Verfiihrung der Kirche beginnt
wo sie um des Linsengerichtes staatlicher Unterstiitzung oder staal-
licher Moralzucht willen ihr Erstgeburtsrecht der Freiheit des Evan-
geliums verkauft. Wohlverstanden: zwischen den beiden Gesichts-
punkten Freiheit vom staatlichen Zwang und Unterstiitzung durch
den Staat besteht keine Gleichwertigkeit. Das eine ist eine Lebens:
notwendigkeit, das zweite ist keine. Das erste ist immer und unter
allen Umstinden gut, das zweite aber ist immer ein wenig fragwiirdig:

530



Mit dem ersten steht und fillt die Kirche als Gemeinschaft der Gliu-
bigen, das zweite aber ist eine Erfolgsmoglichkeit, die nicht unter-
schitzt, aber noch viel weniger iiberschiitzt werden darf. Die Kirche,
die weiBl, um was es geht, wird im Staat unbedingt frei sein und nur
sehr bedingt vom Staat privilegiert und unterstiitzt werden wollen.
Das wird aber auch heiBen: sie wird iiberhaupt vor allem darauf
achten, wie im Staat Freiheit moglich bleibt und erst in zweiter
Linie darauf, wie in ihm Autoritit wirksam ist. So wird eine Kirche
handeln, die weiB, daB in der Kirche das freie Wort Gottes das ein
und alles ist.

Der Christ ist also kein a-politischer Mensch; aber er ist nicht
Zuerst, sondern erst in zweiter Linie politischer Mensch. Er ist zu-
erst und unbedingt Christ, er ist sodann und bedingt Biirger oder
Staatsmann. Er wird auch als Biirger und Staatsmann immer und
unbedingt zuerst fragen, was Gottes Wort verlangt und erst in
Zweiter Linie, was das staatliche Gesetzt oder die politische Not-
wendigkeit verlangt. Er wird, wenn er Staatsmann ist, nicht meinen,
die Bergpredigt, das Gesetz Christi, zum biirgerlichen Gesetz machen
zu konnen; denn die Bergpredigt ist Gesetz nur fiir die, die «Ohren
haben zu hren». Er wird aber noch viel weniger meinen, als Staats-
Mmann gebe es fiir ihn kein Gebot Gottes. Er wird nicht schwirme-
visch die besonderen politischen Notwendigkeiten in sogenanntem
christlichem Gehorsam iiberspringen, aber er wird noch weniger
Pessimistisch im staatlichen Leben darauf verzichten, sein Christ-
sein auch im Stoff des Staatlich-Politischen zu manifestieren. Der
Staat ist — auch im giinstigsten Falle — ein sproder, ungefiiger
Stoff und es hilt, auch im giinstigsten Fall, schwer, ihm auch nur in
geringem MaBe den Stempel jenes Lebens, das aus der Verbunden-
heit mit dem Christus kommt, aufzudriicken. Aber auch dieses
Wenige ist, rein geschichtlich betrachtet, viel. Was hat unser Zwingli
us dem Staate Ziirich gemacht! Die Spriodigkeit des Staates fiir den
christlichen EinfluB beruht vor allem auf der religiosen Trigheit
und Indifferenz der Massen. Wenn es gelingen wiirde, sie in groem
MaBstaly aufzuwecken, so wiirden die Folgen davon auch im staat-
lichen Leben nicht auf sich warten lassen. Nicht ein christliches
Staatsprogramm ist es, was wir brauchen, sondern lebendige
Chl‘iStenmenschen, Christenvilker, eine neue AusgieBung jenes
Geistes, der das Urchristentum schuf und in zwei Jahrhunderten
das rémische Weltreich eroberte.

531



Die politischen Probleme sind zu einem groBen Teil nur darum
schwierig, weil es an einem einheitlichen Geist, an einem Willen zu
iiberparteilicher und auch iibernationaler Gerechtigkeit fehlt.
Echter Christenglaube kann nicht anders, als diesen Willen er-
zeugen. Auch eine Minderheit von geisterfiillten, ihrem Herrn un-
bedingt ergebenen Christen konnte, iiber den ganzen Erdball ver-
breitet, die Gestalt der politischen Welt véllig verindern. In viel
hoherem MaBe als der abstrakte Idealismus oder Humanismus ist
die aus Glauben stammende Liebe und Gerechtigkeit eine geschichts-
gestaltende Macht. Das staatliche Problem — das auBenpolitische
und innenpolitische — ist vor allem ein personliches: Was fiir Men-
schen sind es, die den Staat machen? Ich glaube nicht an das tausend-
jahrige Reich; ich glaube aber, daB das Reich Gottes, dessen Voll-
endung jenseits der Zeit liegt, auch in der zeitlich geschichtlichen
Welt, in der Welt, wo es Staaten und Politik gibt, sich machtvoll an-
kiinden und darin geschichtlich wirksam werden will. Nicht die
Schwierigkeit der politischen Probleme, sondern die Lahmheit der
Christen ist schuld, daB so wenig von der Kraft und dem Geist des
Christus in der Welt der Politik sichtbar wird. In diesem Sinne
glaube ich, daB es auch politisch nicht GroBeres und Wichtigeres
gibt als das Christsein.

Die Jugend Richelieu’s
von Carl Burckhardt

Wir freuen uns, aus der Feder des geschétzten Historikers am Insti-
tut des hautes études politiques in Genf ein Kapitel aus seinem grofen
Werk iiber Richelieu, das demniichst bei Callwey in Miinchen erscheinen
wird, unsern Lesern zu unterbreiten.

E ine halbe Meile vom Schloss Richelieu entfernt liegt das feste
SchloB derer von Mausson. Die Mausson und die Richelieu
sind seit Menschengedenken Rivalen. Die Heiraten zwischen den
beiden Geschlechtern, die hin und wieder erfolgten, verbitterten
nur das Verhiltnis. Ein Streit zwischen Louis du Plessis Richelieu
und dem Herrn von Mausson wegen einer Frage des Vorrangs in der

532



	Der Christ im Staat

