
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 8

Artikel: «Der Kampf um das geistige Reich»

Autor: Faesi, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schluß an die Gruppe zu finden,
selbst, wo Menschen bereit sind,
ihren Sicherungen hervorzutreten
Führung Gottes zu stellen.

Gruppen entstehen überall von
aus ihrer Verschlossenheit und
und ihr Leben ganz unter die

«Der Kampf um das geistige Reich»1

von Robert Faesi

%/%/illkommener Glücksfall für den Kritiker, eine bedeutende Kraft
* bei ihrem ersten Auftreten in der Öffentlichkeit ankündigen

zu können! Doppelt willkommen, wenn es sich, wie bei Julius
Schmidhauser, um einen Landsmann handelt!

Die Schweiz hat in den letzten Jahren Denkmäler der
Selbsterkenntnis ihres Wesens und ihrer Leistungen, auch solche der
Erkenntnis ihrer Vermittlerrolle und europäischen Einbeziehung
gezeitigt; aber es ist eher befremdlich, daß die Werke so selten sind,
ln denen wir zunächst von uns selber absehen und die Rundsicht
ausnutzen, da wir doch durch das Schicksal auf eine natürliche
Warte gestellt sind und vor den Nachbarn eine größere Freiheit
des Standpunktes voraus haben. Unsere heutige Lage ist nicht
unähnlich derjenigen im Weltkrieg.

Wie damals hat uns das Schicksal zu einer Art Neutralität
verurteilt. Es liegt in unserer Hand, sie zum Vorteil oder zum Nach-
teil zu gestalten. Die Gefahr neutraler Haltung liegt am Mangel in-
uern Teilhabens und äußern Einsatzes, liegt an der selbstgerechten
°der gleichgültigen Abkapselung, in der wohltemperierten Lauheit,
am überhandnehmen jenes Typus des zufriedenen kleinen Mannes,
1,es seelischen und geistigen Kleinbürgers. Immer wieder stoßen wir
ln ('er Auslandpresse auf das diskreditierende Wort «Verschweize-
rung». Es ist nur in der Ordnung, daß wir ungern hören, wie der
Name unserer Nation zu einer entwertenden Nebenbedeutung
kommt. Ist sie gerechtfertigt? Ja und nein. Der Ausdruck ist eine
Warnung vor einer Gefahr, zu der wir tatsächlich neigen, ja, recht

Y
Julius Schmidhauser: «Der Kampf um das geistige Reich» (Hanseatische

er agsanstalt, Hamburg 1933).

487



eigentlich vor unserer Gefahr. Aber es ließe sich auch eine «Ver-

schweizerung im idealen Sinne denken:
Es gibt eine Einstellung, zu der die Schweiz jetzt wieder geeignet,

ja berufen erscheint. Sie ist ein geistiger Raum, in dem die
Auseinandersetzungen der Zeit nicht zu schweigen brauchen, in dem aber

der Standpunkt der Gerechtigkeit leichter zu wahren und derjenige
der Versöhnung leichter zu finden ist, und wo die Luft der innern
Freiheit entgiftend und klärend wirkt. Die Schweiz ist es sich und

der Welt schuldig, daß man sich in ihren Grenzen nicht umsonst

nach Männern und Werken von solcher Haltung umsieht.
In diesem Sinne lobe ich mir Schmidhausers Buch als eine

schweizerische Tat, die uns zur Ehre gereicht; dem Gehalt nach ist es

allerdings ein Werk von europäischer Spannweite, auch ist das

Schweizertum des Verfassers nicht zu identifizieren mit der Einen
Schicht schweizerischen Wesens, die als die zeitlich neueste
vorherrscht. Schmidhauser unterscheidet die hündische Urdemokratie,
die reformatorische Gemeindedemokratie und die revolutionäre
Demokratie. Demokratie nennt er unsere Vorbestimmung und unser

gewachsenes Schicksal. Von ihr haben wir auszugehen, aber auch,

von unserer persönlichen Freiheit aus, den verkümmerten Sinn für
Führerschaft und Gemeinschaft zurückzugewinnen. Das etwa ist

der Kern einer 1931 erschienenen Broschüre «Die Schweiz im

Schicksal der Demokratie», in der sich Schmidhauser mehr auf der

politischen Ebene mit den uns bedrängenden Zeitfragen
auseinandersetzt.

Dieses schmale Heft und das 400 Seiten starke neue Buch stammen

aus derselben Wurzel. Der Übergang von jenem zu diesem

werde mit den Worten bezeichnet: «Jedes Volk muß durch das

Gericht seiner Berufung gehen. Jedes Volk hat auf seine Weise zur

Wertfülle des Reiches beizutragen.»
Den «Kampf um das geistige Reich» führt Schmidhauser als

«Neutraler», als Schweizer, jenseits der Parteien im Sinne eines Kampfe

für das geistige Reich.
«Bau und Schicksal der Universität» heißt der Untertitel. Sie ist

äußerer Anlaß und Wurzel des Buches, aber nach allen Seiteu

wächst seine Krone mächtig darüber hinaus und auf lange Strecken

verdecken die weitausholenden Gedanken das besondere Thema, um

dann allerdings überraschend und ergebnisreich wieder einzumun

den. Als Sinndeutung und Geschichte — nicht der Universitäten,

488



aber der Universität — ist das Buch ein wohl einzigartiger und
kühner Wurf. Eine unerwartete Festgabe gleichsam, zur Jahrhundertfeier

der Zürcher Universität, und übrigens in ihrem Bannkreis
und in enger Wechselwirkung mit ihr entstanden.

Die eigentlichen Großzeiten der europäischen Universitäten sieht
Schmidhauser allerdings jenseits dieser Gründung: in der kurz
vorangehenden Romantik und weiterhin, über die Aufklärung und
die Pole von Renaissance und Reformation zurück, in ihrem
mittelalterlichen Ursprung, wo ihre Idee am reinsten und ungebrochensten

gilt.
Die positivistische Universität des 19. Jahrhunderts und gar ihre

gegenwärtige Weiterbildung bedeutet für ihn — vielleicht in zu
starkem Maße, weil alles an ihr dem Nahblick ausgeliefert ist —
einen Abfall von der ursprünglichen Bestimmung. Und doch ist,
kei allem Wert der Einzelleistungen, etwas daran: «Die Universität
lst in ihrer heutigen Gestalt wie kein anderer Ort symbolisch für
das Trümmerfeld unserer Welt in seinem ganzen Umfang.»

t
Wird die Geschichte der Universität wie hier vom höchsten Ge-

Slchtspunkt aus ins Auge gefaßt, so erscheint sie im Geflecht der
^ echselwirkungen mit dem Ganzen der jeweiligen Epoche. Die
Hochschule wird vom Geist der Zeiten, vor allem von der Universalitat

und der Heilserkenntnis des Mittelalters erzeugt, wird in den
Mittelpunkt gestellt und getragen, andere Male beiseite gedrängt
und verraten; sie führt oder leistet Gefolgschaft, wird gefährdet
v°n den Gewalten des Staates oder der Kirche, wenn nicht gar zum
Werkzeug und zur Magd erniedrigt, wie im sowjetistischen Rußland.

Kurz, sie erleidet als ein besonders empfindliches Organ die
Wachstumsveränderungen, Gesundheitskrisen, Alterserscheinungen
•les Gesamtkörpers mit.

Und immer wieder ist die Universität als höchste abendländische
Schul- und Bildungsstätte ein Hauptkampfplatz der geistigen Ent-
Scheidungen geworden. So verfolgt Schmidhauser den Kampf um
•l®8 geistige Reich in ihr als einem Brennpunkt.

Das Mißverständnis soll ausgeschaltet werden, als handle es sich
kei dem Begriff des «Reiches» für den Verfasser um eine politische

urstellung. Er setzt sich im Gegenteil mit Hielscher und andern,
Wort in diesem Sinne brauchen, deutlich auseinander, und

nur soviel ist einzuräumen, daß er den Reichsgedanken als eine

489



dem deutschen Geist historisch und in der Gegenwart besonders

naheliegende Idee empfindet.
Nein, «das hochgemut-demütige Urwort: Reich» ist ihm eine

religiöse Idee. Es ist das Reich, dessen Kommen in der Ritte des

Vaterunsers gemeint ist, es trägt aber nur einen im weitesten Sinne

christlichen Zug, und vor allem: dieses Christentum ist kein
ausschließliches, ist ein weitherzig einschließliches.

Ob man die religiöse Voraussetzung des Reich-Gedankens teile
oder nicht, man wird anerkennen, daß aus diesem metaphysischen
Untergrund und Wurzelstand dem Werke der beste Saft zuströmt-
Und daß es zur Art dieser Religiosität gehört, schöpfungswärts
gerichtet, verwirklichungsfreudig, einsatzmutig, den Erscheinungen

zugetan und der Erde treu zu sein und das Wesen vom Abglanz der

Erscheinungen abzulesen. Aus dieser Weltfrömmigkeit heraus wird
bei Anlaß von Karl Rarth, dem zwar Mut und Entschiedenheit
zugebilligt werden, die Scheidung des Unsichtbar-Jenseitigen als des

Göttlichen-Heiligen und des Sichtbar-Diesseitigen als des UngÖtt-
lichen-Profanen als urfalsch und verhängnisvoll bezeichnet.

Und gegen den abstrakten Geist wird das Wort gesetzt: «Im
Anfang war das Bild». Schmidhauser weiß, wie George, um den

Ursprung aller Bildung im Vorbild. Die Idee der göttlichen Ebenbildlichkeit

des Menschen ist bei Schmidhauser innig mit der Idee des

Reiches verwoben. Sie wird aber auch aus der Sehweise Piatons,
Goethes und zum Teil der Romantik dem Verständnis nahe gebracht-

Wer der religiösen Glaubensvoraussetzung des Buches fern bleibt,

wird seinen Reichsbegriff doch als ein tiefes Sinnbild für eine

großangelegte Ordnung der Werte, ein Reich der Werte willkommen
heißen können.

Gegenüber der einseitigen Proklamation, Vergötterung und Ver-

götzung bald dieses, bald jenes Wertes, gegenüber dem heutigen

subjektiven und willkürlichen Ausspielen aller Gegensätze, «diesem

Jahrmarkt des Heils, der die Jugend in die Verzweiflung der Heil-

losigkeit treibt», ist es Schmidhausers Bedeutung, für das

Gleichgewicht, mehr: die Durchdringung, das Ineinander der Eigenschaften,

Kräfte, Werte einzustehen. Jede Betrachtung, jedes Urteil wird

getragen von einer Lehre der Integration, der re-integratio der

mit sich selbst und dem Schöpfer zerfallenen Schöpfung.
Bis zum gefährlichen Grad der chaotischen Auflösung sieht er

voll tiefer Beunruhigung in unserer Gegenwart jenen Hang zur Ver-

490



sonderung ausgeprägt, jene dämonische Sondersucht gegen die göttliche

Allverbundenheit, die ihm die eigentliche und ewige Urschuld
des Menschen bedeutet.

Jedes Individuum, jede Richtung und Epoche hat ihr Wesen und
Unwesen, ihre Eigenart und ihren Eigensinn, ihre Höhe und ihren
Abfall. Es ist ein bewunderungswürdiges Schauspiel, wie er in dieser

europäischen Geistesgeschichte — denn eine solche bietet das Werk
tatsächlich — den Aufbau und Abbruch immer neuer Geistesgebilde
verfolgt und nahe bringt, wie jedes an seiner eigenen inhärenten
Schwäche oder Satanie entartet, und wie gegen die zum Gift
gewordene Gabe als Gegengift eine neue Kraft sich sammelt und den

Menschheitskörper verjüngt.
Aber die Befürchtung ist unangebracht, Schmidhauser könnte

durch Überspitzung dieses Zuges zum Gemeinsamen und Ganzen
den Wert des Individuellen herabsetzen. Sein Mißtrauen gilt
vielmehr dem trägerlosen Geist, und die Persönlichkeit ist ihm um ihrer
hohen Ebenbildlichkeit willen ein besonderer Wert.

Mit stärkster Intuition trifft er ins schöpferische Zentrum der
verschiedensten Geister; über Goethe und Nietzsche, Klages und
Scheler, Nikolaus Cusanus und Paracelsus sind entscheidende Dinge
ausgesagt.

Es braucht einen hohen Sinn und ein weites Herz, so umfassend

anzuerkennen, so überparteilich gelten zu lassen. Ein Gerechtigkeitssinn,

der nur Wunsch und Selbstbefehl wäre — er ist freilich
auch das — würde nicht genügen, eine so gleichmäßige und
eindringliche phänomenologische Wesensschau zu erzeugen; Schmid-
'hausers Gerechtigkeit kommt aus Teilhaben und Mitleben, aus
einer seltenen Begabung zur Totalität. Wir spüren zwar das
Übergewicht seiner Sympathie: sie ist stärker für Plato als für Aristoteles,
für Augustin als für Thomas von Aquino, für die Romantik als für
die Aufklärung, für Deutschland und Rußland als für die westliche
Zivilisation, aber sein Verantwortungsgefühl und seine Anerken-
uungsfreudigkeit gegenüber allen Werten vermag das Gleichgewicht
erstaunlich zu halten.

Hier ist volle Vorurteilslosigkeit mit voller Urteilsfähigkeit ge-
Paart; Unmittelbarkeit und Überlegenheit ergänzen sich. Es ist
gleichermaßen ein Buch des Erkenntnisdurstes wie der anteilnehmenden

Liebe. Immer bleibt diese Doppelbewegung von Fühlung-
nehmen und Abstandnehmen spürbar; die Liebe geht in die Er-

491



scheinungen ein, der Ordnungswille erhebt sich zum freien
beherrschenden Blickpunkt. Schmidhauser hat ein Recht auf das von
ihm angeführte Hölderlinwort: «Wer das Tiefste gedacht, liebt das

Lebendigste». Bei ihm arbeiten «der Scheidekünstler Verstand und

die Bindemeisterin Seele» einander einträchtig in die Hände.
Einem so verantwortungsvollen und das notwendigerweise

Gegensätzliche begreifenden Geist müssen Entscheidungen besonders

schwer fallen. Und doch muß er sich aus seinem Wirklichkeitsernst
heraus zur Entscheidung gedrängt fühlen. Sie kann, nach allem
Gesagten, nur im Sinn des Reiches stattfinden. Schmidhauser kämpft
nicht gegen das eine oder andere, sondern für das Ganze. Das

Reich ist das Maß, an dem er die Tatsachenwelt mißt. Und sie muß

an dieser äußersten Idee gemessen aus Unzulänglichkeit ewig
versagen. Das gilt für die Universität, diesen symbolischen Ort der

geistigen Auseinandersetzungen in besonderem Maße, und gerade
heute. Auch Schmidhauser meint nicht, daß die Lösung von hier

ausgehen kann und verliert sich nicht in Vorschlägen und

Forderungen.

Aber immer wieder wird der Schmerz über den spannungsreichen
Abstand zwischen Idee und Wirklichkeit bei diesem wirklichkeitsgewillten

Idealisten als ein Grundklang spürbar. Nur daß die
enttäuschende Erkenntnis übertönt wird durch den liebenden Mut, die

mutige Liebe. Es ist das Buch eines Kämpfers und eines Weisen-

Kämpfer noch: denn seine Weisheit ist nirgends verwirklicht; Weiser

schon, denn er hat sich im Geistigen sein Reich schon erkämpft-
Von der Fülle des Buches hier einen Begriff zu geben, ist unmöglich.

E3 hat das Gewicht der Reife und doch ist nichts Stoff geblieben;

es stellt sich als ein geistiges Reich im kleinen dar, das der

ordnende Logos bis ins einzelne gliedert und durchwaltet. Allerdings

ist es für den Verfasser wie für den Leser kein Leichtes, solche

Massen zu beherrschen. Jede Seite ist geladen und gedrängt, jeder
Satz zusammengeballte Substanz. Das Gefühl der innern Spannung
des Verfassers teilt sich mit, und wer geistige Dauermärsche nicht

gewohnt ist, wird Atempausen und Abstecher vermissen.
Das Buch spricht seine eigene Sprache, aber es spricht sie mit

ungewöhnlicher Kraft des Ausdruckes und Nachdruckes. Es fehle»

diesem Stil die Erleichterungen, die der typische Schriftsteller oder

gar der verkappte Journalist gewähren; es fehlt ihm das gefällige

Entgegenkommen; und nichts ist ein größeres Mißverständnis als

492



das vermeintliche Lob einer Besprechung: dieses Buch sei «brillant
gekonnt». Es stammt von einer ganz andern Ebene, und sein wahrer
Ruhm liegt darin, daß die begriffliche oder bildliche Formel sich
mit dem Gehalt innig deckt, daß dieser Stil — und das ist die
Voraussetzung jedes echten und dauerhaften Stils — notwendig ist.

Das Werk als Ganzes erweckt diesen Eindruck des Notwendigen,
den man bei Zeitgenossen so selten empfängt. Aus höchstem Einsatz

entsprungen, verdient es, daß man sich voll dafür einsetzt.

Briefe von Adolf Frey und Carl Spitteier1
von Werner Kaegi

Als Spitteier im November 1904 einen zustimmenden Brief
Adolf Freys zum vierten Band seines Olympischen Frühlings

empfangen hatte, entglitten ihm in der Freude über das Erreichte
keim Antworten ein paar intimere, vielsagende Zeilen: «Ich
empfinde jetzt als gelehrter Sprachmensch C. Spitteier die Sprache des
Dichters C. Spitteier nachträglich beim Lesen als eine diktatorische
(tyrannische). Beiläufige Bemerkung, der Kuriosität halber: Hier
wieder ein interessanter Beleg meiner Behauptung, daß Bildung
und Gelehrsamkeit die schöpferische Naivität keineswegs aus-
8chließen noch beeinträchtigen. C. Spitteier ist ein in vielen Sprachen

bewanderter, in einigen sogar gewandter Sprachmensch, ein
vergleichender Sprachgelehrtheit Liebhaber, der eine Grammatik,
einerlei welchen Volkes mit wahrem Genuß liest (lieber als ein
Gedicht Goethes oder Schillers), dem die Examinatoren nach dem
Examen die Fähigkeit zutrauten, sich für das Universitätskatheder
(hebräisch) vorzubereiten usw. Derselbe C. Spitteier spricht als
dichter mit einer wahrhaft haarsträubenden, unglaublichen Naivität.

Erklärung: die Gewalt des mächtig flutenden Poesiequells
'•rieht während des Schaffens alles durch, Bedenken, Verstandes-
8chranken, alles.»

Der Schrankenbrecher unter den Halbgöttern, der Empörer gegen
die Olympier, Prometheus, ist nicht umsonst der Liebling von

t Rerausgegeben von Lina Frey, Verlag Huber & Co. A.G., Frauenfeld und
ceipzjg 1933

493


	«Der Kampf um das geistige Reich»

