
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 8

Artikel: Die Erneuerung des Glaubens und der Gemeinschaft

Autor: Spoerri, Theophil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J>ie Erneuerung «les Glaubens un«l
der Gemeinschaft

Zur Oücfortt- otter f-ruft/teufteireguuff

von Theophil Spoerri

Das religiöse Leben dieser Zeit ist auf weite Strecken hin da¬

durch gekennzeichnet, daß man nichts mehr von Gott erwartet-
Viele von denen, die noch theoretisch an Gott glauben und sogar

einen großen Lärm mit ihm machen, sind praktisch Atheisten: sie

handeln genau so, wie wenn Gott nicht da wäre. Daß man Steuern

hinterzieht, seine Fahne nach dem Wind richtet, fünf zum eigenen
Vorteil und Frieden grad sein läßt, an seinen Nächsten vorbei oder

ihnen zuwider lebt, in Gedanken und auch in Wirklichkeit Dinge

tut, vor denen einem selber ekelt, daß man in seinen schwersten

Nöten ganz furchtbar einsam und hilflos und auch sonst im großen
und ganzen verdrossen, gereizt, geängstigt, gehetzt und übermüdet

ist, das ist das normale Leben sowohl für sogenannte Heiden als für

sogenannte Christen.
Bei den ersten Christen war es anders. Sie waren überzeugt, daß

Gott den Mensehen durch Jesus Christus ganz wunderbar nahe ge"

kommen war. Sie lebten so in dieser Nähe Gottes, daß das Reich

dieser Welt für sie keine Geltung mehr hatte. In die ungeheure Mauer
der Angst und Sünde, die die Menschheit umgab, war eine Bresche

geschlagen worden. Von daher kam wie eine Flut von Licht und Trost

in das verfinsterte Land. Wer sich in diesen Durchbruch der

Versöhnung stellte, der wohnte schon im Bereich der neuen Welt. Das

gab eine solche Zuversicht und Freude, daß der von ihr Erfüllte sie

den andern mitteilen mußte. Wie ein Lauffeuer ging diese Kunde

durch das ganze römische Imperium.
Eine neue Zeitrechnung hat damals begonnen und heute noch

geht die Bewegung weiter. Der Historiker kann es noch jetzt nicht

verstehen, wie diese Handvoll gewöhnlicher Menschen, die aus einer

verlorenen und verachteten Ecke des Reiches herkamen, in so kurzer
Zeit das Antlitz der Welt verändern konnten. Und was das

Unverständlichste ist: die Botschaft, die diese Männer verkündeten, i8t

das Absurdeste, was der Menschengeist erfinden konnte: «der

Gehängte ist der Herr, der Allerniedrigste ist der Allerhöchste.» Es

478



war eine Welteroberung von unten, ein Rittertum nicht des

Herrschens, sondern des Dienens; ein Schandmal war das Zeichen des

Sieges. Unter all den Erklärungsversuchen ist der einleuchtendste
der, daß diese Männer am Ende doch recht hatten. Hinter ihnen
stand wirklich die Macht, die die Welt überwinden kann. Jesus
Christus ist tatsächlich der Herr der Menschengeschichte.

Wenn das aber wahr ist, warum sollte nicht auch heute das Gleiche
'geschehen kö.nnen: ein Durchbruch des gleichen ansteckenden,
welterobernden Glaubens mitten durch alle Heidentümer und
erstarrten Christentümer dieser dunklen Zeit hindurch?

Es gibt — Gott sei Dank! — in unserer Zeit allerlei Zeichen der
Erneuerung. Dazu gehört auch die Gruppenbewegung. Sie entstand
durch die Arbeit eines Amerikaners schweizerischer Herkunft, Dr.
Erank Buchinan. Er hat von Anfang an als leitenden Gedanken
gehabt, daß der Weg der Erneuerung nicht über die Masse und durch
die Organisationen, sondern nur über den einzelnen konkreten
Menschen gehen kann. Seine einzige Sorge war: Wie kann man die-
8en konkreten modernen Menschen erfassen? So bildete sich unter
semem Einfluß eine neue Art des Zusammenseins und Miteinander-
redens der Menschen aus.

Die erste Zusammenkunft auf europäischem Boden fand 1921 in
England statt. Studenten von Oxford, die von der Bewegung
erfaßt waren, gingen vor einigen Jahren in den Semesterferien nach
Südafrika. Dort brauchte man zuerst den nicht eindeutigen Namen
«Oxfordbewegung».

Am Beginn des letzten Jahres kam aus England eine Gruppe nach
Genf: Amerikaner, Engländer, Holländer, Deutsche, Leute aus der
Gesellschaft, Theologen, Sportsmenschen, ein Admiral, ein
ehemaliger Kommunist. In einem Hotel fanden die Zusammenkünfte
8tatt. Aus Zürich waren drei Leute anwesend: ein Stadtmissionar,
ein Seminarlehrer und ein Hochschullehrer. Der erste verstand
alles, was in englischer Konversationssprache erzählt wurde, der
zweite die Hälfte, der dritte einen Fünftel. Das genügte. Man bat
die Gruppe, die in München erwartet wurde, einen Zwisohenhalt in
Zürich zu machen. Auch hier fanden einige Tage hintereinander
Zusammenkünfte statt. Viele wurden erfaßt. So entstand die erste
deutschschweizerische Gruppe. Es war eine gemischte Gesellschaft:
Theologen, Ärzte, Lehrer, Hausfrauen, Studenten, Beamte, Arbeiter,
• «Gemeinschafts»leute und Weltmenschen - Zürichberg und Außersihl.

479



Die offenen Zusammenkünfte, zu denen immer nur persönlich
eingeladen wurde, mußten wieder eingestellt werden, weil der Zu-

drang zu groß wurde. Dafür entstanden in Privathäusern eine ganze
Anzahl aktiver Gruppen, die in einer zentralen Gruppe zusammengefaßt

sind. Auch an andern Orten entstanden Gruppen, besonders

seit der Haustagung in Ermatingen (Sommer 1932). An der
diesjährigen Tagung im Bad Gurnigel (Bern) waren fast alle größeren
Ortschaften der Schweiz vertreten. Wenn die Bewegung im gleichen
Maße, wie bisher, zunimmt, dann wird es bald in der Schweiz so

viel Gruppen geben als es Wirtschaften gibt: in jeder Straße ein

«Restaurant» — ein Ort der Wiederherstellung verlorener Kräfte.
Es ist höchst wahrscheinlich, daß Gott sich mehr um die

Menschen selbst interessiert als um ihre Programme. Warum bleibt alles

im Wust dieser Zeit stecken? — Weil die Menschen sich selber

vergessen haben und in ihrem Programm hängen geblieben sind. «Das

Programm sind wir». Der Mensch muß wieder wirklich werden.
Was an Frank Buchman vor allem auffällt, ist seine geradezu

geniale Unfähigkeit, abstrakt zu denken. Die Unterschiede der
Programme und Parteien, die wir so tragisch nehmen und die uns als

(unüberwindliche Schranken zwischen Mensch und Mensch

entgegentreten, sind für ihn einfach nicht vorhanden gegenüber der

elementaren Tatsache, daß der Mensch Mensch ist. «Die Krähen
sind über die ganze Welt hin schwarz», ist eines seiner Lieblingswörter,

und so ist es nicht erstaunlich, wie er unmittelbaren
Zugang zu jedem Menschen findet, welcher Rasse und welcher Schicht

er auch angehöre. Man sieht ihn ebenso natürlich mit Fürstlichkeiten

umgehen als mit Arbeitslosen, und er muß sich nicht einmal

umstellen, wenn er von einem zum andern geht.
Und so ist auch seine Arbeitsweise, die er auf die Gruppe

übertragen hat, rein persönlich. Sein Zielpunkt ist immer der konkrete
Mensch. Er hat mit medizinischem Scharfblick erkannt, wie jede

Organisation krebsartig den Organismus der Gemeinschaft aufzehrt.

Alles was in der Luftlinie geschieht, ist ihm verhaßt. Er meidet alle

Massensuggestion und jegliche Mechanik. Wohl versteht er es

zuweilen, großzügige Propaganda zu entfalten, um an gewisse
Menschen heranzukommen. Aber dann fallen plötzlich alle Gerüste weg»

und es bleiben einzig noch die konkreten Menschen übrig. Es gibt

keine Organisation, noch Mitgliederschaft, noch Zeitschriften m

der Gruppe, und doch besteht eine straffe Ordnung innerhalb der

480



einzelnen Gruppe und ein starker Zusammenhang zwischen den
Gruppen der ganzen Welt. Alles beruht auf rein persönlichen
Beziehungen — Briefe, Besuche, gemeinsame Kampagnen. Damit ist
die Gewähr gegeben, daß nicht ein Apparat entsteht, der in kurzer
Zeit erstarrt.

Weil der Glaube ein Geschehen und nicht ein Geschwätz ist, ist
die Gruppe auf das Praktische, Aktive eingestellt. Darum sind auch
ihre Methoden von einer Primitivität, die feiner organisierte Seelen
zuerst immer abstößt. Man trifft sich in möglichst ungezwungener
Weise, wie sich ein paar Freunde treffen, und anstatt über alles
Mögliche zu plaudern, spricht man einzig über das Notwendige:
namlich über die wirkliche Not und Hilfe — aber man spricht nicht
Mlgemein davon, als ginge es einem nichts an, sondern persönlich
nnd konkret. Man kann die Gruppe einen praktischen Kurs nennen.
Wie es an der Universität neben den allgemeinen theoretischen
Vorlesungen auch praktische Übungen gibt — Seminare, Laboratorien
" wo die Arbeit in kleineren geschlossenen Gruppen oder im Ein-
zelgespräch mit dem Dozenten getan wird, so sollte es auch in der
Kirche neben der Predigt eine praktische Einübung ins Glaubens-
leben gehen. Was gäbe das für Ärzte, wenn die Medizinstudenten
nichts anderes als die Vorlesungen zu besuchen hätten!

Diese praktische Einstellung der Gruppe beruht auf dem Glauben,
daß Gott selber praktisch eingestellt ist. Wo Gott ist, da geschieht
etwas. Das Wort Gottes ist nur wirklich, wo es wirkt. Er spricht:
Es werde Licht — und es wird Licht. Und das Wort ward Fleisch.

Die ganze Bergpredigt gipfelt in dem Gleichnis vom klugen und
törichten Baumeister: «Wer diese meine Rede hört und sie tut, den
Vergleiche ich dem klugen Manne, der sein Haus auf den Fels baute.»
Dm dieses Geschehen, das in der Bergpredigt geschildert wird, geht
es heim christlichen Glauben. Die Gruppe hält sich auch hier ans
Praktische. Sie faßt die Forderungen der Bergpredigt in vier Nor-
men zusammen: unbedingte Ehrlichkeit, Reinheit, Selbstlosigkeit
Und Liebe. Das gibt es natürlich nur bei Dem, der die Bergpredigt
verkÖrpert. Wo aber die Menschen Ihm Raum geben, da kann Er
durch seinen Geist diese Dinge bewirken. Der Fernerstehende
Wlrd natürlich skeptisch bleiben. Aber Tatsachen lassen sich
»icht logisch zurechtbiegen. Man kann sie nur durch das

Expriment erproben. Das Experiment beginnt damit, daß man die
konkreten Widerstände untersucht, die man dem göttlichen Tun

481



entgegenstellt. Was könnte geschehen, wenn ich mich nicht in mir
selber verschlösse, wenn ich nicht Angst hätte vor dem Menschen,

wenn ich über meinen eigenen Bereich hinausschaute, wenn ich

nicht so eigensinnig, bequem, begehrlich, empfindlich, selbstbesessen

wäre? Man macht dann die seltsame Entdeckimg, daß der Mensch

mit einer erstaunlichen Hartnäckigkeit sich selber im Wege steht.

Denn es könnte nichts Größeres geschehen in einem Menschenleben,
als daß der eiserne Ring des Ichs durchbrochen würde durch den

Willen und die Kraft Gottes. Jeder Mensch steht auf seine besondere

Art sich selbst im Licht. Und darum ist die Welt so dunkel. Dieses

Gott-im-Wege-sein, das ist Sünde.

Wer das erkannt hat, der weiß, daß es nur einen Ausweg gibt:
seine Festung Gott übergeben. Es gibt vor Gott keine Teillösungen,
nur durch völlige, tägliche Hingabe, gebe ich ihm Raum. Hingabe
bedeutet Unterwerfung. Der Weg geht nach unten. Aber wer ihn

je gegangen ist, der weiß, daß darin das Geheimnis der Befreiung ist-

Wenn der Mensch sich Gott hingegeben hat, dann geschieht, was

über die ganze Welt hin alle Tage gebetet wird: Dein Wille geschehe

auf Erden wie im Himmel. Dann steht das Tun des Menschen

unter Gottes Führung. Auf dem Boden des Geschehens brauche ich

Führung. Die Verkehrsordnungen gelten nicht für den Zuschauer

am Fenster, sondern für den, der mitten im Gewühl der Menschen

und Wagen seinen Weg geht. Gottes Wille weiß ich aus seinem Wort.
Aber wie kann ich sehen, wo die großen Linien seines Wortes in den

kleinen Betrieb meines Alltags eingreifen? Indem ich lerne, in ganz

besonderer Weise auf Gott zu hören. Dieser Hörunterricht ist eine

der Hauptangelegenheiten der Gruppe. Man muß lernen, stille zu sein.

Das Stillesein ist nicht ein Gesetz, sondern ein Geschenk. Wie

kann ein Mensch aufgeregt und verängstigt sein, der sich tatsächlich

in der Gegenwart des Allerhöchsten weiß? Und in dieser Stille allein

ist es möglich, daß Gott zu mir spricht. Der Lärm um mich her und

in mir selbst ist verstummt. Nun bekommen meine Gedanken eine

ganz neue Richtung. Anstatt auf mich zu hören, höre ich auf Gott.

Ich weiß wohl, daß immer wieder Täuschungen vorkommen. Stimmen

steigen aus meinem Gedächtnis, aus dem Unbewußten auf-

Aber dieser ganze Apparat mit Bewußtsein und Unterbewußtsein

wird unter die Führung Gottes gestellt. Ich steige immer wieder aus

der Kontinuität meiner Gedanken und Wünsche heraus. Und ich

stelle mich im Stillesein, im Gebet, im Lesen des Wortes unter sei

482



nen Willen. Sollte es nicht möglich sein, daß doch mehr und mehr
mein Leben seinen Antrieb und seine Richtung von der andern
Dimension bekomme? Im einzelnen mag ich mich oft irren, aber meine
einzige Sorge ist die: daß Gott die Verfügung über das Ganze
bekomme. Das ist Führung. Und wer nur einige Schritte unter Füh-

rung gemacht hat, der weiß erst, was «Gegenwart» ist und wie das

alltäglichste Leben ein unaufhörliches Abenteuer sein kann.
Aber das bedeutet noch ein Weiteres. Wenn Gott uns leitet, so

bringt er uns nicht in eine mystische Liebeslaube, um zärtliche
Zwiesprache mit uns zu pflegen, sondern er führt uns mitten in den
Alltag hinein, unter die Menschen, zum Nächsten. Das ist die große
durchgehende Linie: Von Gott durch das aufgebrochene Ich
hindurch zum Nächsten. Auf dieser Linie strömen die Schöpfungs-
kräfte. Stellt sich das Ich hemmend in den Weg, dann stauen sie
sich. Dann entstehen die Verstopfungen, die Zersetzungen, die
Verbrampfungen. Da gibt es die falsche Hitze, die unentrinnbare
Sexualnot, die pathologische Verschlossenheit, die Spannungen und
Zwänge, die Mißverständnisse — alle die Dinge, an denen wir
zugrunde gehen. Was das Leben reich und voll macht, das sind unsere
Beziehungen. Sind unsere Beziehungen arm und getrübt, dann ist
unser ganzes Leben arm und getrübt. Nur wenn die Schalen meines
lehs zerbrochen sind, strömt alle Wirklichkeit befreiend durch mein
Leben.

Offen sein zu Gott bedeutet immer offen sein zu seinem Nächsten
und umgekehrt. Hingabe an Gott ist immer, wo sie wirklich ist,
Hingabe an den Menschen. Es wäre das Normale, daß wir offen wären
zueinander. Aber das Normale ist die Ausnahme. Das Hauptver-
gnugen am Karneval ist, daß die Masken jeden Menschen auf der
Straße anreden, mit einer verstellten Stimme: «Gelt, du kennst mich
nicht!» Das ist unsere gewöhnliche Haltung, und so verbringen wir
unter den Menschen die paar armseligen Lebensjahre bis wir ein
Meter achtzig unter dem Boden ewig mit der Totenmaske grinsen
können: «Gelt du kennst mich nicht». Aber wie können wir zueinander

kommen? Wir versuchen es meistens auf dem polizeiwidrigen
Einbruch. Wir brechen beim Nächsten ein mit wohlgemeinten

Bäten, Ermahnungen, Argumenten. Und das Geheimnis ist so
einfach: Daß man selber sein Haus öffnet. Das ist, was die Gruppe
unter Mitteilen (Sharing) meint. Viele Menschen finden das pein-
lch. Man könne doch nicht von sich selber reden. Das sei Exhibitio-

483



nismus. Es sei doch unkeusch, von seinen Schwächen zu reden. Die

gleichen Menschen finden ein heimliches Vergnügen daran, die

Sünden der anderen Menschen über einer Teetasse hinweg zu
«bekennen». Es gibt natürlich viele Grade des Offenseins: vom
rückhaltlosen Geständnis unter vier Augen bis zum gesellschaftlich
natürlichen Sich-geben-wie-man-ist ohne daß man einander etwas
vormacht, ohne daß man aus Konvention seine heiligsten Überzeugungen

verrät, aber auch ohne daß man sie in aufdringlicher Weise an den

Mann zu bringen versucht. Es ist in den Gruppen oft so, daß man
zuerst durch ein Steppenland von religiöser Konvention geht, bis man

plötzlich merkt, das ist ja gar nicht wahr, wir spielen einander em

frommes oder intellektuelles Theater vor. Vielleicht fängt dann einer

zaghaft an, von dem zu sprechen, was wirklich ist — Trauriges oder

Schönes, Großes oder Kleines. Und plötzlich ist man in einer neuen

Welt. Wo es nicht mehr langweilige oder interessante Menschen

gibt, sondern ganz einfach Menschen, Menschen mit ihrer Not,

Menschen vor Gott. Die Menschen dieser Zeit sind totgepredigt,
aber sie horchen auf, wenn von wirklichem Geschehen geredet
wird. Man hat zu viel geredet von dem, was Gott tun könnte: wo aber

einer sagt: Das und das hat Gott an mir getan — mag es noch so

armselig formuliert sein — da strömen die Menschen herzu, da sind

die Räume zu klein, da vergißt jeder die Zeit.
Und noch ein Letztes wird in dieses neue Geschehen hineingezogen:

mein Verhältnis zu den Dingen. Jeder Mensch besitzt irgend

etwas: seinen Körper mit allen kostbaren Instrumenten, die dazu

gehören — seine Zunge — seine Kraft — seine Zeit — Gaben aller

Art — vielleicht auch Geld — vielleicht ein paar Möbel oder ein

Haus und einen Garten. Es i3t gefährlich, etwas zu besitzen. Oft

meint man zu besitzen und man ist besessen. Es ist sehr wichtig, z11

wissen, ob i c h die Zigarette rauche oder ob sie m i c h raucht, ob

ich den Geldbeutel halte oder oh er mich hält. Wenn ich mich m

die neue Dimension des Geschehens stelle, dann bekomme ich ein

zugleich treueres und freieres Verhältnis zu den Dingen. Weder

halte ich sie krampfhaft fest, noch verschleudere ich sie sinnlos,

ich übe Haushalterschaft.
Von diesen fünf Dingen: Sünde, Hingabe, Führung, Mit-teilen,

Haushalterschaft spricht man in den Gruppen, und indem man diese

Dinge immer mehr in das Licht des göttlichen Wortes stellt, sieht

man sie immer konkreter, das alltägliche Leben wird immer klarer,

484



durchsichtiger. Das Eigensüchtige, Selbstbewußte, Geschwollene
tritt mehr und mehr beiseite, und Gott dringt mit seiner Kraft und
heilenden, versöhnenden Gegenwart in die Mitte.

Aus der Erneuerung des einzelnen, konkreten Menschen — und
nur auf diesem Wege — geschieht auch die Erneuerung der
Gemeinschaft. Wir treten hier in den Horizont der Kirche. Das, woran
sie zugrunde geht, ist die Trennung der Welten. Wir leben bald in
der religiösen Welt (Andachtstunden, Versammlungen, Predigt),
bald in der alltäglichen Welt. Von der einen zur andern gibt es
Keine Verbindung. Darum ist das Religiöse abstrakt und das

Alltagliche ohne Geist. Beide Welten verdorren in dieser Trennung.
So ist es nicht nur heute. In allen Religionen ist ein Bestreben,

heilige örter zu schaffen, in die der Mensch sich zurückziehen kann,
um sich in die Gegenwart Gottes zu stellen. Heilige Räume, heilige
Zeiten, heilige Handlungen, heilige Menschen. Das Evangelium ist die
radikale Umkehrung all dieses Heiligen. «Warum isset und trinket
er mit den Zöllnern und Sündern? — Die Starken bedürfen keines
Arztes, sondern die Kranken.»

Jesus Christus kommt zu uns in den verlorenen Alltag. Wir müssen
ihm nicht in Festgewändern und gesalbten Häuptern entgegengehen.
Wir können vor ihm sein, so wie wir sind. Je mehr wir uns zu dem
bekennen, was wir wirklich sind, desto mehr stellen wir uns in sein
Licht Darum müssen alle idealen und frommen Überdeckungen
Weg. Er ist es, der die Verbindung mit Gott schafft. Diese Verbindung

geht aber in unser alltägliches Leben ein. Wir dienen Gott,
mdem wir unseren Alltag in das Licht seiner Versöhnung stellen.
Also indem ich meine wissenschaftliche, meine kaufmännische,
meine handwerkliche Tätigkeit in seiner Gegenwart verrichte. Der
Biertisch, der Küchenherd, der Bureauschalter, das Lehrerpult —
alles das kann der Altar des höchsten Gottes sein. Man muß die
Reformation noch zu Ende denken.

Es gibt keine andern Realitäten als den Alltag des Menschen und
die Gnade Gottes. Alles was dazwischen ist, kann nur Durchgang
v°m einen zum andern sein. Wenn sich das Dazwischen verkapselt,
dann entstehen die falschen Abstraktionen, Idealismen, Sakralismen,
Rämonien.

Üas muß alles immer wieder durchbrochen werden.
Es ist ganz natürlich, daß der Widerstand gegen die Gruppe

gerade von den frömmsten Kreisen ausgeht. Das war zu allen Zei-

485



ten so. Die Kirche ist immer zugleich die ruhende und die bewegte
Kirche. Aber manchmal wird die ruhende zur verfestigten Kirche.
Dann muß die bewegte zur ausbrechenden Kirche werden. Aber
dann stehen die Hüter der alten Tradition auf gegen die Verkündiger

des neuen Lebens. «Sie lästern wider Moses und Gott,» sagte man

von den ersten Christen in Jerusalem. «Sie halten sich nicht an die

Bibel,» sagt man heute von den Gruppen. Aber Stephanus antwortet

auf diesen Vorwurf mit jener gewaltigen Rede, die das

herrlichste Zeugnis für die wandernde Kirche ist. Es beginnt mit dem

Ruf Gottes an Abraham: «Gehe aus deinem Lande und von deiner
Freundschaft.. Dein Same wird ein Fremdling sein in einem
fremden Lande.» Dann wird die Geschichte Israels in großen Zügen

dargestellt als ein beständiges Aufbrechen, Wandern, Sich-verfestigen

und Wieder-aufgebrochen-werden; — und gerade Moses —*

den die Hüter der Tradition immer anrufen, steht im Zentrum dieser

Geschichte, als der Hammer Gottes und der Führer durch die

Wüste. Und der ganze Bericht mündet aus in die Gegenüberstellung
der Kirche im Zelt zur Kirche im Tempel. David fand Gnade bei

Gott und bat, daß er eine Wohnung finden möchte, dem Gott Jakobs-

Salomo aber baute ihm ein Haus.» Und hier nun explodiert ein

«aber», das alle Verfestigungen des Glaubens und Gefängnisse Gottes

zersprengt und uns hinausführt in die freie Luft der Schöpfung-

«Aber der Allerhöchste wohnte nicht in Tempeln, die mit

Händen gemacht sind, wie der Prophet spricht: der Himmel ist

mein Stuhl und die Erde meine Füße Schemel; was wollt ihr mir
denn für ein Haus bauen? spricht der Herr; oder welches ist die

Stätte meiner Ruhe? Hat nicht meine Hand das alles gemacht?»

Was nützte es den Priestern, die Zähne zusammenzubeißen und ihre

Ohren zuzuhalten? Was schadete es, daß sie Stephan steinigten? Sau-

lus, der Jüngling saß da und hütete die Kleider der Eiferer. Er

wußte damals noch nicht, daß das größte Abenteuer der

Weltgeschichte begonnen hatte.
Zum Schluß eine persönliche Bemerkung. Es wäre mir ein Leichtes

gewesen, konkrete Tatsachen aus dem wunderbaren Geschehen,

das sich seit zwei Jahren unter meinen Augen abspielt, zu erzählen-

Damit lockt man aber nur Wundersüchtige an, Menschen, die anstatt

direkt zur Quelle gehen, ihre Hilflosigkeit, wie ein Bleigewicht an

einen andern Menschen, an eine menschliche Institution hängen-

Es gibt so viele Menschen, die sich beklagen, daß es schwer ist, An-

486



Schluß an die Gruppe zu finden,
selbst, wo Menschen bereit sind,
ihren Sicherungen hervorzutreten
Führung Gottes zu stellen.

Gruppen entstehen überall von
aus ihrer Verschlossenheit und
und ihr Leben ganz unter die

«Der Kampf um das geistige Reich»1

von Robert Faesi

%/%/illkommener Glücksfall für den Kritiker, eine bedeutende Kraft
* bei ihrem ersten Auftreten in der Öffentlichkeit ankündigen

zu können! Doppelt willkommen, wenn es sich, wie bei Julius
Schmidhauser, um einen Landsmann handelt!

Die Schweiz hat in den letzten Jahren Denkmäler der
Selbsterkenntnis ihres Wesens und ihrer Leistungen, auch solche der
Erkenntnis ihrer Vermittlerrolle und europäischen Einbeziehung
gezeitigt; aber es ist eher befremdlich, daß die Werke so selten sind,
ln denen wir zunächst von uns selber absehen und die Rundsicht
ausnutzen, da wir doch durch das Schicksal auf eine natürliche
Warte gestellt sind und vor den Nachbarn eine größere Freiheit
des Standpunktes voraus haben. Unsere heutige Lage ist nicht
unähnlich derjenigen im Weltkrieg.

Wie damals hat uns das Schicksal zu einer Art Neutralität
verurteilt. Es liegt in unserer Hand, sie zum Vorteil oder zum Nach-
teil zu gestalten. Die Gefahr neutraler Haltung liegt am Mangel in-
uern Teilhabens und äußern Einsatzes, liegt an der selbstgerechten
°der gleichgültigen Abkapselung, in der wohltemperierten Lauheit,
am überhandnehmen jenes Typus des zufriedenen kleinen Mannes,
1,es seelischen und geistigen Kleinbürgers. Immer wieder stoßen wir
ln ('er Auslandpresse auf das diskreditierende Wort «Verschweize-
rung». Es ist nur in der Ordnung, daß wir ungern hören, wie der
Name unserer Nation zu einer entwertenden Nebenbedeutung
kommt. Ist sie gerechtfertigt? Ja und nein. Der Ausdruck ist eine
Warnung vor einer Gefahr, zu der wir tatsächlich neigen, ja, recht

Y
Julius Schmidhauser: «Der Kampf um das geistige Reich» (Hanseatische

er agsanstalt, Hamburg 1933).

487


	Die Erneuerung des Glaubens und der Gemeinschaft

