Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 8

Artikel: Die Erneuerung des Glaubens und der Gemeinschaft
Autor: Spoerri, Theophil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Erneuerung des Glaubens und
der Gemeinschaft

Zawr Oxford- oder Gruppenbewegung

von Theophil Spoerri

Das religiose Leben dieser Zeit ist auf weite Strecken hin da-
durch gekennzeichnet, da man nichts mehr von Gott erwartet.
Viele von denen, die noch theoretisch an Gott glauben und sogar
einen groBen Lirm mit ihm machen, sind praktisch Atheisten: sie
handeln genau so, wie wenn Gott nicht da wire. DaB man Steuern
hinterzieht, seine Fahne nach dem Wind richtet, fiinf zum eigenen
Vorteil und Frieden grad sein lit, an seinen Nichsten vorbei oder
ihnen zuwider lebt, in Gedanken und auch in Wirklichkeit Dinge
tut, vor denen einem selber ekelt, daB man in seinen schwersten
Noten ganz furchtbar einsam und hilflos und auch sonst im grofien
und ganzen verdrossen, gereizt, geiingstigt, gehetzt und iibermiidet
ist, das ist das normale Leben sowohl fiir sogenannte Heiden als fiir
sogenannte Christen.

Bei den ersten Christen war es anders. Sie waren iiberzeugt, dab
Gott den Menschen durch Jesus Christus ganz wunderbar nahe ge-
kommen war. Sie lebten so in dieser Nihe Gottes, daB das Reich
dieser Welt fiir sie keine Geltung mehr hatte. In die ungeheure Mauer
der Angst und Siinde, die die Menschheit umgab, war eine Bresche
geschlagen worden. Von daher kam wie eine Flut von Licht und Trost
in das verfinsterte Land. Wer sich in diesen Durchbruch der Ver-
sohnung stellte, der wohnte schon im Bereich der neuen Welt. Das
gab eine solche Zuversicht und Freude, daB der von ihr Erfiillte si¢
den andern mitteilen muBite. Wie ein Lauffeuer ging diese Kunde
durch das ganze romische Imperium.

Eine neue Zeitrechnung hat damals begonnen und heute noch
geht die Bewegung weiter. Der Historiker kann es noch jetzt nicht
verstehen, wie diese Handvoll gewshnlicher Menschen, die aus einer
verlorenen und verachteten Ecke des Reiches herkamen, in so kurzer
Zeit das Antlitz der Welt verindern konnten. Und was das UnVi?f'
standlichste ist: die Botschaft, die diese Manner verkiindeten, 18t
das Absurdeste, was der Menschengeist erfinden konnte: «der Ge-
hingte ist der Herr, der Allerniedrigste ist der Allerhdchste.? Es

478



war eine Welteroberung von unten, ein Rittertum nicht des Herr-
schens, sondern des Dienens; ein Schandmal war das Zeichen des
Sieges. Unter all den Erklirungsversuchen ist der einleuchtendste
der, daB diese Minner am Ende doch recht hatten. Hinter ihnen
stand wirklich die Macht, die die Welt iiberwinden kann. Jesus
Christus ist tatsichlich der Herr der Menschengeschichte.

Wenn das aber wahr ist, warum sollte nicht auch heute das Gleiche
geschehen konnen: ein Durchbruch des gleichen ansteckenden,
welterobernden Glaubens mitten durch alle Heidentiimer und er-
Starrten Christentiimer dieser dunklen Zeit hindurch?

Es gibt — Gott sei Dank! — in unserer Zeit allerlei Zeichen der
Erneuerung. Dazu gehort auch die Gruppenbewegung. Sie entstand
durch die Arbeit eines Amerikaners schweizerischer Herkunft, Dr.
Frank Buchman. Er hat von Anfang an als leitenden Gedanken ge-
habt, daB der Weg der Erneuerung nicht iiber die Masse und durch
die Organisationen, sondern nur iiber den einzelnen konkreten
Menschen gehen kann. Seine einzige Sorge war: Wie kann man die-
sen konkreten modernen Menschen erfassen? So bildete sich unter
seinem EinfluB eine neue Art des Zusammenseins und Miteinander-
redens der Menschen aus.

Die erste Zusammenkunft auf europiischem Boden fand 1921 in
England statt. Studenten von Oxford, die von der Bewegung er-
faBt waren, gingen vor einigen Jahren in den Semesterferien nach
Stidafrika. Dort brauchte man zuerst den nicht eindeutigen Namen
“Oxfordbewegung».

Am Beginn des letzten Jahres kam aus England eine Gruppe nach
Genf: Amerikaner, Englinder, Hollinder, Deutsche, Leute aus der
Gesellschaft, Theologen, Sportsmenschen, ein Admiral, ein ehe-
maliger Kommunist. In einem Hotel fanden die Zusammenkiinfte
Statt. Aus Ziirich waren drei Leute anwesend: ein Stadtmissionar,
ein Seminarlehrer und ein Hochschullehrer. Der erste verstand
alles, was in englischer Konversationssprache erzihlt wurde, der
Zweite die Hilfte, der dritte einen Fiinftel. Das geniigte. Man bat
die Gruppe, die in Miinchen erwartet wurde, einen Zwischenhalt in

irich zu machen. Auch hier fanden einige Tage hintereinander
Zusammenkiinfte statt. Viele wurden erfaBt. So entstand die erste
deutschschweizerische Gruppe. Es war eine gemischte Gesellschaft:
Th-eologen, Arzte, Lehrer, Hausfrauen, Studenten, Beamte, Arbeiter,
- «Gemeinschafts»leute und Weltmenschen - Ziirichberg und AuBersihl.

479



Die offenen Zusammenkiinfte, zu denen immer nur personlich
eingeladen wurde, muBten wieder eingestellt werden, weil der Zu-
drang zu groB wurde. Dafiir entstanden in Privathidusern eine ganze
Anzahl aktiver Gruppen, die in einer zentralen Gruppe zusammen-
gefaBt sind. Auch an andern Orten entstanden Gruppen, besonders
seit der Haustagung in Ermatingen (Sommer 1932). An der dies:
jahrigen Tagung im Bad Gurnigel (Bern) waren fast alle groferen
Ortschaften der Schweiz vertreten. Wenn die Bewegung im gleichen
MaBe, wie bisher, zunimmt, dann wird es bald in der Schweiz so
viel Gruppen geben als es Wirtschaften gibt: in jeder StraBe ein
«Restauranty — ein Ort der Wiederherstellung verlorener Krafte.

Es ist hochst wahrscheinlich, daB Gott sich mehr um die Men-
schen selbst interessiert als um ihre Programme. Warum bleibt alles
im Wust dieser Zeit stecken? — Weil die Menschen sich selber ver-
gessen haben und in ihrem Programm hingen geblieben sind. «Das
Programm sind wir». Der Mensch mull wieder wirklich werden.

Was an Frank Buchman vor allem auffillt, ist seine geradezu
geniale Unfahigkeit, abstrakt zu denken. Die Unterschiede der Pro-
gramme und Parteien, die wir so tragisch nehmen und die uns als
uniiberwindliche Schranken zwischen Mensch und Mensch ent-
gegentreten, sind fiir ihn einfach nicht vorhanden gegeniiber der
elementaren Tatsache, da der Mensch Mensch ist. «Die Krahen
sind iiber die ganze Welt hin schwarz», ist eines seiner Lieblings-
worter, und so ist es nicht erstaunlich, wie er unmittelbaren Zu-
gang zu jedem Menschen findet, welcher Rasse und welcher Schicht
er auch angehore. Man sieht ihn ebenso natiirlich mit Fiirstlichkei-
ten umgehen als mit Arbeitslosen, und er muf} sich nicht einmal
umstellen, wenn er von einem zum andern geht.

Und so ist auch seine Arbeitsweise, die er auf die Gruppe iiber-
tragen hat, rein persénlich. Sein Zielpunkt ist immer der konkrete
Mensch. Er hat mit medizinischem Scharfblick erkannt, wie jede
Organisation krebsartig den Organismus der Gemeinschaft aufzehrt:
Alles was in der Luftlinie geschieht, ist ihm verhaBt. Er meidet alle
Massensuggestion und jegliche Mechanik. Wohl versteht er es 2z
weilen, groBziigige Propaganda zu entfalten, um an gewisse Men-
schen heranzukommen. Aber dann fallen plotzlich alle Geriiste weg
und es bleiben einzig noch die konkreten Menschen iibrig. Es gﬂ_’t
keine Organisation, noch Mitgliederschaft, noch Zeitschriften 1
der Gruppe., und doch besteht eine straffe Ordnung innerhalb der

480



einzelnen Gruppe und ein starker Zusammenhang zwischen den
Gruppen der ganzen Welt. Alles beruht auf rein personlichen Be-
ziechungen — Briefe, Besuche, gemeinsame Kampagnen. Damit ist
die Gewiihr gegeben, da$ nicht ein Apparat entsteht, der in kurzer
Zeit erstarrt.

Weil der Glaube ein Geschehen und nicht ein Geschwiitz ist, ist
die Gruppe auf das Praktische, Aktive eingestellt. Darum sind auch
thre Methoden von einer Primitivitit, die feiner organisierte Seelen
zZuerst immer abstoBt. Man trifft sich in moglichst ungezwungener
Weise, wie sich ein paar Freunde treffen, und anstatt iiber alles
Mégliche za plaudern, spricht man einzig iiber das Notwendige:
namlich iiber die wirkliche Not und Hilfe — aber man spricht nicht
allgemein davon, als ginge es einem nichts an, sondern personlich
und konkret. Man kann die Gruppe einen praktischen Kurs nennen.
Wie es an der Universitit neben den allgemeinen theoretischen Vor-
lesungen auch praktische Ubungen gibt — Seminare, Lahoratorien
— wo die Arbeit in kleineren geschlossenen Gruppen oder im Ein-
zelgespriich mit dem Dozenten getan wird, so sollte es auch in der
Kirche neben der Predigt eine praktische Einiibung ins Glaubens-
leben gehen. Was gibe das fiir Arzte, wenn die Medizinstudenten
nichts anderes als die Vorlesungen zu besuchen hitten!

Diese praktische Einstellung der Gruppe beruht auf dem Glauben,
daB Gott selber praktisch eingestellt ist. Wo Gott ist, da geschieht
€twas. Das Wort Gottes ist nur wirklich, wo es wirkt. Er spricht:
Es werde Licht — und es wird Licht. Und das Wort ward Fleisch.

Die ganze Bergpredigt gipfelt in dem Gleichnis vom klugen und
torichten Baumeister: «Wer diese meine Rede hort und sie tut, den
vergleiche ich dem klugen Manne, der sein Haus auf den Fels baute.»
Um dieses Geschehen, das in der Bergpredigt geschildert wird, geht
8 beim christlichen Glauben. Die Gruppe hilt sich auch hier ans
Praktische. Sie faBt die Forderungen der Bergpredigt in vier Nor-
Men zusammen: unbedingte Ehrlichkeit, Reinheit, Selbstlosigkeit
und Liehe. Das gibt es natiirlich nur bei Dem, der die Bergpredigt
verkorpert. Wo aber die Menschen Thm Raum geben, da kann Er
durch seinen Geist diese Dinge bewirken. Der Fernerstehende
wird natiirlich skeptisch bleiben. Aber Tatsachen lassen sich
nicht logisch zurechtbiegen. Man kann sie nur durch das Ex-
Periment erproben. Das Experiment beginnt damit, dal man die
l“mkmaten Widerstinde untersucht, die man dem gottlichen Tun

481



entgegenstellt. Was konnte geschehen, wenn ich mich nicht in mir
selber verschlosse, wenn ich nicht Angst hitte vor dem Menschen,
wenn ich iiber meinen eigenen Bereich hinausschaute, wenn ich
nicht so eigensinnig, bequem, begehrlich, empfindlich, selbstbeses-
sen wiire? Man macht dann die seltsame Entdeckung, daB der Mensch
mit einer erstaunlichen Hartnickigkeit sich selber im Wege steht.
Denn es konnte nichts GroBeres geschehen in einem Menschenleben,
als daR der eiserne Ring des Ichs durchbrochen wiirde durch den
Willen und die Kraft Gottes. Jeder Mensch steht auf seine besondere
Art sich selbst im Licht. Und darum ist die Welt so dunkel. Dieses
Gott-im-Wege-sein, das ist Siinde.

Wer das erkannt hat, der weiB, daB es nur einen Ausweg gibt:
seine Festung Gott iibergeben. Es gibt vor Gott keine Teillosungen;
nur durch vollige, tigliche Hingabe, gebe ich ihm Raum. Hingabe
bedeutet Unterwerfung. Der Weg geht nach unten. Aber wer ihn
je gegangen ist, der wei}, daB darin das Geheimnis der Befreiung ist:

Wenn der Mensch sich Gott hingegeben hat, dann geschieht, was
iiber die ganze Welt hin alle Tage gebetet wird: Dein Wille geschehe
auf Erden wie im Himmel. Dann steht das Tun des Menschen
unter Gottes Fiihrung. Auf dem Boden des Geschehens brauche ich
Fiithrung. Die Verkehrsordnungen gelten nicht fiir den Zuschauer
am Fenster, sondern fiir den, der mitten im Gewiihl der Menschen
und Wagen seinen Weg geht. Gottes Wille weiB ich aus seinem Wort-
Aber wie kann ich sehen, wo die groBen Linien seines Wortes in den
kleinen Betrieb meines Alltags eingreifen? Indem ich lerne, in ganZ
besonderer Weise auf Gott zu horen. Dieser Horunterricht ist eine
der Hauptangelegenheiten der Gruppe. Man muB lernen, stille zu sein-

Das Stillesein ist nicht ein Gesetz, sondern ein Geschenk. Wie
kann ein Mensch aufgeregt und veringstigt sein, der sich tatsiichlich
in der Gegenwart des Allerhéchsten weiB? Und in dieser Stille allein
ist es moglich, daB8 Gott zu mir spricht. Der Lirm um mich her und
in mir selbst ist verstummt. Nun bekommen meine Gedanken eine
ganz neue Richtung. Anstatt auf mich zu héren, hore ich auf Gott:
Ich weiB wohl, daB immer wieder Tiuschungen vorkommen. Stim*
men steigen aus meinem Gedidchtnis, aus dem UnbewuBten auf.
Aber dieser ganze Apparat mit BewuBtsein und UnterbewuBtsein
wird unter die Fithrung Gottes gestellt. Ich steige immer wieder au®
der Kontinuitit meiner Gedanken und Wiinsche heraus. Und ic“h
stelle mich im Stillesein, im Gebet, im Lesen des Wortes unter $€1°

482



nen Willen. Sollte es nicht moglich sein, daB doch mehr und mehr
mein Leben seinen Antrieb und seine Richtung von der andern Di-
mension bekomme? Im einzelnen mag ich mich oft irren, aber meine
einzige Sorge ist die: daB Gott die Verfiigung iiber das Ganze be-
komme. Das ist Fithrung. Und wer nur einige Schritte unter Fiih-
rung gemacht hat, der weil erst, was «Gegenwart» ist und wie das
alltiglichste Leben ein unaufhorliches Abenteuer sein kann.

Aber das bedeutet noch ein Weiteres. Wenn Gott uns leitet, so
hringt er uns nicht in eine mystische Liebeslaube, um zirtliche Zwie-
Sprache mit uns zu pflegen, sondern er fiihrt uns mitten in den
Alltag hinein, unter die Menschen, zum Nichsten. Das ist die grofle
durchgehende Linie: Von Gott durch das aufgebrochene Ich hin-
durch zum Nichsten. Auf dieser Linie stromen die Schopfungs-
kriifte. Stellt sich das Ich hemmend in den Weg, dann stauen sie
sich. Dann entstehen die Verstopfungen, die Zersetzungen, die Ver-
l<1‘ampfungen. Da gibt es die falsche Hitze, die unentrinnbare
Sexualnot, die pathologische Verschlossenheit, die Spannungen und
Zwﬁnge, die MiBverstindnisse — alle die Dinge, an denen wir zu-
grunde gehen. Was das Leben reich und voll macht, das sind unsere
Beziehungen. Sind unsere Beziehungen arm und getriibt, dann ist
Unser ganzes Leben arm und getriibt. Nur wenn die Schalen meines
Ichs zerbrochen sind, stromt alle Wirklichkeit befreiend durch mein
Leben.,

Offen sein zu Gott bedeutet immer offen sein zu seinem Nichsten
und umgekehrt. Hingabe an Gott ist immer, wo sie wirklich ist, Hin-
8abe an den Menschen. Es wiire das Normale, dal wir offen wiren
Zueinander. Aber das Normale ist die Ausnahme. Das Hauptver-
Bhiigen am Karneval ist, daB die Masken jeden Menschen auf der
StraBe anreden, mit einer verstellten Stimme: «Gelt, du kennst mich
nicht!, Das ist unsere gewohnliche Haltung, und so verbringen wir
Unter den Menschen die paar armseligen Lebensjahre bis wir ein

eter achtzig unter dem Boden ewig mit der Totenmaske grinsen

onnen: «Gelt du kennst mich nicht». Aber wie konnen wir zuein-
ander kommen? Wir versuchen es meistens auf dem polizeiwidri-
8en Einbruch. Wir brechen beim Nichsten ein mit wohlgemeinten
dten, Ermahnungen, Argumenten. Und das Geheimnis ist so ein-
ach: DaB man selber sein Haus offnet. Das ist, was die Gruppe
Unter Mitteilen (Sharing) meint. Viele Menschen finden das pein-
ich. Man kénne doch nicht von sich selber reden. Das sei Exhibitio-

483



nismus. Es sei doch unkeusch, von seinen Schwichen zu reden. Die
gleichen Menschen finden ein heimliches Vergniigen daran, die
Siinden der anderen Menschen iiber einer Teetasse hinweg zu «be-
kennen». Es gibt natiirlich viele Grade des Offenseins: vom riick-
haltlosen Gestindnis unter vier Augen bis zum gesellschaftlich natiir-
lichen Sich-geben-wie-man-ist ohne daB man einander etwas vor-
macht, ohne daB man aus Konvention seine heiligsten Uberzeugungen
verrit, aber auch ohne daB man sie in aufdringlicher Weise an den
Mann zu bringen versucht. Es ist in den Gruppen oft so, dall man zu-
erst durch ein Steppenland von religioser Konvention geht, bis man
plotzlich merkt, das ist ja gar nicht wahr, wir spielen einander ein
frommes oder intellektuelles Theater vor. Vielleicht fangt dann einer
zaghaft an, von dem zu sprechen, was wirklich ist — Trauriges oder
Schones, GroBles oder Kleines. Und plotzlich ist man in einer neuen
Welt. Wo es nicht mehr langweilige oder interessante Menschen
gibt, sondern ganz einfach Menschen, Menschen mit ihrer Not,
Menschen vor Gott. Die Menschen dieser Zeit sind totgepredigt
aber sie horchen auf, wenn von wirklichem Geschehen geredet
wird. Man hat zu viel geredet von dem, was Gott tun kionnte: wo aber
einer sagt: Das und das hat Gott an mir getan — mag es noch so arm-
selig formuliert sein — da stromen die Menschen herzu, da sind
die Raume zu klein, da vergiBt jeder die Zeit.

Und noch ein Letztes wird in dieses neue Geschehen hineingezo-
gen: mein Verhiltnis zu den Dingen. Jeder Mensch besitzt irgend
etwas: seinen Korper mit allen kostbaren Instrumenten, die dazu
gehoren — seine Zunge — seine Kraft — seine Zeit — Gaben aller
Art — vielleicht auch Geld — vielleicht ein paar Mébel oder ein
Haus und einen Garten. Es ist gefiihrlich, etwas zu besitzen. Oft
meint man zu besitzen und man ist besessen. Es ist sehr wichtig, 2!
wissen, ob ich die Zigarette rauche oder ob sie mich raucht, ob
ich den Geldbeutel halte oder ob er mich hilt. Wenn ich mich in
die neue Dimension des Geschehens stelle, dann bekomme ich ein
zugleich treueres und freieres Verhiltnis zu den Dingen. Weder
halte ich sie krampfhaft fest, noch verschleudere ich sie sinnlos;
ich iibe Haushalterschaft.

Von diesen fiinf Dingen: Siinde, Hingabe, Fiihrung, Mit-teilens
Haushalterschaft spricht man in den Gruppen, und indem man dies®
Dinge immer mehr in das Licht des gottlichen Wortes stellt, sieht
man sie immer konkreter, das alltigliche Leben wird immer klarers

484



durchsichtiger. Das FEigensiichtige, SelbstbewuBte, Geschwollene
tritt mehr und mehr beiseite, und Gott dringt mit seiner Kraft und
heilenden, versshnenden Gegenwart in die Mitte.

Aus der Erneuerung des einzelnen, konkreten Menschen — und
nur auf diesem Wege — geschieht auch die Erneuerung der Ge-
meinschaft. Wir treten hier in den Horizont der Kirche. Das, woran
sie zugrunde geht, ist die Trennung der Welten. Wir leben bald in
der religiosen Welt (Andachtstunden, Versammlungen, Predigt),
bald in der alltiglichen Welt. Von der einen zur andern gibt es
keine Verbindung. Darum ist das Religiose abstrakt und das All-
tigliche ohne Geist. Beide Welten verdorren in dieser Trennung.

So ist es nicht nur heute. In allen Religionen ist ein Bestreben,
heilige Orter zu schaffen, in die der Mensch sich zuriickziehen kann,
um sich in die Gegenwart Gottes zu stellen. Heilige Riume, heilige
Zeiten, heilige Handlungen, heilige Menschen. Das Evangelium ist die
radikale Umkehrung all dieses Heiligen. « Warum isset und trinket
er mit den Zéllnern und Siindern? — Die Starken bediirfen keines
Arztes, sondern die Kranken.»

Jesus Christus kommt zu uns in den verlorenen Alltag. Wir miissen
ithm nicht in Festgewiindern und gesalbten Hauptern entgegengehen.
Wir kénnen vor ihm sein, so wie wir sind. Je mehr wir uns zu dem
hEkennen, was wir wirklich sind, desto mehr stellen wir uns in sein
Licht Darum miissen alle idealen und frommen Uberdeckungen
weg. Er ist es, der die Verbindung mit Gott schafft. Diese Verbin-
flung geht aber in unser alltigliches Leben ein. Wir dienen Gott,
Indem wir unseren Alltag in das Licht seiner Versohnung stellen.
Also indem ich meine wissenschaftliche, meine kaufmannische,
meine handwerkliche Titigkeit in seiner Gegenwart verrichte. Der
Biertisch, der Kiichenherd, der Bureauschalter, das Lehrerpult —
alles das kann der Altar des hochsten Gottes sein. Man muB die
Reformation noch zu Ende denken.

Es gibt keine andern Realititen als den Alltag des Menschen und
die Gnade Gottes. Alles was dazwischen ist, kann nur Durchgang
Yom einen zum andern sein. Wenn sich das Dazwischen verkapselt,
dann entstehen die falschen Abstraktionen, Idealismen, Sakralismen,
Dimonien,

Das muB alles immer wieder durchbrochen werden.

Es ist ganz natiirlich, daB der Widerstand gegen die Gruppe
Berade von den frommsten Kreisen ausgeht. Das war zu allen Zei-

485



ten so. Die Kirche ist immer zugleich die ruhende und die hewegte
Kirche. Aber manchmal wird die ruhende zur verfestigten Kirche.
Dann muf} die bewegte zur ausbrechenden Kirche werden. Aber
dann stehen die Hiiter der alten Tradition auf gegen die Verkiindi-
ger des neuen Lebens. «Sie lastern wider Moses und Gott,» sagte man
von den ersten Christen in Jerusalem. «Sie halten sich nicht an die
Bibel,» sagt man heute von den Gruppen. Aber Stephanus antwor-
tet auf diesen Vorwurf mit jener gewaltigen Rede, die das herr-
lichste Zeugnis fiir die wandernde Kirche ist. Es beginnt mit dem
Ruf Gottes an Abraham: «Gehe aus deinem Lande und von deiner
Freundschaft ... Dein Same wird ein Fremdling sein in einem
fremden Lande.» Dann wird die Geschichte Israels in groflen Ziigen
dargestellt als ein bestindiges Aufbrechen, Wandern, Sich-verfesti-
gen und Wieder-aufgebrochen-werden; — und gerade Moses —
den die Hiiter der Tradition immer anrufen, steht im Zentrum die-
ser Geschichte, als der Hammer Gottes und der Fiihrer durch die
Wiiste. Und der ganze Bericht miindet aus in die Gegeniiberstellung
der Kirche im Zelt zur Kirche im Tempel. David fand Gnade bel
Gott und bat, daB er eine Wohnung finden méochte, dem Gott Jakobs:
Salomo aber baute ihm ein Haus.» Und hier nun explodiert ein
«aber», das alle Verfestigungen des Glaubens und Gefingnisse Got-
tes zersprengt und uns hinausfiihrt in die freie Luft der Schopfung:

«Aber der Allerhéchste wohnte nicht in Tempeln, die mit
Hinden gemacht sind, wie der Prophet spricht: der Himmel ist
mein Stuhl und die Erde meine FiiBe Schemel; was wollt ihr mir
denn fiir ein Haus bauen? spricht der Herr; oder welches ist di€
Stitte meiner Ruhe? Hat nicht meine Hand das alles gemacht?”
Was niitzte es den Priestern, die Zahne zusammenzubeiBen und ibre
Ohren zuzuhalten? Was schadete es, daB sie Stephan steinigten? Sau
lus, der Jiingling saB da und hiitete die Kleider der Eiferer. Er
wuBte damals noch nicht, daB das groBte Abenteuer der Welt-
geschichte begonnen hatte.

Zum Schluf} eine personliche Bemerkung. Es wire mir ein Leich-
tes gewesen, konkrete Tatsachen aus dem wunderbaren Geschehens
das sich seit zwei Jahren unter meinen Augen abspielt, zu erzihlen-
Damit lockt man aber nur Wundersiichtige an, Menschen, die anstatt
direkt zur Quelle gehen, ihre Hilflosigkeit, wie ein Bleigewicht a7
einen andern Menschen, an eine menschliche Institution hangen-
Es gibt so viele Menschen, die sich beklagen, daB es schwer ist, An-

486



schluB an die Gruppe zu finden. Gruppen entstehen iiberall von
selbst, wo Menschen bereit sind, aus ihrer Verschlossenheit und
thren Sicherungen hervorzutreten und ihr Leben ganz unter die
Fihrung Gottes zu stellen.

«Der Kampf um das geistige Reich»'

von Robert Faesi

Wllkommener Gliicksfall fiir den Kritiker, eine bedeutende Kraft
bei ihrem ersten Auftreten in der Offentlichkeit ankiindigen
zu konnen! Doppelt willkommen, wenn es sich, wie bei Julius
Schmidhauser, um einen Landsmann handelt!

Die Schweiz hat in den letzten Jahren Denkmiler der Selbst-
erkenntnis ihres Wesens und ihrer Leistungen, auch solche der Er-
kenntnis ihrer Vermittlerrolle und europiischen Einbeziehung ge-
Zeitigt; aber es ist eher befremdlich, daB die Werke so selten sind,
in denen wir zuniichst von uns selber absehen und die Rundsicht
ausnutzen, da wir doch durch das Schicksal auf eine natiirliche
Warte gestellt sind und vor den Nachbarn eine grofiere Freiheit
des Standpunktes voraus haben. Unsere heutige Lage ist nicht un-
dhnlich derjenigen im Weltkrieg.

Wie damals hat uns das Schicksal zu einer Art Neutralitit ver-
urteilt. Es liegt in unserer Hand, sie zum Vorteil oder zam Nach-
teil zu gestalten. Die Gefahr neutraler Haltung liegt am Mangel in-
fern Teilhabens und #uBern Einsatzes, liegt an der selbstgerechten
oder gleichgiiltigen Abkapselung, in der wohltemperierten Lauheit,
am Uberhandnehmen jenes Typus des zufriedenen kleinen Mannes,
.des seelischen und geistigen Kleinbiirgers. Immer wieder stoBen wir
0 der Auslandpresse auf das diskreditierende Wort «Verschweize-
rungs, Es ist nur in der Ordnung, daB wir ungern horen, wie der

ame unserer Nation zu einer entwertenden Nebenbedeutung
kommt, Tst sie gerechtfertigt? Ja und nein. Der Ausdruck ist eine

arnung vor einer Gefahr, zu der wir tatsiachlich neigen, ja, recht

1

v Julius Schmidhauser: « Der Kampf um das geistige Reich» (Hanseatische
erlaGSanstalt, Hamburg 1933).

487



	Die Erneuerung des Glaubens und der Gemeinschaft

