
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 6

Artikel: Die Anfänge der organischen Staatsauffassung in der Schweiz

Autor: Weisz, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anfänge der organischen Staats¬
auffassung in der Schweix

Von Dr. Leo Weisz

Gebend und empfangend, so steht die Schweiz an der Grenz¬

scheide dreier großer Nationen. Was der Kleinmut als ihr
Verhängnis beklagt, hat sich als eine Quelle ihres staatlichen Reichtunis
erwiesen. Aus der Enge des Gebiets ist die Freude am Staat
emporgewachsen, und die Berührung germanischen und romanischen
Geistes hat die politischen Kräfte und Ideen frei gemacht, die zu

Bausteinen der modernen Staaten geworden sind.» In diesen Schlußsätzen

der akademischen Antrittsrede, in welcher Fritz Fleiner 1914

die Entstehung und Wandlung moderner Staatstheorien in der

Schweiz in klassischer Klarheit zeichnete, spiegelt sich eine wundervolle

Entwicklung. Politische Ideen und Einrichtungen der kleinen
Eidgenossenschaft drangen hinaus in die weite Welt, die sie
durchsäuerten, und führten sodann zur Ausbildung imposanter
Staatstheorien, die überall «von der Kritik des Bestehenden, von der

Unhaltbarkeit des geltenden Rechts« ausgingen, um endlich «ah

fertige staatsrechtliche Forderungen in die geistige Heimat
zurückzukehren und auf die Entwicklung des eigenen Rechts einzuwirken.»
So ist aus der Verschmelzung der kraftvollsten alt-germanischen
Rechtsgedanken der deutschen Schweiz (Landsgemeinde,
föderatives Gemeindereferendum usw.), mit der Lehre Rousseaus, der

Staatstheorie des romanischen Genf, der schweizerische
Staat der Gegenwart hervorgegangen.

Wie war diese Verschmelzung möglich? Es sind jetzt gerade dreißig

Jähre, daß Max Huber in seiner akademischen Antrittsrede: «Die

Entwicklungsstufen des Staatsbegriffes» den Gedanken in der

Schweiz erstmals klar herausarbeitete, daß der Staat «keine
Schablone sozialer Organisation, sondern der Ausdruck von National-

und Rassenindividualität» sei, denn gerade deshalb, weil «der Staat

und damit indirekt das Recht und die jenseits des Staats liegenden
Rechtsverhältnisse eine Funktion der menschlichen Natur sind, muß

die Verschiedenheit derselben sich auch am Staate ausdrücken.»

Hierin liegt die Antwort auf unsere Frage. In der reinenDemo-
k r a t i e der Schweiz, die weder ein germanischer, noch ein romanischer

Nachbar auch nur ähnlich hervorgebracht hat, offenbart

342



sich eine solche «Verschiedenheit der menschlichen Natur», eine

geistige Verfassung, ein bestimmter Menschenschlag, der we-
der germanisch noch keltisch-romanisch mehr ist, sondern etwas
Besonderes, Einmaliges darstellt: er ist schweizerisch.
Eidgenossisch, wie er sich durch das Zusammenleben im gegebenen
erigen Räume und durch gemeinsame Erlebnisse und Schicksale,
ferner durch eine spezifische Wirtschaftsverfassung, im Laufe der
Jahrhunderte, auf verschiedenster Blutgrundlage, durch fortwährende

Verschmelzung der mannigfaltigsten Temperamente und
Charaktere, und durch sieghafte Einverleibung ständig zuströmender
fremder Elemente, herausgebildet hat.

Dieser alle Blut- und Religionsunterschiede überbrückende, ja
aufhebende eidgenössische Geist schuf die hochentwickelte Staatsform

der Schweiz, für die Max Huber die unmißverständliche
Prognose stellte, daß sie nur so lange lebendig bleiben werde, als «sie
auf der Grundlage einer durch sittliche und geistige
^uperiorität zur Freiheit berufenen Rasse
aufgebaut ist».

Diese Demokratie behagte eine Zeitlang nicht allen Bevölkerungs-
schichten der Eidgenossenschaft, und die alte, durch die helvetische

evolution aus der bisher privilegierten Stellung verdrängte Aristokratie

konnte sich in die neue Ordnung nur schwer schicken. Aus
ihrem Schöße ging, von Wien angeregt, der mächtigste Wortführer
•fer Gegenrevolution hervor: der Berner Patrizier Karl Ludwig vonM I."aller (1768—1841). Bereits in seiner an der neueröffneten
hernischen Akademie 1806 gehaltenen Antrittsrede trat dieser, unter
großer Begeisterung seiner Standesgenossen, dem Contrat social,
der von der Gleichheit aller Menschen ausgeht, offen und schroff
entgegen. Die Menschen seien von Natur ungleich, Macht und Ab-
hängigkeit sei ihre Lebensordnung. Recht und Staat seien Schöp-
fungen der Natur, die überall das Gesetz walten läßt, daß die
Schwachen von herrschenden Mächtigen abhängen und ihnen
dienstbar sind. Nur durch Ueber- und Unterordnung entsteht ein

geselliger Verband. Die Epoche, die diesen der Natur allein
gemäßen Zustand verwirklicht habe, sei das Mittelalter gewesen.
Also, so ruft uns auch Haller zu: Zurück zur Natur! Doch bei ihm
Beißt das, zurück ins ancien régime, zurück in die römische Kirche!

Haller hat diese Lehre nicht nur in einem großen, sechshändigen
erke, das den bezeichnenden Titel trägt: «Die Restauration der

343



Staatswissenschaft oder Theorie des natürlich-geselligen Zustandes

der Chimäre des künstlich-bürgerlichen entgegengesetzt», ausgebaut,
und damit das Hauptwerk der deutschen gegenrevolutionären
Literatur geliefert, sondern er versuchte es auch wiederholt unmittelbar

in den Gang der schweizerischen Ereignisse einzugreifen. «Sein

Ruf verhallte wirkungslos, und auch später konnte in der Schweiz

von einer Rückbildung im Haderschen Sinne vollends keine Rede

sein, seitdem seihst die konservativen Parteien gelernt hatten,
die Volkssouveränität in den Dienst ihrer Interessen zu stellen.»

(Fleiner.) — Allerdings, an einem groß angelegten Versuche, für
eine andere Art von Rückbildung die theoretische Grundlage

zu schaffen, fehlte es nicht, und wir hoffen zur Geschichte der

schweizerischen Regenerationszeit einen auch die Gegenwart
interessierenden Beitrag Zu liefern, wenn wir über diesen Versuch hier
kurz Bericht erstatten.

I.

Neben der Rückführung des Staates auf göttliches Gebot und auf
Lehre bzw. Herrschaft der Kirche, wie sie in den «Systemen» Adam
Müllers, A. v. Krauß', Taparellis und F. J. Stahls entwickelt wurde,
suchte man der Theorie des auf menschliche Willensfreiheit, auf

Verträge und auf abstraktes Recht gegründeten Staates, die Lehre
von der «inneren Berechtigung des geschichtlich gewordenen Staates»

entgegenzusetzen, um so das Verhältnis des Menschen zum Staat
auf eine «für den menschlichen Verstand begreifliche und genügende
Weise» rechtlich zu begründen, ohne Willkür der Einzelnen,
ohne vertragsmäßige Gründung. So v. Haller, der den
naturrechtlichen Staat — wie wir sahen — mit einer «tatsächlichen und

innerlich wahren Begründung des Zusammenlebens» ersetzen wollte,
so auch die deutsche rechtsgeschichtliche Schule, mit Savigny, Eichhorn

und Puchta an der Spitze, die im Staate «ein naturwüchsiges
Erzeugnis des gesamten Volkscharakters und Volkslebens» erblickte,
das aus abstrakten Grundsätzen nicht abgeleitet und nicht bewußt,

mit Willensfreiheit geschaffen werden könne.» In dieser Schule

sind die namhaftesten Juristen und Staatsmänner der Schweiz in der

ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts aufgewachsen bzw. erzogen worden,

und so ist es begreiflich, daß die Säulen der erstarkenden
konservativen Richtung aus diesen Kreisen hervorgingen. Allerdings,
bedeutende theoretische Versuche zur Bekämpfung des «Rechts-

344



Staates der französischen Revolution;» sind aus dieser Schule, in
'1er Schweiz wenigstens, nicht hervorgegangen. Um so fruchtbarer
erwies sich in dieser Beziehung die neu aufkommende natur-
Philosophische Richtung mit ihrer sogenannten « o r g a -

tischen Staatslehre».
Ihr Begründer war Friedrich Wilhelm Joseph Schell in g

(1775—1854), der in der Natur «die unbewusste Form des
Vernunftlehens» sah, die «keine andere Tendenz hat, als die bewußte
zu erzeugen.» Philosophische Naturerkenntnis besteht daher, nach
'hm, darin, den gesamten Naturprozeß «als ein zweckmäßiges
Zusammenwirken von Kräften zu betrachten, die von den niedersten
Stufen aus in immer höherer und feinerer Potenzierung zur Genesis
•les animalischen Lebens und des Bewußtseins führen.» Die Natur
•larf also nicht als ein zufälliges Nebeneinander von Erscheinungen
und Gesetzen, sondern sie muß selbst als ein großer Organismus
gedacht werden, dessen gesamte Teile nur dazu da sind, das Lehen
ttd das Bewußtsein zustande zu bringen. Die Natur ist die Odyssee,
ln welcher nach mancherlei Irrwegen der Geist zuletzt schlafend
8eme Heimat, d. h. sich selbst findet. Die Philosophie der Natur
aber ist die Geschichte des werdenden Geistes. — Diese Lehre kam

" Zeitbedürfnissen in glücklichster Weise entgegen. Sie ermöglichte

nun endlich «den Proteus des Lebens in der Identität zu
erlassen, die allen seinen wechselnden Gestaltungen zugrunde liegt.»
(Windelhand.) Ihr Richtbegriff war das Leben. Was in der Natur
l°t erscheint, ist nur erstarrtes oder noch nicht vollkommenes
Leben. «Man darf ihre Erscheinungen nicht in ihrer Vereinzelung
auffassen; sie ist vielmehr nichts als ein großer Lebenszusammenhang,

ein ewiges Ineinandergreifen der Kräfte, bei welchem es nur
auf die Lebendigkeit des Ganzen ankommt.» Das Individuum ist
nur eine vorübergehende Erscheinung in dem Gesamtprozeß. Nicht
•lie letzte Absicht der Natur, aber ihr notwendiges Mittel, denn es

beruht darauf, daß in ihm entgegengesetzte Kräfte einander hem-

men, binden und beschränken. Das Leben aber, auf das es allein
"akommt, ist nur im Kampf und im Austausch der Kräfte möglich.
Polarität und Dualismus sind seine Grundformen.

So nahe es nun lag, diese Lehre auch auf die Naturerscheinung
Staat anzuwenden, Schelling selbst unterließ es, weil ganz selbstver-
8tändlich und weil die Anwendung nur Wiederholung bedeutet hätte.

Um so mehr bemühten sich die Schüler, diesen absoluten Organis-

345



mus zu konstruieren. Auch in Zürich, wohin Schellings Lehre 1833

durch Lorenz 0 k e n (1779—1851), den ersten Rektor der
neueröffneten Universität, verpflanzt wurde und wo dieser Fahnenträger

der organologischen Entwicklungsgeschichte auch das Interesse

für Psychologie geweckt hatte. Es war klar, wenn die Natur die

bewußtlose Intelligenz sein sollte, dann mußte «der Übergang zum
Bewußtsein zuletzt in jenen dunklen Regionen des geistigen Daseins

gesucht werden, welche dem bewußten Vernunftleben in uns
zugrunde liegen.» Vom Standpunkte der Naturphilosophie aus mußte

sich daher für die Psychologie das Bestreben geltend machen, diese

«Nachtseite» der menschlichen Psyche, diesen unbewußten Untergrund

des bewußten Lebens eingehend zu erforschen und ihn als

den wahren Übergang der organischen Natur in das vernünftige
Dasein zu begreifen. Dieses Ziel verfolgten Carus, Steffens, Burdach,

Schubert und Friedrich Rohmer, der für die Schweiz, bzw.

für Zürich, von besonderer Bedeutung wurde. Dieser 1814 geborene
Pfarrerssohn war ein Schüler Schellings, der ihn in die psychologische

Richtung wies. Durch «genaue» Selbstbeobachtung fand

Rohmer bald, daß er «die Eigenschaften aller menschlichen
Individualitäten in sich schließe,» und daß er «die größte Persönlichkeit
sei, welche die Menschheit hervorgebracht habe» und daß er
demzufolge «zu einer welthistorischen Rolle berufen sei.» In seinem zwei

Jahre jüngeren Bruder Theodor fand Friedrich Romer einen

schreibgewandten Verkünder seines Messiastums, der ihm überaus

gute Dienste leistete. Im Frühling des Jahres 1841 kam das Brüderpaar

zur Erholung nach Zürich, wo es bald Anhänger und Bewunderer

fand, die sogar ihre Geldbörsen öffneten, um den Philosophen
die Verlängerung ihres Aufenthaltes an der Limmat zu ermöglichen-
Zu diesen gehörte u. a. Johann Kaspar Bluntschli (1808—1881)!

der in der Folge vollständig in den Bann Rohmers geriet. — Vor

allem war es seine Rechtslehre, die es ihm antat.
Die ewige Quelle des Rechts — so lehrte Rohmer Bluntschli —*

ist Gott, das Recht aber die Existenz. Was existiert, hat von

Gott das Recht zu sein. Auch der Böse hat ein Recht zu sein, wie

er ist. Nur darf er nicht die Existenz der Anderen aus Bosheit

angreifen und verletzen. Die höhere Existenz behauptet auch ihm

gegenüber ihr höheres Recht. Die Völker, die Familien, die
Individuen haben eine verschiedene Existenz; deshalb haben sie auch

verschiedenes Recht. Die Rechtsgleichheit, wie die Radikalen sich

346



dieselbe vorstellen, ist ein Unsinn, weil sie im Widerspruch ist mit den
natürlichen Verschiedenheiten der Existenzen • • Sie würde gleiche
Fähigkeiten zur Arbeit und zum Genüsse voraussetzen. Das ist aber
Unnatur und daher Unsinn. Nur soweit die menschliche Natur in
allen Menschen dieselbe ist, hat die Rechtsgleichheit einen Sinn. —
Das Recht ist nichts Erdachtes oder Gemachtes. Es ist mit den
F '

xistenzen schon von Natur im Prinzip gegeben. Es ist auch nicht
das willkürliche Werk des Staates, kein Staatsprodukt, eher ist der
Staat eine Rechtsinstitution. Das Recht wird. Es wird organisch,
wie die Existenzen werden. Es wächst in demselben Verhältnis, in
dem die Existenzen wachsen. Es geht unter, inwiefern die Existenzen
untergehen.»

Das Fundament der Rohmerschen Philosophie bildete seine P s y -

c h o 1 o g i e. Er wollte «XVI Grundkräfte» der menschlichen Seele
entdeckt haben, aus deren Zusammenwirken er alles Geschehen
erklären zu können hoffte. Dem Kopf teilte er acht Geistes-, dem Leihe
acht Gemütskräfte zu, von welchen je vier außen und vier innen
wirkten. Alle diese Kräfte ordneten sich in je vier männliche und vier
weibliche Kräfte. Die Altersentwicklung des Menschen ist die
bestimmte Nacheinanderfolge dieser Grundkräfte in organisch
zusammenhängenden Vierergruppen. (Urliste.) Aus der Verschiedenheit
dieser Gruppierung der Grundkräfte ergibt sich ein Individualgeist,
den zu vernachlässigen naturwidriger Unsinn sei.

Diese «Psychologie» wollte Rohmer in Zürich vollenden, und

^eudig bot man ihm die Mittel, damit er in aller Muße arbeiten
«nne. Julius Fröbel, der damals das Literarische Comptoir

eröffnete, nahm es auf sich, das «große» Werk zu verlegen. Doch vor-
er "°ch mußte er ein anderes Buch drucken. Ein Buch, das nach
untschlis Urteil die deutsche Nation «aus ihrer ästhetisch-literari-

öhen Träumerei aufwecken, den deutschen Geist in der Tiefe seines
esens aufrütteln und dem deutschen Volke die welthistorische
eslimmung vor die Seele stellen sollte, zu welcher Gott es berufen
a e.» Das Buch sollte zugleich auf den genialen Mann (Friedrich

mer) aufmerksam machen, der gekommen sei, diesen Beruf zu
erfüllen.

Das Buch «Deutschlands Beruf in der Gegenwart und Zukunft»,
''as 1841 in Zürich von Rohmer erschien, zog aus einer historisch-
föographischen Betrachtung der europäischen Völker und Staaten
('en Schluß, daß diese alle dem Verfall entgegengehen, wenn ihnen

347



nicht Hilfe aus Deutschland komme. Der demokratischen Bewegung
werde nur durch eine ungeheuere geistige Macht, durch ein neues,

über den Staat und die Menschheit ergossenes Licht, worin die
fordernden Klassen sich kennen, aber auch sich fassen lernen, ein Ende

bereitet. «Und dieses Licht wird vom Kontinent, aus dem größten
germanischen Stamm, gegen England, auftauchen.» Deutschland allein
sei durch Natur und Gegenwart befähigt, ein «Prinzip zu erzeugen

von europäischer Wirkung.» Dieses Prinzip ist enthalten «in der

Wissenschaft von den Individuen, d. h. in der Wissenschaft der

mannigfaltigen Geister und Charaktere, der verschiedenen Klassen und

Abstufungen, welche Gott in die Geschöpfe gelegt hat, und in der

Auffassung jeder einzelnen Persönlichkeit als einer unteilbaren,
urmäßigen Natur.» Aber selbst in Deutschland «vermag nur ein

göttliches Wort, ausgesprochen von einem gottgesandten Menschen,

und eine göttliche Kraft das Chaos zu lichten, an welchem gewöhnliche

Kunst der Fürsten wie Völker vergeblich nach Ordnung ringt »

Dieses göttliche Wort, «welches die Zeit verlangt, um die falschen
Gewalten zu zerstören, neue zu schaffen und die Wahrheit zu
verkünden,» kann nur ein Diktator in der Republik der deutschen
Denker hervorbringen. Diesem wird es durch die psychologische
Lehre möglich werden, das höchste zu erreichen, was die Geschichte

kennt — denvollkommenenStaat: das Abbild der
natürlichen, ewig dauernden, von Gott gepflanzten Stufenordnung. «Da,

wo die Stände des Staates zusammenfallen mit den geistigen und

moralischen Klassen, wo der Adel wahrhaftigen Adel, wo der Mittelstand

die mittleren, der niedere Stand die niederen Naturen und der

Pöbel den inneren Pöbel in sich begreift, da ist die äußere Ordnung
vollendet, weil sie die innere ausdrückt, da ist das Menschenwerk

eins geworden mit der göttlichen Stiftung, da ist das Reich
Gottes lebendig geworden auf Erde n.» Die psychologische

Lehre vernichtet «die demokratische Gleichheit, die in Westen,

die absolute Vollgewalt, die in Osten gepredigt wird, mit einem

Schlage, denn sie widersprechen dem Charakter der menschlichen
Natur.» Die obrigkeitliche Gewalt sei gerechtfertigt als die Spitze der

pyramidalischen Ordnung; die Person des Staatshauptes geheiligt als

das Symbol des Gesamtindividuums, welches der Staat und das Staatsvolk

bildet. Zwischen ihm und dem Volke (das durch Vertreter

spricht, weil es in Masse nicht reden kann) steht als «lebendiges,

ewig von unten ergänztes, auf und ab wogendes und doch geschlos-

348



seues Mittelglied die geborene Aristokratie des Geistes und Charak-
ters' findbar und erkennbar mit Sicherheit, sobald die psychologischen

Gesetze ausgesprochen sind.»

II.

Rohmers Ausführungen haben Blunschli1 von der «Sendung» des

Philosophen überzeugt, und er übergab ihm die Redaktion des Zür-
cher konservativen Organs, des «Beobachters», wo nun der Prophet
seine Parteilehre entwickelte. Die Parteien seien Altersstufen. Der
Radikalismus Kindheit und Knabenalter, der Liberalismus
Jugend, Konservatismus Reife, Absolutismus. Greisenalter. Wahre
Politik weist die Extreme zurück und wird stets trachten, Liberalismus

und Konservatismus zu gemeinsamem Wirken zu verbinden;
datin liegt die Lösung aller Probleme und die Befreiung des Staates.
S° entstand in Zürich unter Bluntschlis Führung die liberal-konser-
vative Partei. — Der Ton, den Rohmer in seinem Blatte anschlug,
reizte die Radikalen, so auch das Literarische Comptoir, wo der
«Republikaner» erschien, aufs äußerste, und bald entstand eine
Pehde, die selbst vor Frauenehre nicht Halt machte.—Rohmermußte
Zürich verlassen. Bluntschli aber blieb ihm und seiner Lehre treu,
Wiewohl der Kampf um ihn nicht immer leicht war und manche peinliche

Überraschungen und Enttäuschungen brachte. Trotz allen
diesen Unannehmlichkeiten ging nun Bluntschli daran, mit der Roli-
merschen Lehre eine neue Staatstheorie aufzubauen. Ein Unter-
oehinen, über welches er später, in seiner Selbstbiographie
(«Denkwürdiges aus meinem Leben, 1884. Bd. I. S. 316 ff.) folgende
interessante Mitteilungen machte:

Job. Kaspar Bluntschli (1808—1881) war der Sohn eines wohlhabenden Zür-
?r ®e*fens'eders. Er wurde für die theologische Laufbahn vorbereitet, sattelte

1® och auf die Jurisprudenz uin und wurde Ludwig Kellers, Ferd. Meyers, Sa-

JUf?nys, Schleiermachers, Hasses und Niebuhrs Schüler. Beim Sieg der Zürcher
1 eralen, 1830, fühlte er sich auch «vom frischen Winde berührt», aber bald

besann sein Mißtrauen gegen die radikale Überspannung der Reformanträge. 1832
»kämpfte er bereits in einem Aufsatze «Die Revolution des Kantons Zürich» den

^uveränetäts-Schwindel der Menge», widmete sich vorwiegend rechtshistori-
en Studien und trat 1839 in die konservative Regierung, in welcher er eine

tonangebende Rolle spielte. Der neuerliche Sieg des Liberalismus vertrieb ihn
»us der Heimat. Er folgte 1848 Rohmer nach München. Dort begann Bluntschli
®ine glänzende akademische Laufbahn und er blieb bis zum Tode in Deutsch-

' Bt8 zuletzt war er der unerschütterlichen Meinung, seine größte Leistung
Sei Sewesen, Friedrich Rohmer allein ganz begriffen zu haben.

349



Die Vorstellung Rousseaus, daß der Staat nur ein gesellschaftlicher Verein
von Individuen sei, hatte ich schon als Student verworfen. Sie erschien mir
unwahr und kindisch. Aber auch die andere Vorstellung vieler Staatsgelehrten und

Politiker, daß der Staat eine künstliche Maschine sei, für gewisse gemeinsame
Zwecke der Sicherheit oder der Wohlfahrt, genügte mir gar nicht. Die erste
Ansicht hatte die Einheit des Staates und die Persönlichkeit des Volkes nicht
erkannt und darf Ganze in seine Teile aufgelöst. Die letztere Meinung aber hatte
dein Staate sogar das Lehen abgesprochen und an die Stelle des Geistes tote,
mechanische Werkzeuge gesetzt.

Ich war überzeugt, daß der Staat ein lebendiger Organismus und daß das

Volk eine Person sei. Ich fand die Meinung der alten griechischen Philosophen
Piaton und Aristoteles wohlbegründet, welche das höchste Ideal des Staates in

der Menschheit erkannten und den Staat «den Menschen im Großen» nannten.
Ich ging noch einen Schritt weiter und nahm an, das Ideal des Staates sei der

«Mann im Großen». «L'état c'est l'homme.» Wie die Natur die Menschheit in

zwei Geschlechter geteilt hatte und nur in einzelnen Männern und Weibern
darstellte, so sollte die Menschheit sich selber ebenso in einer Doppelform lebendig

darstellen, einmal in der selbstbewußten männlichen Gestalt des Staates und

zweitens in der weiblichen sich anlehenden Gestalt der Kirche.
Indem ich von diesem Gedanken ausging und ihre notwendigen Konsequenzen

verfolgte, sagte ich mir: Wenn der Grund des Staates in der menschlichen Natur
zu finden und der Mensch ein «staatliches Wesen» ist, so kann der Schlüssel zur
Erkenntnis des Staates nur in der Ordnung der menschlichen Seele entdeckt
werden, welche die Psychologie aufdeckt, und die den menschlichen Körper
beherrscht

Demgemäß mußten sich Rohmers vier Gruppen der geistigen und gemütlichen
Seelenkräfte, der höheren männlichen und der niederen weiblichen, ebenso in
dem Staatskörper wiederfinden, dann mussten sich die XVI Grundkräfte analog
in den Organen der Staatsgewalt zeigen lassen

Wollte ich die XVI Grundkräfte der Seele im Staate finden, so mußte ich
die besonderen Staatsorgane, die notwendigen Grundämter betrachten. Da
eröffnete sich der organisch-psychologischen Betrachtung sofort eine überraschende
Aussicht. Die Organe des Regiments entsprachen selbstverständlich den

männlichen Geistesorganen des Kopfes und kamen infolgedessen
in die oberste leitende Stellung des Hauptes im Staatskörper. Das war aber
nicht bloße Exekutive, das war Regierung, welche die Politik des

Staates leitet, die etwas ganz anderes bedeutet als Exekution von Gesetzen • •

Am leichtesten war es, die Organe des Regiments zu erkennen. Schwieriger
war es, die zweite obrigkeitliche Gruppe, das Gericht, zu bestimmen. Daß

hier ebenso naturgemäß die männlichen Gemütskräfte vorwalten,
wie im Regiment die männlichen Geisteskräfte, war mir freilich bald klar gc*

worden. Aber offenbar gehörte in diese Gruppe nicht bloß die bürgerliche
Rechtspflege und die Strafrechtspflege, die ich den beiden Kräften der fein

empfindenden, im Herzen wohnenden Noblesse und der von heftigen Schmerzen

bewegten, energischeren, in den Eingeweiden wohnenden Ahnungs- und Ahn-

dungskraft (damals unglücklicherweise Nabel genannt) verglich, sondern auch

die fort und fort tätige, gewaltsam wirkende Polizei, welche in den meisten

modernen Staaten mit dem Regimente verbunden war und nur in wenigen in

Gerichtsform gehandhabt wurde Ich wies ihr die Stellung der aktiven
Sinnlichkeit an und verglich die gewaltigste Form der Rechtspflege, den Krieg, mit

der mächtigen Gemütseigenschaft des Geschlechtssinnes.

Aber damit war die Übersicht der staatlichen Organe nicht vollständig.

350



noch eine große Zahl von anderen Organen des Staatskörpers, die nicht
en so machtvollen autoritativen Charakter, sondern eher den der Pflege und

^°rge an sich hatten, d. h. eher den w e i h 1 i c h e n Geistes- und Gemütskräften
r8 eichhar waren. Ich schied dieselben in zwei Gruppen, die eine, geistige

t
ruPPe der Kultur pflege, die andere, eher den weihlichen mehr m a -

® r i e 11 oder sinnlich gearteten Gemiitskräften vergleichbare Gruppe der
lrtschafts pflege...

dieser Anwendung der psychologischen Grundhegriffe auf den Staat blieb
*c nicht stehen. Ich nahm nun die einzelnen staatlichen Organe vor und zerlegte

leselben von neuem in ihrer naturgemäßen Organisation mit Hilfe der Urliste
8 war ein erster Versuch der psychologischen Orientierung, der in der Folge

planche Berichtigung und neue Erwägung forderte. Die letzteren Arbeiten behielt

j
dann auch für mich. Die XVI aber veröffentlichte ich in meinen «Psychologi-

Sc *n Studien über Staat und Kirche», Zürich 1844.
cH meinte, was mir klar geworden sei, müsse auch Anderen klar werden,

n meine innere Befriedigung über die neu gewonnenen Resultate müsse auch
Eueren Befriedigung gewähren. Darin täuschte ich mich. Das Buch fand hier

g
dort einzelne Freunde. Einige Studien, wie z. B. die über das Verhältnis von

aat und Kirche, welche den Staat als den Mann, die Kirche als die Frau im
Booßen darstellte, und insbesondere auch die über die Staatsgewalten wurden von
Einigen Kritikern und Gelehrten als eine Bereicherung der Wissenschaaft aner-

®nnt. Es wurde auch bemerkt, daß in diesen Studien positive Ideen zu finden
seien im Gegensatze zu den oft leeren Abstraktionen der Schule. Aber die or-
B.öniseh-psychologische Darstellung der XVI Staatsorgane war den meisten gänz-

a unverständlich und galt daher auch als unverständig Ich habe auch
spater die Erfahrung gemacht, daß Menschen, welche organisch-psychologisch

enken können, in unserer Zeit sehr selten sind. Der ganzen Schulbildung ist
mese Denkweise fremd. Wohl haben manche große Dichter und einige große
Staatsmänner, auch eine Anzahl Mystiker unter den Theologen und Philosophen
!m letzten Jahrhundert noch so gedacht. Aber die große Masse der richtigen
Geehrten hatte und hat dafür gar kein Verständnis. Es fehlt dieser das Organ da-
tur oder die Übung darin. Mein Irrtum waar, eine Fähigkeit zu erwarten, die nicht
vorhanden war. Nun erfuhr ich, daß Schwachsichtige sehr geringschätzig von
uern Gemälde sprachen, dessen Linien und Farben sie nicht deutlich erkannten,
,lnd daß Taube die Musik verachteten, welche sie nicht hörten. Ich gewöhnte
mjch nach und nach an diese Erfahrung und lernte sie ertragen. Aber ich fühlte
jpich zuweilen doch recht einsam, auch mitten unter denen, die mir sonst im
Lehen nahe standen ..»

Bluntschlis 1844 in Zürich erschienenes eigenartiges Buch fand
tatsächlich, trotz der vielen darin enthaltenen äußerst scharfen
Beobachtungen und grundgescheiten Ausführungen, keinen Widerhall.

Allerdings irrte sich der Verfasser, wenn er später den
Mißerfolg folgend erklärte: «Daß ich in der Vorrede Friedrich Rohmer
als ein wissenschaftliches Genie proklamiert hatte, erregte den meisten

Anstoß und wurde als ein Zeichen eines schwärmerischen Enthusiasten

betrachtet. Hätte ich die XVI verschwiegen und Rohmer
uicht erwähnt, so wären die Studien jedenfalls mit mehr Beifall
aufgenommen worden.» Der Hauptgrund der Ablehnung war vielmehr,
daß den Beweisen, wonach: L'état c'est l'homme, und daß dieser
Staat einen Körper hat, der ebenso organisiert sein m u ß wie der
menschliche Körper, erst dann werde er vollkommen sein, diesen

351



Beweisen konnte wohl bis auf den heutigen Tag kein Mensch mit
landesüblicher Vernunft folgen, war auch ihr Vorhaben nicht «die

Geschichte aufzuheben, sondern sie zu erfüllen.»
Die umwälzende Wirkung, die Bluntschli von Friedrich Rohmer

erwartete, trat nicht ein. Dagegen trug Bluntschli die organische
Staatslehre ins Reich hinaus, und es scheint, als ob sie jetzt dort in
manchen Hinsichten wieder aufleben würde.

III.

In viel engerer Anlehnung an Schellings Naturphilosophie, aber

ohne Rohmersche Zutaten, schuf ein anderer Schweizer seine höchst

interessante organische Staatslehre: Peter Konradin

von Planta.
Im Jahre 1815 in Zernez geboren, durchlief er in Chur und Leipzig

die Mittelschulen und als Jünger der Rechtswissenschaft die Universitäten

Leipzig und Heidelberg. Auch er war ein Savigny-Schüler.
1841 ließ er sich in Zürich nieder, um hei F. Schultheß eine
Zeitschrift: «Pfeil des Teilen. Eine schweizerische Monatsschrift für
Volk, Wissenschaft und Politik, zum besseren Verständnis der
Schweiz» herauszugeben. Zweck dieser Zeitschrift war: «Der
zersplitterten, in Parteien aufgelösten Schweiz einen Einigungspunkt
zu bieten.» Im Politischen geht es zur Zeit — schrieb v. Planta —-

noch nicht, man «versucht es nun im Geistigen.» «Man beginne
Wahrheit und Recht zu einem Eigentume der gesamten Schweiz zu
machen. In diese Blätter flüchte sich das Vaterland, wenn es von den

Parteien verfolgt ist, und erhebe seine Stimme stark und mächtig,
daß sie dringe von den Ufern des Lemans bis an den Sentis, von den

Quellen des Rheins bis nach Basel; hier schaffe sich ein geistiges
Gesamteigentum, von welchem die Anbahnung eines politischen all-

mählig zu erwarten steht. Die Eidgenossen haben noch kein
Organ, durch welches sie aussprechen könnten was sie fühlten, ihre
Hoffnung, ihren Glauben an die Zukunft des Vaterlandes. Ist das

nicht demütigend? Wir haben 72 Kantonalblätter, aber kein
Schweizerisches, 72 Parteiblätter, aber kein Eidgenössisches ist das

nicht ein Schande?» Neun Monate erschien diese Zeitschrift, dann

ging sie ein, und v. Planta begann bei einer anderen Verlagsfirma
(Meyer & Zeller) die «Neue Helvetia» herauszugeben. Auch diese

Monatsschrift betrat ihre Laufbahn mit einem Vorwurf: «Ihr setzt

352



für die besten Schüsse Preise aus, warum nicht auch für die beste
Dichtung, das beste Kunstwerk?» Doch bot sie auch Positives. U. a.
zehn philosophische Briefe des Redaktors über staatstheoretische
Grundbegriffe. Sie waren das Ergebnis von Gesprächen, die von
Planta mit Oken zu führen Gelegenheit hatte. Aus diesen Briefen
wurde in Chur, wohin ihr Verfasser bald übersiedelte, nachdem auch
die «Neue Helvetia» eingegangen war, ein Buch, das von Planta
unter dem Pseudonym: Pertinax Philalethes, 1848 herausgab: «D i e

Wissenschaft desStaatesod er dieLe h revondem
Lehensorganismus. I. Teil: Der Mensch und der
Kosmos.»

In diesem Werke ging der Verfasser von folgenden zwei — Schel-
üng ergänzenden — Hauptsätzen aus:

L Das Prinzip der belebten Natur ist kein von dem der unorgani-
schen qualitativ Verschiedenes, sondern eine Fortbildung des letztern

nach dem nämlichen Gesetz.
2- Dieses Gesetz gilt ebenso gut für die psychische als für die

Physische Natur der Lebewesen.
Das Gesetz aber, worauf in dieser Weise alle Erscheinungen ohne

Unterschied zurückgeführt werden sollen, ist das der Polarität.
Polarität ist ein durch einen Mangel und ein daraus folgendes
Bedürfnis der Ergänzung bedingtes Zusammenstreben. Das Polaritäts-
Prinzip besteht demnach aus zwei Teilen, dem «Fürsichsein» (Selbst-
erhaltungstrieb) und dem «Füranderssein» (Vereinigungstrieb),
Welche die Pole genannt werden. Bei Gleichgewicht tritt Ruhe ein.
Der Pol des Vereinigungsbestrebens ist der positive, männliche, der
des Selbsterhaltungsbestrebens der negative, weibliche.

Nun wird der Mensch als kosmisches Produkt untersucht. Da er
ein Naturprodukt ist, muß auch seine physische und geistige Indi-
vidualität von der Beschaffenheit der Naturkoeffizienten, deren
Produkt er eben ist, bedingt sein, also vorab von der Beschaffenheit
der Atmosphäre, besonders mit Beziehung auf Klima, Jahreszeiten,
Nahrung usw.; ferner von der orographischen und hydrographischen
Beschaffenheit des Landes, das er bewohnt, und endlich wird der
Einfluß der wirtschaftlichen Betätigung auf die Entwicklung des

Menschen, ja sogar der der Haustiere aufgezeigt, um ein imposantes
Gesamtbild des geographischen Ganges menschlicher Kultur zu
entwerfen und sodann Sprache, Religion und Philosophie besonders

eingehend zu verfolgen.

353



v. Planta gab diesen ersten Teil seines Werkes, der die modernen
Versuche der Kjelénschule und der Geopolitiker weit hinter sich läßt,
1852 in verbesserter Auflage heraus und schloß daran einen zweiten
Teil an: «Die Gesellschaft und der Staat.» Zweck
des Werkes war ja von Anfang an: «Die staatlichen Probleme, welche

so viel Streit und Fehde verursachen, ins Klare zu setzen.» In diesem

Bestreben fand sich v. Planta «auf den Menschen selbst als Ursprung
und Schöpfer des Staates, und weiter auf die demselben seine

Entwicklung gebenden Grundkräfte der Natur zurückgewiesen.» Im

zweiten Teil des Buches wird daher der Staat als ein physisch-geistiger,

in beiderlei Beziehung auf der menschlichen Gesellschaft, als

auf einem Komplexe physisch-geistiger Wesen ruhender Organismus
dargestellt. Die Urgesellschaft ist die Familie, und aus den Familien,
wie der Pflanzenleib aus seinen Zellen, bildet sich der Staat. Das

Vereinigungsprinzip der Familien ist dabei ein psychologisches
(Rechtsprinzip) und ein physiologisches (Wirtschaftsprinzip), welche «als

eine aus dem allseitigen Selbsterhaltungstriebe hervorgehende N a -

turnotwendigkeit wirken, auf welcher sodann sowohl der

Gehorsam der Einzelnen gegenüber dem Ganzen, als auch die
Ausübung gewisser, der Gesamtheit zustehenden Befugnisse durch
einzelne Individuen beruht, daher von einem eigentlichen Staatsvertrage,

welcher der Entstehung des Staates vorausgegangen wäre,

überhaupt nicht die Rede sein kann.» Das Rechtsprinzip zielt es

darauf ab, die Individualitätssphären der Staatsglieder gegen
Störungen und Eingriffe sicherzustellen, das Wirtschaftsprinzip dagegen

erstrebt, durch die Vereinigung mit anderen Menschen die
Individualitätssphäre zu erweitern. Dabei erscheint der Bürger einmal

als «Genosse eines wesentlich durch identische wirtschaftliche
Interessen bestimmten Menschenkomplexes» und zugleich als Träger
einer «partikularen wirtschaftlichen Besonderheit», die behufs

gemeinsamen Zusammenwirkens vergesellschaftet wird (Gewerbsklassen,

Korporationen). Das Polaritätsprinzip wirkt auch hier, und

es wird das Individualitätsprinzip (Liberalismus) zum männlichen,
das Totalitätsprinzip (Konservatismus) zum weiblichen Pol im Staate-

Durch den Grad und die Ausbildung der Harmonie zwischen beiden

wird die Entwicklungsstufe des Staates bestimmt.
Der Stoff des Staates, an welchem die Polaritäten tätig sind, wird

durch Volk und Land gebildet, und zwar zunächst durch das

Volk, indem die plastischen Naturverhältnisse nur dessen äußere

354



Umhüllung bilden. Das staatliche Gesamtleben ist die Psyche des
Staatskörpers und entwickelt sich parallel mit den Organen, die es
sich nach Maßgabe seiner Energie und Bedürfnisse schafft. Ein also
harmonisch entstandener Staat scheint sich zu anderen Staaten zu
verhalten wie der Mensch zu den anderen Tieren; er unterscheidet
sich von jenen durch das Selbstbewußtsein, die Selbstbestimmungs-
^ähigkeit und den bestimmenden Grundton, der hier, als Verfassung,
<len Charakter, die Anlage des Staates bezeichnet, indem er das
dynamische Verhältnis zwischen der Staatspsyche und der Staatsgewalt
reguliert.Wie Herz und Gehirn fassen Gesetzgebung und

"eS'erung die Vernunft und den Willen aus dem Volksstoff
zusammen, um sämtliche Organe wieder einheitlich durch sie zu
beherrschen.

Und nachdem nun v. Planta noch das Bild eines «wirklich organischen

Staates», in welchem Staatsgewalt und Volksbewußtsein in
ununterbrochener Resonanz sich befinden, entwirft — ein Bild, das
es verdiente, gerade in unseren Tagen fleißig studiert zu werden —
spricht er auch noch von den Krankheiten des Staatsorganismus
(Parteifieber, Revolution und Erschlaffung der staatlichen Lebens-

^raft) und zeigt, «laß Parteikämpfe und Revolutionen von einem
aatsorganismus leicht getragen werden, so lange «seine Lebenskraft

licht zu sehr gesunken ist.» Geht aber ein Staat unter, so nur, um
,n einer lebensfähigeren Form wieder zu erstehen.

Die Staatslehre v. Plantas fand in der Schweiz wenig Beachtung,
•e erhielt im Ausland einen Forthildner in Konstantin F r a n t z, der

"*ch auch die Mühe gab, den Unterschied der beiden «organischen»
cntungen, die aus der Schweiz in die Welt hinausgesandt wurden,
ar herauszuarbeiten und Bluntschlis verunglückten Versuch ins

gChtige Licht zu rücken. In seiner «Naturlehre des Staates» (1870,
26) spricht er von der «Verirrung Bluntschlis, eine Staatslehre

ai|f Organanalogien aufzubauen. Der Staat besitzt keine Sinnes-

jVCrkzeuge, kein Gedächtnis, keine Phantasie usw., es ist leere Spie-

J|rei' davon zu sprechen Wo findet sich dagegen im individuellen

^enschen ein Organ für die Justiz, das Steuerwesen, die Polizei, die
'P omatie usw.? Es fällt geradezu ins Burschikose, wenn z. B. das

Auswärtige Departement nach Bluntschli durch die Nase repräsen-
,ert 8e'n soll. Nichts von alledem. Der Staat ist kein Gesaintmensch,
° em nur ein Gesamtleben von Menschen, das dem individuellen
e ten sehr wenig ähnlich, aber davon sehr verschieden ist.« — Zu

355



beiden Lehren nahm zuerst Robert von M o h 1 in «Die Geschichte

und Literatur der Staatswissenschaft» Bd. I, 1855, S. 259, kritisch

Stellung, indem er schrieb: «Der Meister (Schelling) seihst schuf

keine Rechts- und Staatsphilosophie, wohl aber bemächtigten sich

seines großartigen Gedankens mancherlei phantastische Geister,

welche, übereinstimmend mit ihm, den Rechtsstaat verwarfen, beim

eigenen positiven Aufbau aber anstatt eines Organismus nur einen

dichterischen Traum, zum Teil selbst nur ein sinnloses Zerrbild

zuwege brachten. — Noch am leidlichsten ist es, wenn eine der großen

Naturkräfte als auch in der sittlichen Welt — unmittelbar oder analog

— wirkend angenommen und diese dann auch dem Staate als

Ursprung und Regel gegeben wird. Es bedarf freilich nicht viel
verständigen Nachdenkens, um die Unzulässigkeit dieser Anwendung

eines Gesetzes der Materie auf die geistigen Kräfte des Menschen

und deren Ausdruck einzusehen. Allein wenn der falsche Gedanke

mit Ernst und Scharfsinn und etwa noch mit bedeutenden
naturwissenschaftlichen Kenntnissen gehandhabt wird, so mögen sich

immerhin ganz witzige Vergleiche und geistreiche Seitenblicke
ergeben, welche dann über die Nichtigkeit des Ergebnisses im Gebiete

des Rechtes und überhaupt des wirklichen staatlichen Lebens trösten
können. Ein Buch dieser Art ist z. B. von P. C. Planta vorhanden-

— Schon um einen Grad verkehrter ist es, wenn der Staat mit den

menschlichen Seelenkräften parallelisiert wird Zum
Unbegreiflichen steigert sich aber die Verkehrtheit, wenn gar der
sinnliche Körper des Menschen als Typus des Staatsorganismus dienen

soll. Dies ist namentlich der Fall bei Bluntschli, diesem sonst

so verständigen und um Staats- und Rechtswissenschaft höchst
verdienten Manne.»

Es blieb unserer Zeit vorbehalten, diese Lehren neuerdings aufzu-

wärmen. Da schien es uns angebracht, auf ihren Ursprung
hinzuweisen.

356


	Die Anfänge der organischen Staatsauffassung in der Schweiz

