
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 5

Artikel: Die Dichtung der deutschen Schweiz in doppeltem Bilde

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


emen bedeutenderen Beitrag von Seiten der Geschichtskunde
erwarten darf, als es dieses Gesamtwerk darstellen wird.

Der letzte Band soll den Katalog der Bibliothek Warburg
enthalten. Von dieser Biichersammlung, vielleicht dem schönsten Werk
Warburgs, müssen wir hier schweigen. Sie ist längst zum Zentrum
der Renaissanceforschung in Deutschland geworden. Ihre Publikationen

sind in den Händen aller Fachdisziplinen der Geisteswissenschaft,

und ihre Vorträge vereinigen alljährlich Gelehrte aller
europäischen Länder zu einer unvergleichlichen Akademie. Die
Familie des Stifters, sowohl in ihrem hamburgisch-deutschen als in
ihrem amerikanischen Zweig, hat die Erhaltung und Finanzierung
des Instituts und seiner Veröffentlichungen seit Jahren übernommen
und in einer Weise gepflegt, welche die Wissenschaft aller Nationen
zu Dank und Verehrung verpflichtet. Über dem Eingang der Bibliothek,

welche das einstige Wohnhaus Warburgs gewesen ist, steht
jenes Wort, das den Titel seines Hauptwerkes und das Stichwort
seines Forschens bedeutet: Mnemosyne. Sollte es unserer Wissenschaft

einmal gelingen, jenes Werk zu schreiben, von dem Warburg
träumte: die Geschichte der Selbstverwirklichung des europäischen
Bewußtseins, so wird sie dieses Mannes gedenken müssen, der wie
kaum ein anderer diesen Traum zu verwirklichen strebte und vor
dem Opfer seiner Kräfte, seines Vermögens und seiner Gesundheit

wenig zurückschreckte, daß Ernst Cassirer mit den Versen aus
den «Eroici furori» von ihm Abschied nehmen konnte:

«Ich will den Sturz nicht fürchten aus der Höhe.
Auf durchs Gewölk empor Und stirb zufrieden,
Ward dir so ruhmvoll edler Tod beschieden.»

Die Dichtung der deutschen Schwei«
in doppeltem Hilde

von Gottfried Bohnenblust

Heuer sind hundert Jahre vergangen, seit Wilhelm Wackernagel
aus fernem Norden der Heimat eines freiem Geistes zuwanderte

und in Basel seine reiche Lebensarbeit mit der Rede über die
Verdienste der Schweizer um die deutsche Literatur begann. Seitdem

war eine Geschichte schweizerischer oder doch deutschschwei-

293



zerischer Dichtung Hoffnung, Versuch, Bruchstück geblieben. Doppelt

ereignet sich heute die Erfüllung: im Laufe weniger Monate
sind sich die gewichtigen Werke gefolgt, in denen Josef Nadler und

Emil Ermatinger ihr Bild unsrer Dichtung zeichnen: der Deutschböhme,

der den Plan von Freiburg im Üchtland nach Königsberg
und Wien getragen, und der in Zürich lehrende Schaffhauser, der

katholische Forscher und der protestantische Gelehrte, der Historiker

der Stämme und Landschaften und der Deuter des dichterischen

Kunstwerks, der einer geschichtlichen und philosophischen
Literaturwissenschaft seinen dynamischen Pragmatismus entgegensetzt

und nicht allein erkennen möchte, was geworden, sondern auf

Gegenwart und Zukunft wirken will. So verschieden aber die beiden
Männer sind, beide gestalten den gewaltigen Stoff, ohne daß einer

vom Werke des andern gewußt hätte, im Zeichen derselben Idee:
beiden erscheint die Dichtung der deutschen Schweiz als Ausdruck
eidgenössischen Staats- und Bundeswillens.

Dieses bedeutsame Doppelereignis wird uns die entsagungsvolle
Vorarbeit nicht vergessen lassen, die dazu nötig gewesen. Möri-
kofers ausgezeichnetes Buch von 1861 hatte zunächst das achtzehnte
Jahrhundert in Angriff genommen, aber eine allgemeine Charakteristik

von dauernder Gültigkeit vorausgesandt. Weber und Honegger
hatten sich mit einer zwanglosen Anthologie begnügt, und Adolf
Frey, dessen Zürcher Habilitationsrede von 1882 dem Stand und Ziel
schweizerischer Literaturgeschichte gegolten, hat es vorgezogen, in
seinen Schweizer Dichtern einzelne bedeutsame Gestalten — vom
Dichter des Waltharius bis zu dem Karls des Kühnen — zu zeichnen
und sie sich selber zur lebendigen Folge fügen zu lassen. Jakob
Bächtold aber hat die Schicksale der deutschen Literatur in der
Schweiz von der alten Zeit bis zum Anfang des neunzehnten
Jahrhunderts erzählen wollen, im Zusammenhang des allgemeinen
deutschen Geisteslebens, und bis zu Bodmers Tod ist er gelangt. Die ganze
Forschung unsres Geschlechts steht auf seinen Schultern. Wohl dem,

der seiner Väter gern gedenkt.
Noch im Sommer 1919 erschien ein anastatischer Neudruck der

ersten Auflage von 1892, in der Hoffnung auf die ferne Vollendung-
Inzwischen hatten Ernst Jenny und Virgile Rossel 1910 den Versuch

gemacht, die Dichtung der deutschen und welschen Schweiz in einem

Buche darzustellen, das denn auch in den beiden ersten
Landessprachen erschien. Fehler und Grenzen waren ihm leicht vorzu-

294



rechnen: das wurde gründlich besorgt. Das Werk aus einem Gusse
zu schaffen hat noch niemand vermocht. Aber heute stehen neben
Godets und Rossels Darstellungen der welschen Schweiz gleichwertig
die von Nadler und Ermatinger für die deutsche. Gonzague de Reynold

hat als erster versucht, die Sprachgrenze zu überwinden; aber er
hat die Schranke des achtzehnten Jahrhunderts nicht überschritten.

I.

Nadler setzt sofort mit dem Bild des Schauspiels ein, in dem die
Völker mitspielen, ihre Rolle mehr leidend als wünschend, und die

nn Gehen ihr Spielgerät auf dem Platze lassen.

Nicht kalt wird das Schauspiel betrachtet: es ist aus der Nähe und
mit Teilnahme geschaut und geschildert. Freilich: «der Jura ist
nichts als Grenze, nüchtern wie alles, was scheidet, ohne zu verbinden.»

Das empfindet wohl anders, wer die schöne Höhenlinie täglich
vor Augen hat. Er empfindet alle Grenzen seines Landes doppelt:
als Ende und als Anfang.

Großartig wird der Held in den Spielraum gestellt: die Alemannen
finden zugerüsteten Boden und verbinden sich mit den Vorbewohnern.

Das Volk wird Völkerklammer, Kulturklammer des Abendlandes.

Und zwischen Dauerkräften und Wechselströmen bildet es
sich selbst.

Die Aufteilung des gewaltigen Stoffes ist meisterhaft. Das erste
Buch führt von Sankt Gallus bis zu Zwingiis Tode, das zweite von
Zwingiis Tode bis zum Falle Berns, das dritte schildert die neue
Eidgenossenschaft.

Die Vorgeschichte fällt nicht aus dem Rahmen. Das geistige Er-
e,gnis der Eidgenossenschaft hat seinen Ort und seine Zeit. Was

vorausgeht, erklärt es nicht völlig; aber ohne seinen Zusammenhang
wird doch kein Ereignis voll verstanden.

So folgen sich Mönche, Herren, Bürger. An die Urkantone schließt
sich Luzern; zur Tat gesellt sich das geformte Wort. Im Rahmen
(ler acht alten Orte folgt der Einheit der tragische Zwiespalt. Aber
der eidgenössische Gedanke wird sittlich verstanden und als dauernd
erwiesen: «Mitten im Zusammenbruch der abendländischen
Weltgemeinschaft wächst sich ein kleiner Notverband des Hochgebirges
zu der staatlichen und geistigen Gemeinschaft verschiedenartigster
Einzelgehilde aus, ein Ereignis von weithin leuchtender vorbildlicher

295



Kraft. Es gibt nur eines im Bereiche menschlichen Wesens, dem
solche Macht und Dauer über die Menschen eignet, die unüberwindliche

Stätte des sittlichen Bewußtseins.»
Nadlers Unbefangenheit ist so groß, daß er Zwingli eine klarere

Erkenntnis der sittlich-religiösen Absicht des eidgenössischen
Gedankens zuschreibt, als sie die Gründer selbst gehabt hätten.

Nach1 Kappel sieht er die katholischen Orte auch geistig im
Vorsprung: sie schaffen sich ihren strengen Stil in der Kunst wie im
Leben. Allmählich verschiebt sich das Schwergewicht vom Kirchlichen

aufs Staatliche, zugleich vom katholischen aufs evangelische
Schrifttum. Im achtzehnten Jahrhundert führen Zürich und Bern.
Doch das Ende sieht Berns Fall.

Aber der Bund erhebt sich aus Brand und Asche. Langsam bildet
sich die neue Eidgenossenschaft. Dem Kampf um den Staat folgt die
«hohe Zeit». Dreifach wirkt sich die neue geistige Gestalt aus: in
Zürich, in Basel, in der «Welt um Bern», die, weit gefaßt, die
bäuerliche Lebenssicherheit und Wirklichkeitsfreude bedeutet. Endlich

die Weltwende, die kein Land und Volk unberührt läßt: der
Bundesgedanke hat sich in ihr neu zu erwahren.

In diesem Rahmen staatlichen Lebens ist die Geschichte der

Dichtung erzählt. Der Zusammenhang scheint wichtiger als die

Einzelgestalt. Doch fehlt es auch an solchen nicht. Auch hier werden
viele «Obskure» durchgefühlt, nicht allein um der Berühmtheit
willen, die man nur so verstehen lerne. Der Tropfen demokratischen
Öles ist nicht zu spärlich geraten. Der Hauptwert aber liegt in den

schönen, klaren, großen Verhältnissen des ganzen Baues. Sie wirken
im ganzen natürlich und sind durch ein tiefes Grundverständnis des

eidgenössischen Gedankens bestimmt.
Leugnen läßt sich nicht, daß zuweilen die Tatsachen dem

Grundgedanken zuliebe vergewaltigt werden. Wer gehört nicht alles

zu der «Welt um Bern»! Nicht nur die wirklichen Berner, deren
etliche mit erfreulichstem Verständnis gewürdigt werden, sondern
Walter Siegfried, Jakob Boßhaart, Ott und Huggenberger, Heer und
Zahn werden da angesiedelt; auch Federer und Lienert erscheinen
«in der Nähe Berns». Da ist alles Vergängliche nur noch ein Gleichnis:

stärker als es Bern gewohnt ist.
Irrtümer im einzelnen sind bei großer Leistung nicht zu

vermeiden. Ungenaue Zahlen und dergleichen zu nennen wäre nicht
am Ort: Wichtigeres bedarf der Nachprüfung. Wie kann man sagen,

296



Seuse habe «das gesamte Wissen der Scholastik und Mystik von
Gott, von der Welt und von dem Menschen in das Sprachbewußtsein

der Deutschen eingegliedert,» da er doch Meister Eckharts
Schüler war? Bei Geßner ist nicht von «Hirtenliedern des Longinus»
zu reden, die es nicht gibt, sondern von dem Schäferroman «Daph-
nis und Chloe» des Dichters Longus. Haller ist nicht Pietist gewesen,
und für Lavaters äußeres Schicksal war es geradezu mit entscheidend,

daß er n i e «erster Pfarrer seiner Vaterstadt» geworden ist.
Sophokles hat nie gesagt, nicht geboren zu sein sei die höchste Weisheit,

und Gotthelf hat nie die Mundart «zur Sprache ganzer Werke»
gemacht. Bezeichnet man Kellers Gedichte lapidar als «die Gedichte
eines Schweizer Staatsschreibers», was wird dann aus den intimsten
dieser Gebilde, aus der kleinen Passion, den Liedern aus der Trauer,
aus den Waldliedern, dem Jugendgedenken, den alten Weisen? Hätte
Conrad Ferdinand Meyer wirklich «keinen andern Gegenstand als

sein seelisches Ergehen», wie hätte er dann seine mächtigen Balladen

schaffen können, ein Bilderbuch der Zeitalter, das keiner
übertroffen hat? Wie hätte er sich in den Heiligen versenken, den innern
Sieg Huttens dichten, die Gestalt der Richterin erfinden können?
Ohne seine Schwäche ist er sicher nicht zu denken, noch weniger
aber ohne seine Kraft. Bei Spitteier wäre manche Deutung zu
erörtern. Daß Prometheus und Epimetheus nicht 1882, sondern
1879/80 entstanden sind, hat seine Wichtigkeit angesichts des Verhältnisses

zu Nietzsches Zarathustra. Das Kleinod der Pandora, das
«vergraben» sein soll, kann kein «Menschenkind» sein; denn Pandora hat
es mit ihren Händen in den stillen Nächten langer Jahre gewirkt. Daß
bei dem Dichter des Olympischen Frühlings der Sprachtrieb den

anfänglichen Bildtrieb verdrängt habe, widerspricht Spittelers eigenem

Zeugnis, die Bilder überfielen ihn schon am frühen Morgen mit
dem Erwachen. Daß der «Querschnitt» durch die letzten
Jahrsehnte, nachträglich dem Buche beigegeben, nur mit ungefährem
Überblick ausgeführt ist, liegt zutage. Ein Lyriker, der auch
Tondichtungen veröffentlicht hat, kann dort seine Canons und Lieder
friedlich neben den Gedichten aufgeführt finden.

All das sind nur Andeutungen möglicher Bereinigung im einzelnen.

Das Werk Nadlers, das er der deutschen Dichtung unseres
Landes gewidmet und dem Stifter des Gottfried-Keller-Preises
zugeeignet, ist ein wunderschöner Dank an sein Freiburg und eine
Wertvolle Gabe, dem ganzen Lande dargebracht, dessen Willen, des-

297



sen Sinn, dessen Sendung er vernommen und gedeutet hat, wie es

allein der liebevolle Geist vermag. —

II.

Kaum hatten wir Nadlers Gastgeschenk in Händen, so erschien
Emil Ermatingers «Dichtung und Geistesleben der deutschen
Schweiz»: das Werk eines Gelehrten, der als Eidgenosse zu
Eidgenossen spricht. Wie er selber hier ein großes Stück eigener Lebensarbeit

am festlichen Tage zusammenfaßt, überblickt er Weg und
Werk des Volkes, weckt seine Stimmen bis hinauf zu den ersten, die
den Ursprung des Bundes besungen, und sucht nach der Forderung
des Tages, dem Sinn der Zukunft.

Auch Ermatinger sieht im Willen zum Staate die einende Kraft
in der Flucht der Erscheinungen. Jeden Dichter des Landes sieht er
durch das Verhältnis zur Volksgemeinschaft bestimmt. Nach der

politischen Idee richten sich auch Auswahl und Abgrenzung des

Stoffes. Da es einen absoluten künstlerischen Gesichtspunkt nicht
gebe, entscheide der Wille des Einzelnen, Glied des Ganzen zu sein,

über den Wert dessen, was er geleistet.
Die Einleitung erörtert die Bedeutung der Staatsidee für die

deutsche Literatur unseres Landes. Die Not der Zeit hat sie verstärkt:
Ermatinger spricht sogar von unbedingter Uberordnung der Staatsidee

über die Kulturidee, die die Krise des Krieges bewirkt habe.
Da er aber mit Max Huber den schweizerischen Staatsgedanken als

den Willen zum freien Bunde faßt, erscheint dieser selber schon als

Werk der Kultur. Wäre wirklich «Politik nichts anderes als die

Klugheit des Egoismus», so ergäbe aller «ins letzte hinaufgetriebene
Individualismus» ja noch keinen Willen zum Staat. Dieser wird uni
so sicherer dauern, als sich das Erbe der Jahrhunderte mit der Kraft
lebendiger Vernunft immer neu verbindet.

Aus dieser erlebten Gemeinschaft werden die oft beobachteten
Züge der meisten Schweizer Dichter erklärt: Naturverbundenheit,
Willigkeit zum Dienst am Volk, Neigung zur Lehre, Weltoffenheit.

Ermatinger läßt alle Dichtung weg, die vor dem Bunde von Brunnen

in der1 Schweiz entstanden ist. Das kann ihm niemand verwehren,
aber wenn Bächtold — wie Nadler — auch die Poesie der Klöster
und Burgen aufruft, beweist das doch kaum, daß der Mangel an
tieferer Lebendigkeit des Staatsgedankens die Logik des Literarhisto-

298



rikers seltsam verwirrt habe. Bächtold tat einfach, was er
versprochen hatte: er wollte die deutsche Literatur in der Schweiz
schildern, die Dichtung nicht nur des Vaterlandes im politischen
Sinne, sondern die der Heimat überhaupt. Darum setzt er vor sein
Werk die Worte des Boethius in Notkers althochdeutscher
Übertragung: «Hier bechenno ih mih, hier bin ih heime, hinnan bin ih
purtig, hier sol ih kestaton». Übrigens behandelt Ermatinger von
1300 an auch die Literatur der acht alten Orte vor ihrem Eintritt
in den Bund.

Der größere Umfang des Buches und die engere Begrenzung des

Stoffes erlauben Ermatinger, weit ausführlicher zu werden als Nad-
ler, die Hauptgestalten eingehender zu charakterisieren, reichliche
Proben zu bieten. Außer der Dichtung ist das allgemeine Geistesleben

in einem gewissen Umfang berücksichtigt. Männer wie Max
Huber, Ragaz, Jung kommen zu Worte, wie denn Jakob Burckhardt
nicht vor allem um seiner Gedichte willen, sondern als der erste
Kulturhistoriker in deutscher Sprache erscheint und Johann Jacob
Bachofen neben ihm nicht vergessen ist. Ja, bei Rousseau, Benjamin
Constant und Gonzague de Reynold ist sogar die welsche Schweiz
mit führenden Geistern einbezogen. Natürlich ließe sich diese Rücksicht

auf die außerdichterische Geistigkeit namentlich in den letzten
anderthalb Jahrhunderten noch steigern, und zu der dunkeln Klage
liber den Niedergang der seelischen Werte ließen sich auch hellere
Töne finden. Carl Hiltys Politisches Jahrbuch und die Jahrbücher
lier Neuen Helvetischen Gesellschaft dürfen sich neben den genannten

Zeitschriften sehen lassen, und unser Bürgerliches Gesetzbuch,
das wir wesentlich Eugen Huber verdanken, dürfen wir ruhig als
eine der besten schriftstellerischen Leistungen unseres Volkes
überhaupt preisen.

Ruhig ziehen die frühen Jahrhunderte vorüber; kräftig ragen
starke Gestalten auf wie Wittenweiler, eindringlich Zwingli (der
übrigens schon zu Neujahr 1484, nicht erst 1487 geboren ist), neben
ihm Gengenbach und Manuel. Auch dem Drama der Folgezeit ist wie
hei Nadler volle Aufmerksamkeit geschenkt. Im siebzehnten
Jahrhundert kommt eine Figur wie Johannes Grob hier viel deutlicher
zur Geltung. Bodmer und sein Kreis treten wie bei Bächtold
gewaltig hervor; auch den eigentlichen Dichtern der Zeit wird ihr
Recht. Je näher die Gegenwart rückt, um deretwillen das Werk
geschrieben ist, desto fühlbarer wird die Leidenschaft. Der Historiker

299



wird zum Prediger. Pestalozzi erhebt sich über die ganze Revolutionsdichtung:

dann folgt auf idyllische Jahrzehnte der Kampf um die

neue Zeit, von Gotthelf gewaltig überragt. Die Tagseite seiner Natur
ist stärker betont als die dunkel dämonische. Ist es auch nach des

Dichters eigenen Worten nicht möglich, von angeborener Abneigung
gegen allen Rationalismus zu sprechen, so ist doch mit Recht
seine persönliche Mystik hervorgehoben.

Wendet man das Blatt, so steht man bei Ermatinger im «Zeitalter
des Materialismus». Bei Nadler heißt es «Die hohe Zeit». Jener meint
die Umwelt, dieser die Dichter, von deren Geschichte ja eigentlich
die Rede ist. Von ihnen aber ist keiner der wahrhaft Bedeutenden

Materialist im strengen Sinn gewesen: auch Keller war es ja trotz
Feuerbach nie. «Natur» ist ihm nicht mechanisch bewegter Stoff
ohne Geist. Die andern gehören alle der «idealistischen Gegenströmung»

an: Leuthold im Sinn eines ästhetischen Idealismus, der
unvollkommen, aber nicht ganz «verirrt» war (Harmonie war ihm nicht
etwas «rein Stoffliches», sondern etwas Geistiges, das er nur eben

aus schöner Erscheinung nicht zu edler Wirklichkeit konnte werden

lassen). Conrad Ferdinand Meyer, der von beiden Forschern aus

eigentümlich kühler Ferne beurteilt wird, hat wie sein Hutten den

Hort der Frömmigkeit in Harmesnächten gewonnen, in neue Zeit
und edle Form hinüberretten wollen, wie denn lebendige Gemeinschaft,

über die staatliche in die religiöse erhoben, in keiner Sprache

großartiger Wert geworden ist als in Meyers Gedicht «Alle». Spitteier

endlich hat sich so beharrlich und eindeutig als nur möglich als

Idealisten bekannt, ja geklagt, es sei einem in seiner Jugend von
den «Idealisten» nicht verziehen worden, ein Idealist wahrhaft zu

sein. Gewiß hat er den Zwang der ehernen Gesetze gekannt und nie

geleugnet. Aber er gab seine lebendige Seele nicht preis, sondern

im Kampfe mit dem äußeren Zwang gewann er seinen Glauben und

sein Werk, das wie sein Herz Dennoch heißt. Es ist an dieser Stelle

nicht möglich, die große Problematik dieses Schicksals erneut
durchzusprechen. Aber die ruhigen Freunde des Dichters werden mit
Genugtuung sehen, wie viel anerkennender sein Werk hier von
Ermatinger gewertet wird als es in früheren Äußerungen der Fall war.
Das gilt nicht nur von seiner Schweizerrede. «Man kann ohne

Übertreibung sagen, daß kein Werk der gesamten deutschen Literatur

seit etwa 1880 in Gedankengröße und Phantasiemacht an Spitte-
lers Kosmische Epen heranreicht... Man steht immer wieder er-

300



griffen vor dieser Dichtung, die die trübe Qual einer geistentblößten

Zeit durch eigene Geistesgröße zu erschütternder Tragik erhöht.»
Unter dem Namen des psychologischen Realismus werden dann

die übrigen Dichter der Jahrhundertwende vereinigt, auch Adolf
Frey, der sich gegen Psychologie in der Dichtung immer aufs äußerste
gewehrt hat, Jakob Boßhart, der übrigens nicht «von 1905» an in
Clavadel lebte, sondern bis nach Kriegsbeginn Rektor des Zürcher
Gymnasiums war, und viele andere sehr verschiedener Art.
Merkwürdig ist die verschwindende Rolle, die der Mundartdichtung
gegönnt wird. Rudolf von Tavel, Josef Reinhart und Simon Gfeller
finden alle drei auf einer Drittelseite Raum, und von Otto von
Greyerz steht genau soviel da: er habe «Stücke für die Mundartbühne

geschrieben». Die schönen Blätter, die bei Nadler von dieser
Kunst erzählen, beweisen, daß sogar außerhalb des Landes eine ganz
andere Wertung mundartlicher Dichtung möglich ist: Goethe hat
das an Hebel einst denkwürdig gezeigt.

Die Dichter unserer Tage werden dann energisch angepackt.
Forsch fliegen die Zensuren nach allen Seiten durch den Saal, und
am besten kommt weg, wer wegbleibt. Erregter und trauriger Widerspruch

ist bald laut geworden. Aber es handelt sich hier nicht mehr
um Wissenschaft, sondern um höchst persönliches Bekenntnis.
Darüber muß freilich Klarheit herrschen. Immerhin wäre es methodisch
von Vorteil gewesen, wenigstens die künstlerischen und die rein
wienschlichen Urteile auseinanderzuhalten. Wenn von Ilg behauptet
wird, er sei nie zum künstlerischen Stil durchgedrungen, so ist das

am Ende Geschmacksache. Wenn es aber zur Begründung heißt,
Selbstzucht und Ernst seien ihm versagt, so liegt diese Vermutung
jenseits solcher ästhetischen Grenze im Reich des völlig
Unbewiesenen. Auch die kategorische Behauptung, der oder jener
zeitgenössische Schriftsteller nehme sich selber nicht mehr ernst, wäre

als bloße, nicht einmal wahrscheinliche Vermutung — überall
besser am Ort als in einem Werk von so hohem Ansprüche.

Das scharfe Urteil, das auf den letzten Seiten über die literarische
Kritik unseres Landes gefällt wird, ist zwar nicht aus der Luft
gegriffen: nicht nur bei Zeitungsmännern findet sich zuweilen un-
sachliche oder unwesentliche Wertung fremden Verdienstes. Aber
es ist seltsam, daß der Verfasser, der seine Heimat im Ausland fremden

Völkern schildert, nicht das Bedürfnis fühlt, zunächst einmal
der vielen tüchtigen, ehrlichen kritischen Arbeit gerecht zu werden,

301



die bei uns wahrhaftig so gut wie irgendwo an diesem ausgesetzten
Posten dem Volke geleistet wird.

Wer so wie Ermatinger Gerichtstag hält über sein eigenes Volk,
wird auch notwendige Gegenrede zu würdigen wissen. Sein Buch
ist nicht nur eine gewaltige Leistung, neben großer Arbeitslast in
kurzem glücklichem Urlaub vollendet: es ist mit dem Einsatz der

ganzen Persönlichkeit geschaffen. Daß es nicht das einzig mögliche
Bild unserer Vergangenheit und Gegenwart bietet, erweist Nadlers
Werk neben ihm aufs schlagendste. Aber wenn sich auch beide
wesentlich ergänzen und Nadler neben die scharfe Kontur die warme
Linie setzt, gerade die letzten Jahrzehnte sind doch im ganzen bei

Ermatinger viel unmittelbarer erfahren. Nadler spricht von den

Kriegsberichten eines Ausländers im Bund: von der Neuen Helvetischen

Gesellschaft und von Spittelers Schweizerrede weiß er nichts.

Ermatinger hat diese und andere Erscheinungen, ob auch in
unverbindlicher Auswahl, seinem Bilde eingefügt. Ein Buch der Krise,
ruft es zur Entscheidung auf, und es wäre zu wünschen, daß er die

Metaphysik, zu der ihn seine Wissenschaft geführt habe, einmal im
Zusammenhang vorlegte. Denn was zerstreut da und dort
durchblickt, fügt sich nicht leicht zum Ganzen.

*

Nun ist uns in doppelter bedeutender Ausführung der
Doppelausschnitt geschenkt: der deutsche Teil der schweizerischen, der
schweizerische der deutschen Dichtung steht uns vor Augen. Es war
ein nützliches, ja notwendiges Unternehmen, das den Dank der
Leser verdient: gern folge ich der Einladung, ihn hier auszusprechen.
Daß beide Forscher den politischen Gesichtspunkt gewählt, wird
uns nicht vergessen lassen, daß dieser, wie sehr auch zeitgemäß, das

Wesen der Kunst nicht erschöpft. «Was aber schön ist, selig scheint

es in ihm selbst.» Aber die Kunst in all ihrer Eigenkraft bleibt in
das eine Reich des Geistes einbezogen. Auch darauf bleiben wir
aufmerksam, daß die deutsche Schweiz keine staatliche Einheit ist,
sondern eine mannigfache Reihe von Staaten, die mit solchen anderer

Sprache einen ewigen Bund geschlossen haben. So wenig das geistige
Leben die Kategorie des Einzelnen je wird entbehren können, so wenig

wird dieser Einzelne sich selbst zum letzten Sinn der Schöpfung
machen wollen, wenn er wahrhaft im Angesicht der Ewigkeit lebt.

302


	Die Dichtung der deutschen Schweiz in doppeltem Bilde

