
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 5

Artikel: Das Werk Aby Warburgs

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


keit zu männlicher Freundschaft und wahrhaftigem Gespräch, dann
reiße er mit heroischer Gebärde aus seinem Busen diese Laster. Er
fliehe die dürre Einsamkeit wie den nichtssagenden Umgang, die
Augen fest gerichtet auf das Ideal, wie es enthalten ist in einem Wort
Octavio Romeu8, unseres schon genannten nicht existierenden
Meisters — einem Wort, mit dem ich scheiden möchte von euch, meinen
Freunden, die ihr mir, klarsichtig und hellhörig, in eurem Hause
diese schöne Abenstunde festlicher Geselligkeit beschertet.

«Ich möchte,» sagte oft Octavio Romeu, «wenn meine Zeit erfüllet
•st, sterben in den sanften Armen eines Freundes, mit dem ich bei
aller Hochschätzung und Liebe, die uns ein Leben lang verband,
doch nie auf Du gestanden hätte.»

Lebt wohl!

Das Werk Aby Warburgs
Mit einem unveröffentlichten Brief Jacob Burckhardts

von Werner Kaegi

Ich war eben von meinen zwei ersten Florentiner Semestern zu¬

rückgekehrt und wollte das historische Handwerk, dessen Kunstgriffe

ich in Italien schätzen gelernt hatte, in einer deutschen Schule

noch genauer erlernen, als ich im Herbst 1921 einen Freund besuchte,
der damals in seinem Elternhaus lebte, einem Sanatorium in der
Ostschweiz. Wie wir nun eines Morgens in dem vom nächtlichen Regen
noch feuchten Park uns ergingen, tauchte von fern zwischen den

Bäumen eine kleine männliche Gestalt auf, in Begleitung einer
Schwester langsam auf uns zukommend. Mein Freund, der meine
Interessen wenn nicht teilte, so doch kannte, begriff sofort den Sinn
des Augenblicks, warf ein paar Worte hin von einem Professor, den
tch kennen lernen müßte und stellte mich vor. Während mich der
fremde Kranke nach Studium und Absichten fragte, suchte ich seine
Gestalt zu begreifen: bei aller Kleinheit auffallend breit und kräftig
gebaut, machten seine Gesichtszüge den Eindruck eines marmornen
Abgrundes von Schmerz, Kampf, harter Gebundenheit und
magischem Leistungswillen. Aus einem Körper, der von einer streng
ordnenden Kraft beherrscht war, klang eine leise, aber scharfe Stimme,

283



fast befehlend: «Von Florenz kommen Sie? Und was arbeiteten Sie

da?» Wie ich etwas von Marsilius Ficinus und der platonischen
Akademie verlauten ließ. Dingen, die bisher bei allen, denen ich davon

sprach, nur höchstes Befremden ausgelöst hatten, war es, als hätte ich
eine Schleuse hochgezogen. Aus dem Munde des kleinen Mannes, der

plötzlich aus der Starre seiner Krankheit erwacht war, ergoß sich

eine Flut von Mitteilungen, mit einer Rapidität, einer Konzentration,
einer Schärfe des Details, einem Sinn für das Ganze, daß ich mir
fünf Ohren wünschte, um alles zu fassen, und zehn Hände, um das

Nötigste zu notieren. Die Sprache verging mir und ich hörte zu wie

später kaum in einem Hörsal. Eben war von den Wandteppichen die

Rede, die für das kleine Häuschen der Akademie in Careggi bestimmt

waren und die nach genauer Vorschrift des Auftraggebers, Lorenzo
de'Medicis, in Brügge bestellt und von flandrischen Webern gewirkt,
Zeichen und Symbole enthalten sollten, in denen die geheime Lehre
des platonischen Kreises dargestellt war da mahnte mein Freund
auf einen Wink der Krankenschwester zum Abbrechen. Ich spürte
das Unwiederbringliche des Augenblicks, bat um eine zweite
Unterredung am folgenden Tag und verabschiedete mich. Rasch entfernte
sich der Fremde. Die ganze Begegnung hatte kaum zehn Minuten
gedauert. Eine Wiederholung mußte der Arzt verbieten.

Was in Büchern über das Thema der platonischen Akademie in
Florenz zu lesen stand, wußte ich ungefähr. Was dieser kleine Mann
da gesprochen hatte, war unersetzlich. Ich trennte mich von der
Stelle wie von einem vergrabenen Schatz, den ich nicht zu heben
vermocht hatte.

Als ich ein paar Wochen später in Deutschland einen der Freunde
besuchte, an die mir der Kranke Grüße aufgetragen hatte, erfuhr
ich einiges über das Werk und das Schicksal des seltsamen Mannes,

der mir unter jenen Bäumen begegnet war. Seither blieb mir sein

Name einer der teuersten unter denen, die sich mit Florenz und
seiner Geschichte abgaben. Heute endlich liegt ein Teil des vergrabenen
Schatzes vor mir, in der Gestalt zweier mächtiger Bände: Aby
Warburg, Gesammelte Schriften I und II. Die Erneuerung der heidnischen

Antike.1 Das blitzende Gespräch freilich ist versunken in das

1 Knlturwissenschaftliche Beiträge zur Geschichte der europäischen Renaissance.

Mit einem Anhang unveröffentlichter Zusätze, unter Mitarbeit von Fritz
Rougemont, herausgegeben von Gertrud Bing, Teubner, Leipzig 1932 (erschienen
Mai 1933). 725 Seiten.

284



unwiederbringliche Reich des Vergangenen. Warburg starb am 26.
Oktober 1929, nachdem ihm noch Jahre der Genesung und des
Schaffens beschieden waren.

2.

Es ist im Leben Warburgs ein hoher Augenblick gewesen, als er,
der sechsundzwanzigjährige älteste Sohn einer israelitischen
Bankiersfamilie in Hamburg, den Brief bekam, den wir hier zum erstenmal

öffentlich wiedergeben dürfen:

Basel, 27. Dezember 1892.

Verehrter Herr!
Die schöne Arbeit, welche ich mit bestem Dank zurücksende,

zeugt von der ungemeinen Vertiefung und Vielseitigkeit, welche die
Erforschung der Höhezeiten der Renaissance erreicht hat. Sie haben
die Kenntnis des sozialen, poetischen und humanistischen Mediums,
,n welchem Sandro lebte und malte, durch Ihre Schrift um einen
großen Schritt weiter gefördert und Ihre Deutung des «Frühlings»
wird ohne Zweifel bleibende Geltung behaupten. Möchten Sie sich
nun auch noch des mystischen Theologen Sandro annehmen, wie er
8lch in dem Bilde der Hirten und Engel (Nat. Galery), in dem
Hauptrundbild der schreibenden Madonna (Uffizj), und besonders in der
Versuchung Christi (Capp. Sistina) offenbart.

Einige Kleinigkeiten: ich habe doch Mühe, die Köpfe der Früh-
lingsgöttin und der Berliner Simonetta zusammenzubringen?

Pag. 7: In den Skulpturen des Agostino Fiorentino zu Perugia ist
utcht S. Bernhard, sondern S. Bernardino da Siena gemeint.

Genehmigen Sie den Ausdruck meines ergebensten Dankes.

In vollkommener Hochachtung

Jac. Burckhardt.

Mit diesen Worten hat der greise Basler auf die Zusendung von
Harburgs Dissertation geantwortet: «Sandro Botticellis Geburt der
Venus und Frühling. Eine Untersuchung über die Vorstellungen von
der Antike in der italienischen Frührenaissance» (vordatiert 1893).
Man braucht sich nicht darüber zu wundern, daß Burckhardt das
Händchen zurückgeschickt hat. Das war seine Gewohnheit. In den
letzten Jahren seines Lebens, da er aus allen Teilen der Welt, von

285



Verlegern, Gelehrten und Liebhabern Zuschriften und mächtige
Büchersendungen bekam, pflegte er viele Pakete nur flüchtig zu
öffnen und gleich wieder zurückzuschicken mit einer kurzen
Bemerkung des Dankes oder der Entschuldigung. Wie gewissen Damen

gegenüber, so spielte er auch gegen seine unbekannten Korrespondenten

gerne den «moribond». Ein Brief, wie er ihn an den jungen
Warburg schrieb, war in diesen Jahren etwas Seltenes. Warburg hat
sich die Korrektur zu pag. 7 in sein Handexemplar eingetragen. Als

er fünf Jahre darauf den Aufsatz vollendet hatte, mit dem er den

Wunsch Burckhardts, er möchte sich nun auch des mystischen Theologen

Sandro annehmen, teilweise erfüllte, war Burckhardt eben

gestorben. Sein Werk indessen blieb für Warburg wegweisend. Das

Festleben der Renaissance bildet ein nie verschwindendes Thema
in Warburgs Lebenswerk. In seinem Aufsatz über die «Costumi tea-

trali per gli intermezzi del 1589» steht im Hintergrund die Frage
Burckhardts nach dem Ausbleiben der großen Tragödie in Italien-
Seine Untersuchungen über «Bildniskunst und Florentinisches
Bürgertum» wollen ein Nachtrag sein zu Burckhardts Aufsatz über das

Porträt, und auch in seinen Forschungen über die Beziehungen
flandrischer Kunst zur florentinischen Frührenaissance fühlt sich Warburg

ausdrucklich als Gefolgsmann auf einem Weg, den Burckhardt
gezeigt hatte. Das Wichtigste aber, was die beiden verbindet, ist
vielleicht das betonte Interesse für das künstlerische Durchschnittsmilieu,

aus dessen unscheinbaren Erzeugnissen wie Teppichen,
Spielkarten, Prunktellern und Trinkgeschirren Warburg das Schicksal
der olympischen Götter zu lesen verstand, wie niemand vor ihm-
«Der liebe Gott steckt im Detail», war seine Devise.

Man könnte somit einen erheblichen Teil von Warburgs früheren
Schriften als «Werke aus der Schule Jacob Burckhardts» bezeichnen.

Hieran ändert die Tatsache nicht allzuviel, daß Warburg nie in Basel,

sondern in Bonn bei Karl Justi und in Straßburg bei Janitschek und

Michaelis studiert hat. Wesentlich aber ist es, daß er in Bonn auch

den Philologen Hermann Usener gehört und neben Burckhardt von

Nietzsche entscheidende Gedanken übernommen hat.

3.

Wenn man das Lebenswerk Warburgs um einen zentralen
Gedanken ordnen will, verfällt man immer wieder auf den von ihm

selbst geprägten Begriff der Pathosformel. Nur von hier aus lassen

'286



sich seine verschiedenen Forschungsgebiete: Kunst-, Kultur- und
Religionsgeschichte, Völkerkunde und Psychologie als Einheit
verstehen. Von hier aus ahnt man auch einiges vom inneren Zusammenhang

seiner Biographie.
In den beiden Bildern Botticellis, die den Gegenstand seiner

Dissertation bildeten, erkennt man am leichtesten, was die Aufmerksamkeit

Warburgs so früh gefesselt hat und bis zum Tode nicht
mehr losließ. Das Verdienst jener Erstlingsschrift lag für die Wissenschaft

zwar zunächst in der sorgfältigen ikonologischen Deutung der
Einzelheiten und im Nachweis, daß Botticelli sich Zug für Zug von
der damaligen antikisierenden Dichtung, insbesondere von seinem
Freund und Gefährten Angelo Poliziano hat inspirieren lassen. Für
Warburg selbst hatte jene Arbeit noch einen ganz anderen Sinn. Er
wollte wissen, was eigentlich Poliziano und Botticelli an ihren antiken
Vorbildern, denen sie beide folgten und von denen sie beide im
gleichen Sinne abwichen, interessierte und erregte. Er bemerkte
dabei, daß es nicht die großen Hauptformen waren, sondern gewisse
ganz besondere Nebensachen und Kleinigkeiten, wie das Flattern
der Kleider, das Wallen der losen Haare im Wind, d. h. die
Darstellung einer gesteigerten Bewegung im äußern Beiwerk. Und er
bemerkte weiter, daß gerade diese Kompositionsteile, füt die er
bestimmte antike Vorbilder nachweisen konnte, sich in derselben
formelhaften Gestaltung fanden bei allerlei Kleinmeistern,
Holzschneidern, Truhen- und Tellermalern. Warburg hatte somit ein
Selektionsprinzip entdeckt für die Betrachtung und Nachahmung
der Antike in der Frührenaissance.

Je mehr Warburg diesen Gedanken verfolgte umso klarer wurde
ihm, daß die antike Kunst nicht nur im Sinn der stillen Größe
Winckelmanns auf das moderne Empfinden gewirkt hat, sondern daß

eine geradezu gegensätzliche Beziehung vorausgegangen war. Bevor
man in der Antike die Ruhe verkörpert sah, hatte man in ihr die

Unruhe gesucht: Energiesymbole der Tat und des Kampfes,
Ausdrucksformeln für lebhafte Bewegung körperlicher und seelischer

Kräfte. Der kämpfende Herkules, Venus mit dem flatternden Haar,
Fortuna, die dem Wind das geblähte Segel hinhält: all dies waren
Pathosformeln, Sprengmittel gegen die eingeschlafene Feierlichkeit
der spätmittelalterlichen Form. Dem apollinischen Bild der Antike,
wie es die Hochrenaissance verehrte, war ein dionysisches der
Frührenaissance — Warburg selbst bedient sich der Ausdrücke Nietzsches

287



— vorausgegangen. Diese Aufeinanderfolge glaubte Warburg nicht
allein für Italien, für Botticelli, Pollajuolo und allerlei Kunsthandwerker

festzustellen, sondern auch im Norden, insbesondere für
Dürer zu erkennen. Es ergaben sich also zwei deutlich unterschiedene,

in der Geschichte zyklisch wiederkehrende Einstellungen zur
Antike, zwei Formen des Humanismus: die olympische und die
pathetische; Warburg nennt die letztere zuweilen die prometheische;
gegen Ende seines Lebens fast immer die dämonische.

Es mochte ihm scheinen, daß mit Notwendigkeit die apollinischen
Formen der griechischen Götterdarstellung schließlich verloren
gehen und ins Dämonische verzerrt werden mußten, um in neuer
Überwindung und in einer neuen Zeit das heilige Ebenmaß wieder
zu gebären. Daß aber in Griechenland zuerst jene hohen Sinnbilder
der gebändigten Urkräfte geprägt worden sind, das schien ihm die
entscheidende Stellung der Antike für die gesamte europäische
Geschichte zu begründen. Denn jene ersten Formen überwundener
Dämonie waren nicht nur historische Erinnerungszeichen an die
ersten Siege des europäischen Bewußtseins, sondern auch magisch
wirksame Erregungsbilder, Pathosformeln, die verstummte Kräfte
und eingeschlafene oder unterdrückte Energien zauberhaft jederzeit

zu neuer Tätigkeit und zu neuem Ausdruck erwecken konnten.
Obwohl Warburg diese Gedanken nie im Zusammenhang mitgeteilt

hat, ahnen wir doch aus dem Verlauf seiner Biographie den Gang
und die Tragweite seiner Forschungen. In seinen ersten Studien zu
Botticelli hatte er das Problem gesichtet. Zwei Jahre hielten ihn die
Florentiner Sammlungen und Archive fest, bis er sich genötigt sah,

seine Arbeit nach Berlin zu verlegen und dort Psychologie und Medizin

zu studieren. Endlich wollte er sich sein Problem des heidnischen
und dämonischen Pathos nach Möglichkeit praktisch ansehen und

begab sich für ein Jahr unter die Puebloindianer Nordamerikas. Im
Laufe der folgenden Zeit, die er von 1897 bis 1901 wieder zwischen

den unerschöpflichen Schätzen des Florentiner Archivs verbrachte,
begannen sich ihm schon verstummte Hintergründe der toskanischen
Kunst zu eröffnen. Während er sich scheinbar lediglich mit
Identifizierungsfragen und archivalischem Detail beschäftigte, war sein

Blick gebannt von den Resten überlebender antiker und besonders

etruskischer Superstition und Religiosität in den harten Gemütern
der florentinischen Bankiers, welche die Fresken der Florentiner
Kirchen gestiftet und die Sarkophage der Kreuzgänge in Auftrag

288



gegeben hatten. Warburg kannte keine Ruhe, solange nicht in strengster

dokumentarischer Interpretation des Einzelnen die große
kulturhistorische Beziehung festgelegt war. Diese Vereinigung des
unerbittlichen Spezialisten und Sachkenners mit dem Seher weitester
Horizonte kennzeichnet den Forscher Warburg und bedingt den
Zauber seiner wissenschaftlichen Persönlichkeit. Für die Welt war
er ein absonderlicher Kauz aus dem Norden, der mit zahllosen
Kisten voll Bücher und Zettelkasten reiste und in Hotelzimmern
seine wandernde Bibliothek aufschlug. Dieser Sonderling kannte
indessen einen Tag des europäischen Triumphs. Niemand hat im Saal
des Palazzo Schifanoja in Ferrara gestanden, ohne bei aller Bewunderung

für die Schönheit der von Francesco Cossa gemalten Einzel-
Hesken von einem Gefühl der Beschämung überfallen zu werden
über unsere Ahnungslosigkeit für den Zusammenhang und Sinn des
Ganzen, insbesondere des mittleren, dunklen Streifens der Darstellungen,

welcher rein astrologische Symbole von unerklärlicher
Bedeutung und Form enthält. Warburg ist der Deuter dieser Zeichen
geworden. Vor einem internationalen Kongreß der Kunsthistoriker
m Rom ist es ihm 1912 gelungen, den Schlüssel zu liefern, der nicht
nur die Darstellung im Ganzen, sondern auch jedes Attribut im Kleinen

dem Verständnis erschließt. Zweifellos hat ihn die halsbreche-
ri8che Schwierigkeit des Themas gelockt. Durch den Gang seiner
Studien zur Ausdrucksgeschichte des antiken Pathos war aber
gerade er zur Lösung dieser Frage prädestiniert.

Er fühlte sich längst gegen seine «anfänglich auf schönere Dinge
gerichtete Neigung in die halbdunklen Regionen des Gestirnaberglaubens

abkommandiert». Denn in der Astrologie hatte er die
brücke erkannt, welche die Welt der antiken Mythologie nicht als
bloß literarischen oder künstlerischen Traditionsschatz, nicht als

«heitere Schöpfung einer freien Phantasie», sondern als handfest
geglaubte geistige Realität, als angstvoll gefürchtete Nebenregie-
tung im christlichen Himmel am Leben erhalten und durch die
Jahrhunderte hinübergeleitet hat bis an die Schwelle der modernen Zeit.
Nur wenn man weiß, daß der antike Olymp insbesondere im
Spätmittelalter nicht nur für die Gelehrten, sondern für alle Volks-
schichten eine geglaubte dämonische Macht gewesen ist, versteht
man die Renaissance als eine wahre Befreiung antiker Vorstellungen
zu einer menschlichen und höheren Existenz. Wenn Botticelli die
«Geburt» und das «Reich der Venus» — wie Warburg das Früh-

289



lingsbild mit Recht umbenannt hat — malte, so gestaltete er die

Macht des Planeten Venus, die auch in s e i n e r Darstellung für den

Kundigen noch anklingt, aus dem trüben Bild des mit fatalistischem
Zwang waltenden Sterndämons um zu einem freien menschlichen

Erlebnis, in dem der homerische Hymnus wieder göttlicher durchklingt.
Niemand hat die kosmologischen Ängste der europäischen Völker,

ihren aus astrologischen Prophezeiungen genährten Katastrophenglauben

des Spätmittelalters so erschreckend deutlich gemacht wie

Warburg in seiner «Heidnisch-antiken Weissagung in Wort und Bild
zu Luthers Zeit». Im Gemälde der deutschen Reformation sind diese

Hintergründe ebenso lange übersehen worden, wie in demjenigen der

italienischen Renaissance. Nur auf der Folie dieser superstitiösen
Gebundenheit, der z. B. Melanchton gerade damals besonders
verfallen war, als er die Confessio Augustana zu redigieren hatte, erhält
die freie Gnadenlehre Luthers ihr überwältigendes Licht. Aber auch

die Fresken Raffaels in der Farnesina sind weit entfernt, bloße
hedonistisch-ästhetische Gestaltungen einer freien Inspiration zu
bedeuten, sie sind für jene sterngläubige Zeit unter anderm auch wirkliche

Entzauberungen: Befreiungen gefesselter Dämonen, vor deren
Gewalt man sich noch eben geängstigt hatte. Um die Fresken des

Palazzo Schifanoja zu erklären, d. h. um von den Gestalten des

mittleren, rein astrologischen Streifens zu ihren antiken Urbildern zu

gelangen, hatte Warburg den ganzen Kreislauf der europäisch-asiatischen

Überlieferung der Antike zu durchmessen; von dem italienischen

Handbuch des Pietro d'Abano führte der Weg rückwärts zu

französischen Vermittlern, in hebräische Übersetzungen, durch das

arabisch-spanische Milieu und durch persische Zwischenräume nach

Indien, wo sich eine ägyptisierende, spätgriechische Kosmologie finden
ließ, welche erst den Schlüssel lieferte, aus dem jedes Detail der

ferraresischen Figuren zu deuten war. Was Warburg auf dieser Fahrt
der Führung seines Freundes Franz Boll verdankte, hat er zu betonen
nie vergessen. Damit war aber an einem Beispiel jener große
Traditionsweg gezeigt, der sich dann fortsetzte von Ferrara und Padua

aus über die Alpen nach Augsburg, Wittenberg und bis in die
niederdeutschen Bauernkalender von Warburgs eigener hamburgischer
Heimat.

So jagte Warburg die astrologischen Dämonen vor sich her durch

die Jahrhunderte und die Erdteile. An ihm selbst haben sie — nach

seinen eigenen Worten — schwere Rache genommen. Die Erschütte-

290



rungen der Kriegszeit hielt er aus bis Ende Oktober 1918. Dann fiel
er als 52jähriger in jene schwere Krankheit, die ihn jahrelang fesselte
und sein Leben erst zur blutigernsten Daimonomachia gestaltete.
Er hielt sich für besiegt und zerstört. Nach Jahren ist ihm indessen
die letzte Überwindung und Gesundung beschieden worden. Noch
ein Lustrum seines Lebens durfte er einem großen Plan widmen: in
einem Bilderatlas von mehreren Bänden sollten die Ausdrucksformen,

welche die Antike für das gesteigerte menschliche Gefühl
geschaffen hatte, deren Nachleben, Wiederaufnahme und Umfor-
mung vom Mittelalter bis zu Rembrandt und Rubens, bis in die
Spielkarten der Neuzeit und die heutigen Briefmarken vor Augen gestellt
werden. Eine solche Rezeptionsgeschichte der Antike hätte, wie
Warburg sie verstand, zugleich die Geschichte der Selbstverwirklichung

des europäischen Bewußtseins bedeutet. Im Herbst 1929 ist
er mitten in seiner Arbeit, ja mitten im Gespräch über seine letzten
Pläne gestorben.

Die wenigen Worte, mit denen wir hier Warburgs Gedanken in
einen Zusammenhang zu fassen suchten, sind vielleicht schon mehr,
als er selbst bei seinen Lebzeiten der Welt mitgeteilt hat. Er ist sich
und andern ein Geheimnis geblieben, sein Leben lang. Nicht nur
der liebe Gott steckte für ihn im Detail, sondern er selbst liebte es,
S1ch hinter dem rationalen Glanz seiner Einzelforschung zu
verstecken, um nur gelegentlich, etwa im letzten Satz eines größern
Abschnittes, den Leser einen raschen Blick in die Hintergründe
seines Denkens tun zu lassen. Was wir hier aussprachen, ist
zusammengehorcht aus solchen verstreuten halben Sätzen und aus den
Äußerungen der Freunde an seinem Sarg.

4.

Als Giorgio Pasquali den italienischen Lesern des Pegaso die
Nachricht von Warburgs Tod gab, da mußte er zunächst erklären,
daß dieser deutsche Name nicht nur derjenige einer Institution,
sondern auch der eines Menschen gewesen sei. So sehr hatte das

Werk den Schöpfer schon bei seinen Lebzeiten überwachsen.
Bevor ich indessen von dem weiteren Wirken Warburgs spreche,

habe ich zwei Worte zu sagen von den vorliegenden beiden ersten
Bänden seiner Gesammelten Schriften. Sie umfassen alles, was Warburg

hei seinen Lebzeiten veröffentlicht hat. Das Sachverständnis

und die taktvolle Pietät, mit der Gertrud Bing unter

291



Mitwirkung von Fritz Rougemont sie herausgibt, gestalten diese

Bände nicht nur zu einem würdigen persönlichen Monument,
sondern auch zu einem kaum zu erschöpfenden Wegweiser für weitere
Forschung. Neben den unveröffentlichten Zusätzen des Autors zu
den verstreut gedruckten Abhandlungen fügt die gelehrte Herausgeberin

zahllose Hinweise anhand seiner Bibliothek den Aufsätzen
als Anhang bei, jedoch so, daß der Sprachkörper des Warburgschen
Textes in keiner Weise geschädigt oder belastet wird. Die 37
Aufsätze und Berichte, in welche der Verfasser mit einem beinah
fanatischen Furor der Konzentration und Klarheit seine Ergebnisse
gebannt hat, sind mit gutem Grund in größere Sachzusammenhänge
geordnet worden. Auf die florentinischen Themen folgen die
Untersuchungen zum Austausch zwischen Florentiner und flandrischer
Kultur, dann die Beiträge zur Geschichte des festlichen Lebens der
Renaissance. Im zweiten Band bilden die fünf wichtigen Stücke

zum Thema «Die olympischen Götter als Sterndämonen» den Kern,
während die kulturpolitischen Gelegenheitsschriften Warburg als

Mitbegründer der Hamburger Universität und Förderer des
deutschen kunsthistorischen Instituts in Florenz zeigen. Die Aufsätze zur
Aufnahme der italienischen Antike in Deutschland bedeuten mehr
Andeutungen als Darstellungen. Wer aber die Deutung von Dürers
«Melencolia I» kennt, welche die Freunde Warburgs, Panofsky und

Saxl, publiziert haben, weiß, wie fruchtbar diese Winke Warburgs
bereits geworden sind.1

Vom Gesamtwerk Warburgs liegt in diesen zwei Bänden nur ein

Teil vor. Die Gesamtausgabe verfolgt den Plan, zunächst in mehreren

Bänden jenen Atlas herauszugeben, dem Warburgs letzte
Bemühungen galten: «Mnemosyne — eine Bilderreihe zur
Untersuchung der Funktion vorgeprägter antiker Ausdruckswerte bei der

Darstellung bewegten Lebens in der Kunst der europäischen
Renaissance.» Eine Reihe weiterer Bände soll unveröffentlichte
Vorträge, kleinere Abhandlungen, Briefe, Aphorismen, autobiographische

Aufzeichnungen und endlich Fragmente zu jenem Werk
enthalten, das Warburgs schönster Traum war: eine Ausdruckskunde
auf anthropologischer Grundlage. Wir glauben nicht, daß die menschliche

Seelenkunde, wie sie C. G. Jung begründet hat, in nächster Zeit

1 Dürers «Melencolia I». Eine quellen- und typengeschichtliche Untersuchung-
Von E. Panofsky und F. Saxl. Studien der Bibliothek Warburg, Heft 2, Leipzig
1923.

292



emen bedeutenderen Beitrag von Seiten der Geschichtskunde
erwarten darf, als es dieses Gesamtwerk darstellen wird.

Der letzte Band soll den Katalog der Bibliothek Warburg
enthalten. Von dieser Biichersammlung, vielleicht dem schönsten Werk
Warburgs, müssen wir hier schweigen. Sie ist längst zum Zentrum
der Renaissanceforschung in Deutschland geworden. Ihre Publikationen

sind in den Händen aller Fachdisziplinen der Geisteswissenschaft,

und ihre Vorträge vereinigen alljährlich Gelehrte aller
europäischen Länder zu einer unvergleichlichen Akademie. Die
Familie des Stifters, sowohl in ihrem hamburgisch-deutschen als in
ihrem amerikanischen Zweig, hat die Erhaltung und Finanzierung
des Instituts und seiner Veröffentlichungen seit Jahren übernommen
und in einer Weise gepflegt, welche die Wissenschaft aller Nationen
zu Dank und Verehrung verpflichtet. Über dem Eingang der Bibliothek,

welche das einstige Wohnhaus Warburgs gewesen ist, steht
jenes Wort, das den Titel seines Hauptwerkes und das Stichwort
seines Forschens bedeutet: Mnemosyne. Sollte es unserer Wissenschaft

einmal gelingen, jenes Werk zu schreiben, von dem Warburg
träumte: die Geschichte der Selbstverwirklichung des europäischen
Bewußtseins, so wird sie dieses Mannes gedenken müssen, der wie
kaum ein anderer diesen Traum zu verwirklichen strebte und vor
dem Opfer seiner Kräfte, seines Vermögens und seiner Gesundheit

wenig zurückschreckte, daß Ernst Cassirer mit den Versen aus
den «Eroici furori» von ihm Abschied nehmen konnte:

«Ich will den Sturz nicht fürchten aus der Höhe.
Auf durchs Gewölk empor Und stirb zufrieden,
Ward dir so ruhmvoll edler Tod beschieden.»

Die Dichtung der deutschen Schwei«
in doppeltem Hilde

von Gottfried Bohnenblust

Heuer sind hundert Jahre vergangen, seit Wilhelm Wackernagel
aus fernem Norden der Heimat eines freiem Geistes zuwanderte

und in Basel seine reiche Lebensarbeit mit der Rede über die
Verdienste der Schweizer um die deutsche Literatur begann. Seitdem

war eine Geschichte schweizerischer oder doch deutschschwei-

293


	Das Werk Aby Warburgs

