
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 4

Artikel: Max Scheler

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Max Scheler
Von Hans Barth

«Homo sum, nihil humani a me alienum puto». Terenz.

«Der Mensch, in seinen höchsten und edelsten Kräften, ist ganz Natur und

trägt ihren unheimlichen Doppelcharakter an sich. Seine furchtbaren und als

unmenschlich geltenden Befähigungen sind vielleicht sogar der fruchtbare Boden,

aus dem allein alle Humanität, in Regungen, Taten und Werken hervorwachsen
kann.»

Aus «Homers Wettkampf» (1872) von Friedrich Nietzsche.

er war Max Schcler? Welcher Art war der Kern, das Wesen

seiner Philosophie? Es gibt wohl keinen zweiten Denker der

Gegenwart, bei dessen Betrachtung sich einem diese Fragen so

unwillkürlich aufdrängen wie eben bei Scheler. So wandelbar er war, so

grundverschieden spiegelt sich sein Werk im Urteil der Zeitgenossen.
Der protestantische Philosoph und Theologe Ernst Troeltsch, der

mit feinem Sinn Schelers protestantismusfeindliche Geschichtsdeutung

spüren mußte, charakterisiert ihn als «katholischen Nietzsche»
und seine Philosophie als «seltsame Mischung von Scharfsinn, Tiefsinn

und Leichtsinn».1

Theodor Haecker, der eifervolle katholische Essayist und Ueber-
setzer, legt den Finger auf das wesensmäßig Unchristliche und
Unkatholische an Schelers Geistigkeit, das darin bestand, daß Scheler
den «Gehorsam des Glaubens» und eine «bedingungslose Annahme
der Offenbarung» nie kannte. Haecker zeiht Scheler eines
«Fassadenkatholizismus, der innerlich nicht etwa hohl ist, sondern
ausgefüllt mit Unglauben und Legionen von Dämonen der Eitelkeit,
der Feigheit, des Nationalismus und der politischen Machtgier»
und erhebt gegen ihn den berechtigten Vorwurf, daß er den Geist

an die Natur und das Leben verraten habe, indem er schöpferische
Macht dem Geiste absprach.2 Hans Driesch feierte Scheler neben

Bergson und Russell als den größten Philosophen der Zeit; wogegen
Fritz Heinemann ihn, den die Ewigkeit nicht wählen werde, weil

er sie nicht gewählt, zum «glänzenden Sprachrohr des Augenblicks

1 Vergl. Troeltsch «Der Historismus und seine Probleme». Ges. Schriften Bd.

III (Tübingen 1922) S. 609 u. S. 613.
2 Theodor Haecker «Christentum und Kultur» (München 1927) S. 233 ff.

I.

242



macht.»1 Nicolai Hartmann, dessen Werke über «Ethik» (1926) und
über «Das Problem des geistigen Seins» (1933) die Spuren Scheler-
schen Geistes nicht verleugnen, sucht den Wandelbaren, der die
«Konsequenz innerer Kontinuität» gerade in seiner Fähigkeit, sich
lebenlang zu wandeln, bewahrte, zu verstehen und insonderheit
seine Abkehr vom Theismus als eine, durch die «Schwere des Rea-

litätsproblemes» bedingte, ja geforderte Anerkennung der «niedern,
ungeistigen Seinsmächte» zu erklären.2 Paul Honigsheim nennt
Scheler eine «ahasverische Gestalt», die sich, nach einem Ausdruck
des Philosophen «raubtierartig» auf «einen Menschen stürzte, in
welchem er Eigenschaften und Inhalte witterte, die ihm gerade in
diesem Momente bedeutsam» zu sein schienen.3 Paul Menzer rühmt
ihm eine «eigentümliche Witterung für das, was in einer bestimmten
Lage gesagt werden mußte, man kann geradezu sagen für das Sen-

8ationelle» nach.4 «Eine letzte, geheimnisvolle Mittelpunktslosig-
Leit seiner aus vielen heterogenen Elementen gemischten Natur»
®agt mit Recht von Gebsattel, «wurde zum tiefsten Antrieb seines

Denkens».6 Diese geheimnisvolle Mittelpunktlosigkeit verbindet
ihn darum im tiefsten mit seiner Zeit, weil er diese Eigenschaft mit
ihr teilt.

Max Scheler wurde am 22. August 1874 geboren. Er war das Kind
eines protestantischen Vaters und einer jüdischen Mutter, gegen die
er von beispiellosem Haßgefiihl erfüllt war.6 Schon als Schüler trat
er zum Katholizismus über. Nach Absolvierung des Gymnasiums in
München studierte er in München, Berlin, Heidelberg und Jena, wo
eG ein Schüler Rudolf Euckens, 1899 den Doktorhut erwarb mit
der Dissertation «Beiträge zur Feststellung der Beziehungen
zwischen den logischen und ethischen Prinzipien». Er habilitierte sich
1902 als Privatdozent der Philosophie in Jena mit der Schrift «Die
transzendentale und die psychologische Methode». 1907 ging er als

Privatdozent an die Münchner Universität. 1910 übersiedelte er

1 Fritz Heinemann «Neue Wege der Philosophie. Geist - Leben - Existenz»
(Leipzig 1929) S. 349.

2 Nicolai Hartmann «Max Scheler» in den «Kantstudien » Band 33 (1928).
Paul Honigsheim «Scheler als Sozialphilosoph» in den «Kölner Vierteljahrs-

neften für Soziologie», VIII. Jahrg. (1929/30).
Paul Menzer «Deutsche Metaphysik der Gegenwart» (Berlin 1931) S. 78.

Von Gebsattel «Max Scheler f» in «Der Nervenarzt», Heft 7 des 1. Jahr-
Sangs (1928).

Ich verdanke diese Mitteilung Herrn Dr. Max Pulver in Zürich.

243



nach Berlin. In den Jahren 1913 und 1916 erschienen in dem

von Husserl herausgegebenen «Jahrbuch für Philosophie und
phänomenologische Forschung» die beiden Teile seiner grundlegenden
Ethik «Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik».
Vor diesem Werke war, ebenfalls 1913, die Untersuchung «Zur
Phänomenologie der Sympathiegefühle» herausgekommen, die 1922

unter dem Titel «Wesen und Formen der Sympathie» wiederaufgelegt

wurde. 1915 erschienen in zwei Bänden gesammelte Abhandlungen

«Vom Umsturz der Werte» und das Buch «Der Genius des

Krieges und der deutsche Krieg», das ihn über Nacht bekannt und

berühmt machte. 1917 ließ er «Die Ursachen des Deutschenhasses»

folgen. In den Jahren 1917—18 wirkte er in diplomatischen Diensten
mit einer Mission des auswärtigen Amtes betraut in Genf und im
Haag. 1919 wurde Scheler als Professor für Philosophie und Soziologie

an die neuentstandene Universität Köln berufen. Er veröffentlichte

1921 seine religionsphilosophischen Aufsätze «Vom Ewigen
im Menschen» in zwei Bänden. 1923 und 1924 folgten die «Schriften
zur Soziologie und Weltanschauungslehre» in drei Bänden. Sein
soziologisches Hauptwerk «Die Wissensformen und die Gesellschaft»
erschien 1926. Im Jahr 1928 hatte Scheler einen Ruf an die Universität

Frankfurt am Main angenommen. Kurz vor seinem Tode (er
erlag am 19. Mai 1928 einem Herzschlag), im April schrieb er noch
das Vorwort zu der kleinen Schrift «Die Stellung des Menschen im
Kosmos», die ein Vorbote seiner geplanten Metaphysik war. Der
Band «Philosophische Weltanschauung» (1929) vereinigte in den

letzten Lebensjahren entstandene Vorträge und Aufsätze. Aus dem
Nachlass herausgegeben wurde ferner «Die Idee des Friedens und
der Pazifismus» (1931) und ein erster Band von «Schriften aus dem

Nachlaß», welcher Untersuchungen zur Ethik und Erkenntnislehre
aus den Jahren 1914—1916 enthält (1933).

Es kann sich in dieser Arbeit nicht darum handeln, Schelers
philosophische Anschauungen auf allen Stufen seiner Entwicklung
darzustellen. Auch ist es in Anbetracht der vielseitigen und
außerordentlich verschiedenartigen Verpflichtung Schelers der Geschichte
des Geistes gegenüber — ich nenne in willkürlicher Folge einige
hervortretende Namen: Augustinus, Malebranche, Husserl, Nietzsche,

Bergson, Schelling, Eduard von Hartmann, Karl Marx — unmöglich,

seine geschichtlichen Gebundenheiten auch nur in Umrissen
sichtbar zu machen.

244



Es sei hier versucht, eine einzige Frage zu klären: Gibt es eine
Einsicht, die Schelers ganze philosophische Entwicklung einheitlich
durchzieht? Diese Frage muß in bejahendem Sinne beantwortet
werden. Nichtsdestoweniger ist sein Werk gekennzeichnet durch
einen inneren Bruch. In einer breiteren Oeffentlichkeit wurde dieser

Sachverhalt erstmals offenkundig durch den im Jahre 1925
gehaltenen und gedruckten Vortrag über «Die Formen des Wissens
und die Bildung». Scheler hatte in der Religionsphilosophie und auch
schon in der Ethik eine philosophische Begründung des Theismus
angestrebt. Diese Auffassung, die mittels untrüglicher Wesensschau

gefunden und «sonnenklar» aufgewiesen worden war, liess Scheler
auf Grund neuer, durch ebendieselbe Wesensschau gewonnener
Ergebnisse fallen zugunsten einer letztlich atheistischen, heidnischen
Metaphysik. Scheler verband in sich eine leidenschaftliche, trieb-
und dranggewaltige vita activa mit einer auf liebende Hingabe an
die unermessliche Gestalten- und Wertfülle der Welt gerichtete vita
eontemplativa. Einerseits begabt mit der Fähigkeit feinfühligen
Psychologischen Verstehens und anderseits gewillt, die ganze
geschichtliche Welt an einer ewigen Ordnung der Werte zu messen,
wird Scheler auf die Bahnen geschichtsphilosophischer Erörterungen
über die Kräfte und Mächte der geschichtlichen Bewegung gedrängt.
Da aber jede Deutung des historischen Prozesses letztlich abhängig
ist von einer Summe weltanschaulicher, seelischer und soziologischer
Voraussetzungen des Deutenden selbst, da Scheler sich zwei
wesensverschiedenen Weltanschauungen verschrieben hatte — einem
christlich-katholischen Theismus und einer atheistisch-heidnischen
Metaphysik — so enthält auch sein Werk zwei verschiedenartige
Deutungen der geschichtlichen Entwicklung. Unsere Aufgabe ist
demnach, diese beiden Deutungen und ihre letzten Grundlagen
aufzuweisen.

II.

Die christliche Zeit Schelers ist geprägt durch die Anerkennung
einer universalen ewigen, vom Menschendasein unabhängigen
Rangordnung der Werte. Der Gedanke dieser Ordnung geht auf die
griechische Philosophie zurück, er ist aber in seiner allseitigen Ausbildung

ein Werk des mittelalterlichen Denkens. — Die Werte nun,
die gemäß Schelers Lehre seiende «echte und wahre Qualitäten»

245



sind, «die ein eigenes Bereich von Gegenständen» mit bestimmter,
fester Ordnung darstellen, werden erfaßt in den emotionalen Akten
wie Lieben, Hassen, Vorziehen und Wollen. Werte als «klare fühlbare

Phänomene» bilden ein selbständiges Reich über dem menschlichen

Dasein. Sie bestehen, ob der Mensch sie erkennt und erfühlt
oder nicht. Sie «blitzten auf» in geistigen Akten. Diese emotionalen
Akte, welche dem geistigen Aktgefüge der Person zugehören,
gehorchen, wie Pascal sagte, einer logique, einer ordre du cœur, das

heißt apriorisch bestimmbaren Gesetzen. Den an sich seienden Werten

entsprechen somit im Wesensaufbau des Menschen jene
Fähigkeiten, mittels deren diese Werte zu erfassen sind, eben die
emotionalen Akte. Der Rangordnung der Werte aber, ihrer Schichtung
nach Hoch und Niedrig, entspricht im Menschen die gesetzmäßige

Möglichkeit des Vorziehens und Nachsetzens von Werten. Auf letzte
Einsichten zurückgeführt, bedeutet diese Entsprechung, daß
Weltstruktur und Geistesstruktur einen Wesenszusammenhang bilden.
Werte sind, wie Nicolai Hartmann sagt, «der Seinsweise nach
platonische Ideen». So wölbt sich über den vergänglichen Weltdingen
ein Himmel platonischer Ideen und es entstehen die Fragen, wie
Werte verwirklicht, das heißt wie sie gewissermaßen auf die Erde
herabgezogen werden können und welcher Art die «Teilhabe» des

endlichen Menschen an dem unendlichen ewigseienden Kosmos der
Werte zu denken sei.

In der ersten Epoche des Schelerschen Schaffens verschmilzt die
Wertlehre in eigentümlicher Weise mit der Religionsphilosophie
zu einem festen Maßstab geschichtlicher Entwicklung. Das
Verdienst Schelers um die Religionsphilosophie besteht im Nachweis
der «Ursprünglichkeit und Unableitbarkeit der religiösen
Erfahrung». Religion ist eine Urgegebenheit des menschlichen Seins.
Dadurch, daß der Mensch religiöse Akte vollzieht, das heißt, sein
Dasein wesensmäßig auf das Göttliche bezogen weiß und fühlt, wird
er erst Mensch. Das religiöse Erlebnis ist für das Menschsein
konstitutiv. Weiterhin hat Scheler gezeigt, daß von Religion nur dann

gesprochen werden kann, wenn der Gegenstand der religiösen
Erfahrung ein objektiv seiendes Wesen ist. In dreifacher Weise ist der

religiöse Akt bestimmt: in ihm faßt der Mensch sich und die
Gesamtheit der ihm gegebenen endlichen Dinge im Begriff «Welt»

zusammen, um dann diese endliche Welt zu «überschreiten», zu
transzendieren. Denn — und das ist das zweite Merkmal — der

246



religiöse Akt kann in keiner Weise in irgendeinem endlichen Gegenstand

Erfüllung finden und zur Ruhe kommen. Er fordert vielmehr
— das dritte Kennzeichen — «eine Antwort, einen Wider- und
Gegenakt seitens ehen des Gegenstandes», auf den er seiner innersten

Absicht nach hinzielt. Der religiöse Gedanke, in dem der Mensch
sein ewiges Heil und seine unerschütterliche Seligkeit sucht,
vermag sich selbst das Erstrebte nicht zu geben, er muß es sich vielmehr
geben lassen von dem «Gegenstand», den er sucht. Würde die Frage
aufgeworfen, wieso der Mensch überhaupt religiöse Erfahrungen
habe, so gäbe Scheler zur Antwort: allein darum, weil ein religiöser
«Gegenstand» bereits vorausgesetzt sein muß, wenn man seine
Wirkung auf die Seele des Menschen erforschen will. Mit Recht schreibt
Scheler: «Da ein religiöses Objekt seinem Wesen nach nur durch
und in einem Akte des Glaubens seine mögliche Realität aufzuweisen

vermag, ist für alle diejenigen, die den je betreffenden Glauben
an eine religiöse Wirklichkeit nicht besitzen, die Voraussetzung
gar nicht erfüllt, unter der eine erlebbare Einwirkung des religiösen
Gegenstandes auf die Seele beobachtet und erkannt werden kann.»
— Die dem Menschen letzte mögliche religiöse Einsicht besteht
darin, daß alles Wissen um Gott durch Gott selbst gegeben und
gewirkt sei.

Auf Grund dieser religionsphilosophischen Einsichten und des

Wertkosmos nimmt nun Scheler seine Deutung der geschichtlichen
Entwicklung seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert vor. Diese
Entwicklung ist gekennzeichnet durch eine tiefgreifende Umkehrung
der ewigen Wertordnung. Da jeder endliche Geist entweder an Gott
°der an einen Götzen glaubt, so besteht die Gefahr, daß der Mensch
endliche Güter «vergötze» oder wie die Mystiker sagen, sich in sie

«vergaffe». Eben diese Vergaffung ist nach Scheler das Unheil der
Geschichte seit Renaissance und Reformation. Scheler hat diese

Deutung in seiner großen Abhandlung über «Das Ressentiment im
Aufbau der Moralen» niedergelegt. Nietzsches Gedanke, nach dem
alle Moral nur ein Sklavenaufstand der Schwachen gegen die Starken

ist, hat Scheler mit seinen christlichen katholisch-mittelalterlichen

Ideen verbunden und im Gegensatz zu Nietzsche nicht auf
die Entstehung des Christentums, sondern auf das Werden der

«protestantisch-demokratisch-kapitalistischen Welt» angewendet. Dabei
War das Weltgefühl des Mittelalters, in dem sowohl die aktiven als

auch die kontemplativen Fähigkeiten harmonisch sich entfalten

247



konnten, gemäß einer geheiligten Ordnung, die auf Gott als Ursprung
und Ziel hinwies, das ideale Bild, an welchem Scheler das
abendländische Geschehen maß. Das Ressentiment enthält eine Bewegung
der Feindseligkeit, es ist eine seelische Selbstvergiftung, die auf

Ohnmachtsgefühlen gegründet ist, es entsteht, wo der Mensch aus

der ewigen Rangordnung der Werte ausbricht und in eigener
Machtvollkommenheit durch Einschränkung des Wertbewußtseins auf

eigene Strebensanlagen subjektive Interessen voranstellt. Durch die

«Empörung gegen den wahren Gott» (Troeltsch), die für Scheler
das Wesen der Neuzeit ausmacht, tritt an die Stelle der Einordnung
die selbstherrliche Gestaltung, an die Stelle von Autorität und
Gehorsam Eigenmacht und Willkür.

III.

Weder in der Ethik noch in der Religionsphilosophie hatte Scheler
die Frage nach der Verwirklichung der Werte und der persönlichen
Seligkeit in ihrer ganzen Tragweite aufgeworfen. Es wurde wohl
gezeigt, daß in geistigen Gefühlen, im Lieben, Hassen und Wollen
Werte sichtbar werden, «aufblitzen», wie Scheler zu sagen liebte.
Aber schließlich handelt es sich nicht nur darum, Werte zu
erkennen und zu fühlen, sondern vielmehr darum, sie zu verwirklichen,

in Geschichte und Leben darzustellen, indem das Gute getan
und das Böse gemieden wird. Es bestand also recht eigentlich das

platonische Problem der «Teilhabe» des Vergänglichen und
Endlichen am Ewigen und wahrhaft Seienden. In dieser Frage ist ja auch
die Entscheidung über das Zustandekommen der geschichtlichen
Bewegung durchaus beschlossen; denn — bildlich gesprochen — die
Herabziehung der Ideen auf die Erde ist nicht nur das Werk des

einzelnen, sondern mit und durch ihn dasjenige der Gemeinschaft
in ihrem zeitlichen Sein. Wenn es in der Religionsphilosophie heißt,
Welt und menschliche Natur seien so eingerichtet, «daß die je unteren

naturartigen und triebmäßigen Kräfte wohl höher geartete
Tätigkeiten auslösen können, aber nicht sie schaffen;» denn «das

Schaffende, das Einende ist immer eine höhere geistige Kraft, die

nach ihrem eigenen innern Gesetze wirkt und die nichts an Ziel,
Gehalt, Idee von dem erborgt, was sie nur in Bewegung setzte», so

scheint mir darin ein Hinweis auf die metaphysischen Anschauungen
der nachchristlichen Zeit Schelers zu liegen. Die niederen Kräfte

248



können wohl die höheren, geistigen auslösen, nicht aber schaffen —
das war es ja, was Scheler in der Wissenssoziologie und in der
Anthropologie zu begründen hoffte. Das gesamte Werk seit 1925
ist bestimmt von der Absicht, die Kluft zwischen dem platonischen

Wertkosmos und dem geschichtlichen Leben zu überbrücken
durch Beantwortung der Frage: Wie kommt eine Lebensbewegung
auf die Ideen hin zustande? Mit andern Worten: auf welche Weise
verwirklicht sich der ideenhaltige und ideenschaffende Geist im
geschichtlichen Sein? Die Lösung bietet Schelers Metaphysik. Dem
Weltgrund, der Gottheit — so lehrt sie — sind zwei Attribute eigen:
Geist und «Drang». Eigenmächtig lebendig-schöpferisch sind nur
die «dunklen, unterbewußten Triebmächte der Seele», die «ideen-,
formen- und gestaltblinden» Kräfte des Dranges; der Geist ist von
Hause aus ohne jegliche Macht, sich durchzusetzen und sich zu
entfalten. Er benötigt dazu den Drang, der ihn verlebendigt, in dem er
ihm jenes Leben eingießt, dessen er zu seiner Vergegenständlichung,
etwa in der Rechtsordnung eines Volkes, im Ethos einer Gemeinschaft

oder in Kunst und Philosophie bedarf. Wie aber sollen die
an und für sich ideenblinden «Drangsale» die geistigen Ideen erfüllen

und verlebendigen? Wie sollen jene «zufälligen Deckungseinheiten

von Ideen, Werten und Trieben, Drängen, dynamischen
Tendenzen» entstehen? Diese Kernfrage glaubt Scheler beantworten zu
können durch den Begriff der Sublimierung. Bekanntlich hatte schon
Freud die Auffassung vertreten, die Sublimierung sei «ein von der
Kultur erzwungenes Triebschicksal».1 Kultur ist wesensmäßig auf
Triebverzicht aufgebaut. Für Scheler wird die Sublimierung zu
einem Vorgang, der dem ganzen Weltgeschehen eigentümlich ist.
Sie findet in jedem Grundvorgang statt, «durch den Kräfte einer
niedrigeren Sphäre des Seins im Werdeprozeß der Welt allmählich
m den Dienst eines höher gestalteten Seins und Werdens gestellt
werden.» Das Wesen des Lebens besteht in einer «schöpferischen
Dissoziation», durch welche es in seinem zeitlichen Sein immer spe-
zialisierteren Tätigkeiten und Fähigkeiten zugeführt wird. In diesem
Sinne gilt der Mensch als die «fixierteste Tierart», als die «Sackgasse

der Natur» par excellence. Die physiologische Entsprechung
für das, was in psychologischer Sprache Sublimierung von
Triebenergie zu geistiger Tätigkeit heißt, erblickt Scheler darin, daß im

1 Vergl. Sigmund Freud «Das Unbehagen in der Kultur» (Wien 1930) S. 59,
und «Jenseits des Lustprinzips» (1916) in «Theoretische Schriften».

249



Menschen ein ungleich viel größerer Teil der Lebensenergie sich in
«rein funktionelle Gehirnenergie» umwandelt als im Tier. Obgleich
Geist und Leben in geheimnisvoller Weise (warum nämlich und

durch wen?) aufeinander hingeordnet sind, ist nicht recht
einzusehen, wie eine «zufällige Deckungseinheit» von Trieb und Idee

entstehen soll. Sinn und Aufgabe des Geistes besteht nunmehr
ausschließlich im Lenken und Leiten der geistunabhängigen Triebe und

Dränge. Ein unmittelbarer «Kampf des reinen Willens gegen die

Triebmächte ist eine Unmöglichkeit»; der Geist kann den
Triebmächten nur Ideen vorbehalten, gleichsam als «Köder», nach dem

jene in «Gruppen- und Masseninteressen» aufgestauten Triebe
«schnappen», um «die Ideen zu Ideenmächten erst zu gestalten».

Was für eine geschichtsphilosophische Deutung der Neuzeit
ergibt sich auf Grund dieser Metaphysik? Bevor wir dies zeigen können,

ist noch Schelers Einteilung der Wissensarten kurz darzustellen.
Scheler unterscheidet nämlich Leistungs-, Bildungs- und Erlösungswissen.

Das Leistungswissen, in den menschlichen Machttrieben
vornehmlich begründet, zielt ausschließlich ab auf die Herrschaft
über die Natur und das Leben mittels der Erkenntnis und der
Schaffung mechanischer «Naturgesetze, welche Voraussicht und
somit Leitung der Geschicke ermöglichen. Das Bildungswissen
beruht auf der Verwunderung, daß überhaupt etwas ist und «nicht
lieber nichts». Es sucht, unabhängig von der Zahl und der
Erfahrungen das reine, unabänderliche Wesen und die reinen
Wesenszusammenhänge im Aufbau von Welt und Geist zu erfassen. Das

Erlösungswissen, das dem Drang, «Sein, Schicksal und Heil zu bergen
und in Wissenverbindung zu treten mit einer als übermächtig und

heilig geschauten Wirklichkeit, die zugleich als höchstes Gut und

Daseinsgrund gilt», entstammt, ist gerichtet auf allmähliche Vergottung

des menschlichen Seins durch die beschwerliche «Ermächtigung
des Geistes» von der Triebwelt her. Scheler nimmt hier Gedanken
auf, die Eduard von Hartmann in seiner «Phänomenologie des

sittlichen Bewußtseins» (1879) ausgesprochen hatte. Dort heißt es:

«Das reale Sein ist die Inkarnation der Gottheit, der Weltprozeß die

Passionsgeschichte des fleischgewordenen Gottes und zugleich der

Weg zu Erlösung des im Fleische Gekreuzigten ..»
Auf diesen Gedanken gründet die zweite, die nachkatholische

Philosophie der Geschichte. Scheler stellt seit dem Ausgange des

13. Jahrhunderts ein ständig zunehmendes Hervortreten des Lei-

250



stungswissens gegenüber dem Bildungs- und Erlösungswissen fest.
Die im Zeitalter der Reformation und Renaissance vollendete
«Heiligung des Arbeits- und Herrschaftsgedankens» hatte einen beispiellosen

Aufschwung der Rationalen Wissenschaft zur Folge. Der
allmächtige Wille zur Herrschaft über die Natur ist es, der das Weltbild

und die Wissenschaft formt. Denn — so lehrt Scheler in
Anlehnung an Bergson, unser Verstand ist «ein durch das Leben und
seine Entwicklung gebildetes System von Selektionsfaktoren, — ein
System, welches die andrängende Fülle des Seins und in solchen
Grenzen und Einheiten uns zur Gegebenheit kommen läßt, als das

Eintretende Ansatzpunkte für unser beherrschendes und lenkendes

mögliches Handeln auf die Welt zu bilden vermag.» Alle Wissenschaft

hat für Bergson, aber auch für Scheler einen «pragmatischen

Einschlag». Die vom Menschen geschaffenen Naturgesetze,
denen zufolge das Naturgeschehen begriffen wird als ein rein
mechanischer und darum berechenbarer Vorgang, sind also letztlich
durchaus bestimmt durch trieb- und herrschaftsmäßige Mächte. Nur
wcnn die Natur tatsächlich dem Bild eines Mechanismus entspricht,
•st sie unbeschränkt lenkbar. Hatte Herbert Spencer das Leben rein
mechanisch erklären zu können geglaubt und es bestimmt als «eine

beständige Anpassung innerer an äußere Beziehungen», so lehrte
demgegenüber Scheler in Verbindung mit Nietzsche und Bergson,
daß das Leben nicht nur Reaktivität, sondern ursprüngliche Aktivität,

nicht nur Daseinserhaltung, sondern wesensmäßig Steigerung
und Wachstum sei. Damit ist aber in die Lehre vom Natur- und
Weltmechanismus eine entscheidende Bresche geschlagen. Diese
Wird durch die neuen Erkenntnisse der theoretischen Physik stark
erweitert. Denn — sagt Scheler — «es wird erkannt, daß die
Naturgesetze nur formal mechanischer Struktur und nichts weniger als

metaphysische Seinsgesetze sind, sondern bloß Gesetze der großen
Zahl». Es gibt also im Bereiche der anorganischen Natur nur noch
eine «Zufallsgesetzlichkeit statistischer Art». «Nicht das Gesetz ist
es, das hinter dem Chaos von Zufall und Willkür im ontologischen
Sinne liegt, sondern das Chaos ist es, das hinter dem Gesetz
formalmechanischer Art gelegen ist.» Diese Einsichten rauben dem
Menschen die Möglichkeit, seihe «Naturgesetze» für metaphysische
Wesenheiten zu halten. Scheler bestätigt, was Walther Rathenau in
seiner Schrift «Zur Kritik der Zeit» (1912) über das Problem der
Mechanisierung intuitiv vorwegnahm.

251



Mechanisierung und Intellektualismus gehen Hand in Hand, ist

es doch der praktische Intellekt, getrieben vom Willen zur Macht,
der die Natur aus Gründen ihrer Beherrschung als metaphysischen
Mechanismus zu begreifen strebte. Hand in Hand mit der Mechanisierung

geht aber auch eine ungeheure Abnahme des eigentlichen
Wissens um die Seele und ihre Führung. Die Herrschaft über die

Natur wurde erkauft um den Preis des Verzichtes auf die im Osten

seit Jahrtausenden geübte Seelenkenntnis und Seelenleitung, die

nicht von der Seele zum Stoff, sondern vom Stoff zur Seele führt.
Die Technisierung und Intellektualisierung des Abendlandes bedingt
in der Gegenwart eine ungeheure «Triebrevolte», in der alle
sinnlichen und blutmäßigen dämonischen Kräfte emporbrechen gegen
die «übergeistete» einseitige Intellektualität Europas. Es ist ein
Aufstand der dionysischen gegen die apollinischen Mächte. Scheler hat

daher ein Zeitalter aufdämmern sehen, in welchem die nach außen

gerichtete Aktivität des Europäers aufgehoben werde durch die

Sammlung der Lebenskräfte auf das Selbst, wie sie die großen
östlichen Religionen Indiens und Chinas kennen. Scheler glaubte, am
Anbruch einer neuen Weltstunde zu leben. Denn in seinen Augen
war 1914 die Vormachtstellung Europas endgültig erschüttert worden.

Die neue Zeit sollte unter dem Zeichen' eines universalen
Ausgleiches der Gegensätze, wie Mann und Weib, Herrschaft über die

Natur und innerliche Seelenführung, kapitalistische und
sozialistische Wirtschaftsordnung stehen.

IV.

Es wurde als Aufgabe dieser Arbeit bezeichnet, diejenige
philosophische Einsicht Schelers, die in seinem ganzen Werk festgehalten
wird, aufzuweisen. Diese Einsicht besagt, daß der Mensch sich letztlich

als Geist und «Drang»wesen erfahre. Er ist jener «Bürger zweier

Welten», von dem Kant gesprochen. Die geschichtliche Bewegung,
deren Träger dieser Mensch ist, kommt zustande durch ein
Zusammenwirken von «Realfaktoren», als da sind Triebe und
Gesamtinteressen der Gruppen, und «Determinationsfaktoren», unter
welchem Begriff Scheler den ideenhaltigen, nur lenkenden, nicht aber

eigenmächtigen Geist begreift. Scheler bekennt sich in seiner
Geschichtsphilosophie zu Marx insofern, als auch er alles Bewußtsein auf

das Sein, «alle obersten Vernunftsätze und -formen auf Funktionali-

252



sterling erfaßter Seinsformen» zurückführt, «allerdings nicht wie
Marx auf das materielle Sein, sondern auf das ganze Sein des
Menschen». Der Unterschied zwischen Marx und Scheler ist freilich
grundlegend, denn Scheler weiß um einen Geist, der ein unbedingt
geltende Erkenntnis vermittelndes Vermögen besitzt, weil er eben
nicht aus Trieb und Drang entspringt, sondern ein Attribut der
Gottheit ist. Ein Kosmos unveränderlicher Werte, ein ohnmächtiger
(immerhin) ideenschaffender Geist auf der einen Seite, ein von Trieben

und Drangsalen wie von Dämonen erfülltes Chaos auf der
andern Seite, und beide geeint im göttlichen Weltgrund, dies war Max
Schelers letztes Wort, ein Wort, das in Anbetracht seines Verrates
am Geist die geheimnisvolle Mittelpunktlosigkeit, die ihn mit seiner
Zeit verbindet, unheimlich ins Bewußtsein ruft.

KLEINE RUNDSCHAU

Die mathematische Denkweise
Unter Mathematik versteht man

"eute meistens die Beschäftigung mit
mehr oder weniger komplizierten For-
®*eln. Aus bestimmten grundlegenden
Setzungen (Axiomen), welche
untereinander widerspruchsfrei sind,
geengt man durch Anwendung bestimm-
ter Regeln zu weiteren Aussagen.
Zusammenhang mit der Sinnenwelt haben
*hese Aussagen von vornherein nicht.
Ule Größen, mit denen die Mathematik
operiert, die Zahlen, sind leere
Gebilde, die nur dann einen Inhalt
bekommen, wenn man ihnen von außenbor

eine bestimmte Bedeutung zulegt,
wodurch dann die Aussage ein bestimmtes

Gesetz darstellt (z. B. in der theo-
reti8chen Physik, analytischen
Geometrie). Hegel versteht unter Mathematik

nur «das gedankenlose Geschäft
Oes Zahlenrechnens», Goethe meint
arunter nur Meßkunst und Winkel¬

mann weist es in einem Schreiben aus
dem Jahre 1765 entrüstet zurück, mit
einem Mathematiker (Leonhard Euler!)
auf gleiche Stufe gestellt zu werden.

Demgegenüber erscheint es heute
wieder geboten, den mathematischen
Standpunkt in weiterer Fassung zu
betonen und darauf hinzuweisen, daß
viele Leistungen des menschlichen
Geistes dem mathematischen Denken
ihr Dasein verdanken. Diese Aufgabe
stellt sich das Buch von A. Speiser:
«Die mathematische Denkweise» *).
Besonders sind es die Gebiete der bildenden

Kunst (Malerei, Ornamentik,
Architektur) und der Musik, auf die ein
Anspruch erhoben wird. Da wir aber
heute aus dem Wesen des mathematischen

Denkens heraus nicht seine

Fähigkeit, Kunst zu produzieren,
ableiten können, müssen wir uns
vorläufig damit begnügen, empirisch fest-

Verlag Rascher & Co. Zürich, Stuttgart und Leipzig.

253


	Max Scheler

