Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 1 (1933-1934)

Heft: 4

Artikel: Max Scheler

Autor: Barth, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758383

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Max Scheler
Von Hans Barth

«Homo sum, nihil humani a me alienum puto». Terenz.

«Der Mensch, in seinen hochsten und edelsten Kriften, ist ganz Natur und
tragt ihren unheimlichen Doppelcharakter an sich. Seine furchtbaren und als
unmenschlich geltenden Befihigungen sind vielleicht sogar der fruchtbare Boden,
aus dem allein alle Humanitit, in Regungen, Taten und Werken hervorwachsen
kann.»

Aus «Homers Wettkampf» (1872) von Friedrich Nietzsche.

L.
‘/‘ / er war Max Scheler? Welcher Art war der Kern, das Wesen

seiner Philosophie? Es gibt wohl keinen zweiten Denker der
Gegenwart, bei dessen Betrachtung sich einem diese Fragen so un-
willkiirlich aufdriangen wie eben bei Scheler. So wandelbar er war, so
grundverschieden spiegelt sich sein Werk im Urteil der Zeitgenossen.
Der protestantische Philosoph und Theologe Ernst Troeltsch, der
mit feinem Sinn Schelers protestantismusfeindliche Geschichtsdeu-
tung spiiren mulBte, charakterisiert ihn als «katholischen Nietzsche»
und seine Philosophie als «seltsame Mischung von Scharfsinn, Tief-
sinn und Leichtsinn».’

Theodor Haecker, der eifervolle katholische Essayist und Ueber-
setzer, legt den Finger auf das wesensmiBig Unchristliche und Un-
katholische an Schelers Geistigkeit, das darin bestand, daB Scheler
den «Gehorsam des Glaubens» und eine «bedingungslose Annahme
der Offenbarung» nie kannte. Haecker zeiht Scheler eines «Fassa-
denkatholizismus, der innerlich nicht etwa hohl ist, sondern aus-
gefiillt mit Unglauben und Legionen von Dimonen der Eitelkeit,
der Feigheit, des Nationalismus und der politischen Machtgier»
und erhebt gegen ihn den berechtigten Vorwurf, daB er den Geist
an die Natur und das Leben verraten habe, indem er schopferische
Macht dem Geiste absprach.” Hans Driesch feierte Scheler neben
Bergson und Russell als den groBten Philosophen der Zeit; wogegen
Fritz Heinemann ihn, den die Ewigkeit nicht wahlen werde, weil
er sie nicht gewihlt, zum «glinzenden Sprachrohr des Augenblicks

' Vergl. Troeltsch «Der Historismus und seine Probleme». Ges. Schriften Bd.
11 (Tiibingen 1922) S. 609 u. S. 613.
2 Theodor Haecker «Christentum und Kultur» (Miinchen 1927) S. 233 ff.

242



macht.»' Nicolai Hartmann, dessen Werke iiber «Ethik» (1926) und
iber «Das Problem des geistigen Seins» (1933) die Spuren Scheler-
schen Geistes nicht verleugnen, sucht den Wandelbaren, der die
«Konsequenz innerer Kontinuitit» gerade in seiner Fihigkeit, sich
lebenlang zu wandeln, bewahrte, zu verstehen und insonderheit
seine Abkehr vom Theismus als eine, durch die «Schwere des Rea-
lititsproblemes» bedingte, ja geforderte Anerkennung der «<niedern,
ungeistigen Seinsmichte» zu erkliren.”* Paul Honigsheim nennt
Scheler eine «ahasverische Gestalt», die sich, nach einem Ausdruck
des Philosophen «raubtierartig» auf «einen Menschen stiirzte, in
welchem er Eigenschaften und Inhalte witterte, die ihm gerade in
diesern Momente bedeutsam» zu sein schienen.? Paul Menzer rithmt
ihm eine «eigentiimliche Witterung fiir das, was in einer bestimmten
Lage gesagt werden muBte, man kann geradezu sagen fiir das Sen-
sationelle» nach.* «Eine letzte, geheimnisvolle Mittelpunktslosig-
keit seiner aus vielen heterogenen Elementen gemischten Natur»
sagt mit Recht von Gebsattel, «wurde zum tiefsten Antrieb seines
Denkens».” Diese geheimnisvolle Mittelpunktlosigkeit verbindet
ithn darum im tiefsten mit seiner Zeit, weil er diese Eigenschaft mit
ihr teilt.

Max Scheler wurde am 22. August 1874 geboren. Er war das Kind
eines protestantischen Vaters und einer jiidischen Mutter, gegen die
er von heispiellosem HaBgefiihl erfiillt war.® Schon als Schiiler trat
er zum Katholizismus iiber. Nach Absolvierung des Gymnasiums in
Miinchen studierte er in Miinchen, Berlin, Heidelberg und Jena, wo
er, ein Schiiler Rudolf Euckens, 1899 den Doktorhut erwarb mit
der Dissertation «Beitrige zur Feststellung der Beziehungen zwi-
schen den logischen und ethischen Prinzipien». Er habilitierte sich
1902 als Privatdozent der Philosophie in Jena mit der Schrift «Die
transzendentale und die psychologische Methode». 1907 ging er als
Privatdozent an die Miinchner Universitit. 1910 iibersiedelte er

! Fritz Heinemann «Neue Wege der Philosophie. Geist - Leben - Existenz»
(Leipzig 1929) S. 349.

* Nicolai Hartmann «Max Scheler» in den «Kantstudien » Band 33 (1928).

h 3 Paul Honigsheim «Scheler als Sozialphilosoph» in den «Kélner Vierteljahrs-
eften fiir Soziologie», VIIL Jahrg. (1929/30).

* Paul Menzer «Deutsche Metaphysik der Gegenwart» (Berlin 1931) S. 78.

* Von Gebsattel «<Max Scheler t» in «Der Nervenarzt», Heft 7 des 1. Jahr-
gangs (1928).

® Ich verdanke diese Mitteilung Herrn Dr. Max Pulver in Ziirich.

243



nach Berlin. In den Jahren 1913 und 1916 erschienen in dem
von Husserl herausgegebenen «Jahrbuch fiir Philosophie und pha-
nomenologische Forschung» die beiden Teile seiner grundlegenden
Ethik «Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik».
Vor diesem Werke war, ebenfalls 1913, die Untersuchung «Zur Phi-
nomenologie der Sympathiegefiihle» herausgekommen, die 1922
unter dem Titel «Wesen und Formen der Sympathie» wiederauf-
gelegt wurde. 1915 erschienen in zwei Binden gesammelte Abhand-
lungen «Vom Umsturz der Werte» und das Buch «Der Genius des
Krieges und der deutsche Krieg», das ihn iiber Nacht bekannt und
berithmt machte. 1917 lieB er «Die Ursachen des Deutschenhasses»
folgen. In den Jahren 1917—18 wirkte er in diplomatischen Diensten
mit einer Mission des auswirtigen Amtes betraut in Genf und im
Haag. 1919 wurde Scheler als Professor fiir Philosophie und Sozio-
logie an die neuentstandene Universitit Kéln berufen. Er veroffent-
lichte 1921 seine religionsphilosophischen Aufsitze «Vom Ewigen
im Menschen» in zwei Binden. 1923 und 1924 folgten die «Schriften
zur Soziologie und Weltanschauungslehre» in drei Binden. Sein
soziologisches Hauptwerk «Die Wissensformen und die Gesellschaft»
erschien 1926. Im Jahr 1928 hatte Scheler einen Ruf an die Univer-
sitat Frankfurt am Main angenommen. Kurz vor seinem Tode (er
erlag am 19. Mai 1928 einem Herzschlag), im April schrieb er noch
das Vorwort zu der kleinen Schrift «Die Stellung des Menschen im
Kosmos», die ein Vorbote seiner geplanten Metaphysik war. Der
Band «Philosophische Weltanschauung» (1929) vereinigte in den
letzten Lebensjahren entstandene Vortrige und Aufsitze. Aus dem
Nachlass herausgegeben wurde ferner «Die Idee des Friedens und
der Pazifismus» (1931) und ein erster Band von «Schriften aus dem
NachlaB», welcher Untersuchungen zur Ethik und Erkenntnislehre
aus den Jahren 1914—1916 enthilt (1933).

Es kann sich in dieser Arbeit nicht darum handeln, Schelers philo-
sophische Anschauungen auf allen Stufen seiner Entwicklung dar-
zustellen. Auch ist es in Anbetracht der vielseitigen und auBer-
ordentlich verschiedenartigen Verpflichtung Schelers der Geschichte
des Geistes gegeniiber — ich nenne in willkiirlicher Folge einige
hervortretende Namen: Augustinus, Malebranche, Husserl, Nietzsche,
Bergson, Schelling, Eduard von Hartmann, Karl Marx — unmog-
lich, seine geschichtlichen Gebundenheiten auch nur in Umrissen
sichtbar zu machen.

244



Es sei hier versucht, eine einzige Frage zu kliren: Gibt es eine
Einsicht, die Schelers ganze philosophische Entwicklung einheitlich
durchzieht? Diese Frage muB in bejahendem Sinne beantwortet
werden, Nichtsdestoweniger ist sein Werk gekennzeichnet durch
einen inneren Bruch. In einer breiteren Oeffentlichkeit wurde die-
ser Sachverhalt erstmals offenkundig durch den im Jahre 1925 ge-
haltenen und gedruckten Vortrag iiber «Die Formen des Wissens
und die Bildung». Scheler hatte in der Religionsphilosophie und auch
schon in der Ethik eine philosophische Begriindung des Theismus
angestrebt. Diese Auffassung, die mittels untriiglicher Wesensschau
gefunden und «sonnenklar» aufgewiesen worden war, liess Scheler
auf Grund neuer, durch ebendieselbe Wesensschau gewonnener Er-
gebnisse fallen zugunsten einer letztlich atheistischen, heidnischen
Metaphysik. Scheler verband in sich eine leidenschaftliche, trieb-
und dranggewaltige vita activa mit einer auf liebende Hingabe an
die unermessliche Gestalten- und Wertfiille der Welt gerichtete vita
contemplativa. Einerseits begabt mit der Fahigkeit feinfiihligen
Psychologischen Verstehens und anderseits gewillt, die ganze ge-
schichtliche Welt an einer ewigen Ordnung der Werte zu messen,
wird Scheler auf die Bahnen geschichtsphilosophischer Erorterungen
uber die Krifte und Michte der geschichtlichen Bewegung gedriingt.
Da aber jede Deutung des historischen Prozesses letztlich abhingig
ist von einer Summe weltanschaulicher, seelischer und soziologischer
Voraussetzungen des Deutenden selbst, da Scheler sich zwei wesens-
verschiedenen Weltanschauungen verschrieben hatte — einem
christlich-katholischen Theismus und einer atheistisch-heidnischen
Metaphysik — so enthilt auch sein Werk zwei verschiedenartige
Deutungen der geschichtlichen Entwicklung. Unsere Aufgabe ist
demnach, diese beiden Deutungen und ihre letzten Grundlagen auf-
Zuweisen.

II.

Die christliche Zeit Schelers ist geprigt durch die Anerkennung
einer universalen ewigen, vom Menschendasein unabhingigen Rang-
ordnung der Werte. Der Gedanke dieser Ordnung geht auf die grie-
chische Philosophie zuriick, er ist aber in seiner allseitigen Ausbil-
dung ein Werk des mittelalterlichen Denkens. — Die Werte nun,
die gemiB Schelers Lehre seiende «echte und wahre Qualititens»

245



sind, «die ein eigenes Bereich von Gegenstinden» mit bestimmter,
fester Ordnung darstellen, werden erfaBt in den emotionalen Akten
wie Lieben, Hassen, Vorziehen und Wollen. Werte als «klare fiihl-
bare Phinomene» bilden ein selbstindiges Reich iiber dem mensch-
lichen Dasein. Sie bestehen, ob der Mensch sie erkennt und erfiihlt
oder nicht. Sie «blitzten auf» in geistigen Akten. Diese emotionalen
Akte, welche dem geistigen Aktgefiige der Person zugehiren, ge-
horchen, wie Pascal sagte, einer logique, einer ordre du cceur, das
heiBt apriorisch bestimmbaren Gesetzen. Den an sich seienden Wer-
ten entsprechen somit im Wesensaufbau des Menschen jene Fihig-
keiten, mittels deren diese Werte zu erfassen sind, eben die emo-
tionalen Akte. Der Rangordnung der Werte aber, ihrer Schichtung
nach Hoch und Niedrig, entspricht im Menschen die gesetzmiBige
Moglichkeit des Vorziehens und Nachsetzens von Werten. Auf letzte
Einsichten zuriickgefiihrt, bedeutet diese Entsprechung, da Welt-
struktur und Geistesstruktur einen Wesenszusammenhang bilden.
Werte sind, wie Nicolai Hartmann sagt, «der Seinsweise nach pla-
tonische Ideen». So wilbt sich iiber den verganglichen Weltdingen
ein Himmel platonischer Ideen und es entstehen die Fragen, wie
Werte verwirklicht, das heiflit wie sie gewissermaBen auf die Erde
herabgezogen werden konnen und welcher Art die «Teilhabe» des
endlichen Menschen an dem unendlichen ewigseienden Kosmos der
Werte zu denken sei.

In der ersten Epoche des Schelerschen Schaffens verschmilzt die
Wertlehre in eigentiimlicher Weise mit der Religionsphilosophie
zu einem festen MaBstab geschichtlicher Entwicklung. Das Ver-
dienst Schelers um die Religionsphilosophie besteht im Nachweis
der «Urspriinglichkeit und Unableitbarkeit der religiosen Erfah-
rung». Religion ist eine Urgegebenheit des menschlichen Seins. Da-
durch, dal der Mensch religiose Akte vollzieht, das heiBit, sein Da-
sein wesensmiBig auf das Gottliche bezogen weil und fiihlt, wird
er erst Mensch. Das religiose Erlebnis ist fiir das Menschsein kon-
stitutiv. Weiterhin hat Scheler gezeigt, daB von Religion nur dann
gesprochen werden kann, wenn der Gegenstand der religiosen Er-
fahrung ein objektiv seiendes Wesen ist. In dreifacher Weise ist der
religiose Akt bestimmt: in ihm faBt der Mensch sich und die Ge-
samtheit der ihm gegebenen endlichen Dinge im Begriff «Welt»
zusammen, um dann diese endliche Welt zu «iiberschreiten», zu
transzendieren. Denn — und das ist das zweite Merkmal — der

246



religiose Akt kann in keiner Weise in irgendeinem endlichen Gegen-
stand Erfiillung finden und zur Ruhe kommen. Er fordert vielmehr
— das dritte Kennzeichen — «eine Antwort, einen Wider- und
Gegenakt seitens eben des Gegenstandes», auf den er seiner inner-
sten Absicht nach hinzielt. Der religiose Gedanke, in dem der Mensch
sein ewiges Heil und seine unerschiitterliche Seligkeit sucht, ver-
mag sich selbst das Erstrebte nicht zu geben, er muB es sich vielmehr
geben lassen von dem «Gegenstand», den er sucht. Wiirde die Frage
aufgeworfen, wieso der Mensch iiberhaupt religiose Erfahrungen
habe, so giibe Scheler zur Antwort: allein darum, weil ein religioser
«Gegenstand» bereits vorausgesetzt sein muBl, wenn man seine Wir-
kung auf die Seele des Menschen erforschen will. Mit Recht schreibt
Scheler: «Da ein religiéses Objekt seinem Wesen nach nur durch
und in einem Akte des Glaubens seine mogliche Realitiit aufzuwei-
sen vermag, ist fiir alle diejenigen, die den je betreffenden Glauben
an eine religiose Wirklichkeit nicht besitzen, die Voraussetzung
gar nicht erfiillt, unter der eine erlebbare Einwirkung des religiosen
Gegenstandes auf die Seele beobachtet und erkannt werden kann.»
— Die dem Menschen letzte mogliche religiose Einsicht besteht
darin, daB alles Wissen um Gott durch Gott selbst gegeben und ge-
wirkt sei.

Auf Grund dieser religionsphilosophischen Einsichten und des
Wertkosmos nimmt nun Scheler seine Deutung der geschichtlichen
Entwicklung seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert vor. Diese Ent-
wicklung ist gekennzeichnet durch eine tiefgreifende Umkehrung
der ewigen Wertordnung. Da jeder endliche Geist entweder an Gott
oder an einen Gotzen glaubt, so besteht die Gefahr, daB der Mensch
endliche Giiter «vergotze» oder wie die Mystiker sagen, sich in sie
«vergaffe». Eben diese Vergaffung ist nach Scheler das Unheil der
Geschichte seit Renaissance und Reformation. Scheler hat diese
Deutung in seiner groBen Abhandlung iiber «Das Ressentiment im
Aufbau der Moralen» niedergelegt. Nietzsches Gedanke, nach dem
alle Moral nur ein Sklavenaufstand der Schwachen gegen die Star-
ken ist, hat Scheler mit seinen christlichen katholisch-mittelalter-
lichen Ideen verbunden und im Gegensatz zu Nietzsche nicht auf
die Entstehung des Christentums, sondern auf das Werden der «pro-
testantisch-demokratisch-kapitalistischen Welt» angewendet. Dabei
war das Weltgefiihl des Mittelalters, in dem sowohl die aktiven als
auch die kontemplativen Fihigkeiten harmonisch sich entfalten

247



konnten, gemaB einer geheiligten Ordnung, die auf Gott als Ursprung
und Ziel hinwies, das ideale Bild, an welchem Scheler das abend-
lindische Geschehen maB. Das Ressentiment enthilt eine Bewegung
der Feindseligkeit, es ist eine seelische Selbstvergiftung, die auf
Ohnmachtsgefiihlen gegriindet ist, es entsteht, wo der Mensch aus
der ewigen Rangordnung der Werte ausbricht und in eigener Macht-
vollkommenheit durch Einschrinkung des WerthewuBtseins auf
eigene Strebensanlagen subjektive Interessen voranstellt. Durch die
«Empérung gegen den wahren Gott» (Troeltsch), die fiir Scheler
das Wesen der Neuzeit ausmacht, tritt an die Stelle der Einordnung
die selbstherrliche Gestaltung, an die Stelle von Autoritit und Ge-
horsam Eigenmacht und Willkiir,

I1I.

Weder in der Ethik noch in der Religionsphilosophie hatte Scheler
die Frage nach der Verwirklichung der Werte und der perganlichen
Seligkeit in ihrer ganzen Tragweite aufgeworfen. Es wurde wohl
gezeigt, daBl in geistigen Gefiihlen, im Lieben, Hassen und Wollen
Werte sichtbar werden, «aufblitzen», wie Scheler zu sagen liebte.
Aber schlieBlich handelt es sich nicht nur darum, Werte zu er-
kennen und zu fiihlen, sondern vielmehr darum, sie zu verwirk-
lichen, in Geschichte und Leben darzustellen, indem das Gute getan
und das Béose gemieden wird. Es bestand also recht eigentlich das
platonische Problem der «Teilhabe» des Verginglichen und End-
lichen am Ewigen und wahrhaft Seienden. In dieser Frage ist ja auch
die Entscheidung iiber das Zustandekommen der geschichtlichen
Bewegung durchaus beschlossen; denn — bildlich gesprochen — die
Herabziehung der Ideen auf die Erde ist nicht nur das Werk des
einzelnen, sondern mit und durch ihn dasjenige der Gemeinschaft
in ihrem zeitlichen Sein. Wenn es in der Religionsphilosophie heiBt,
Welt und menschliche Natur seien so eingerichtet, «daB die je unte-
ren naturartigen und triebmiBigen Krifte wohl hioher geartete Ti-
tigkeiten auslosen konnen, aber nicht sie schaffen;» denn «das
Schaffende, das Einende ist immer eine hohere geistige Kraft, die
nach ihrem eigenen innern Gesetze wirkt und die nichts an Ziel,
Gehalt, Idee von dem erborgt, was sie nur in Bewegung setzte», so
scheint mir darin ein Hinweis auf die metaphysischen Anschauungen
der nachchristlichen Zeit Schelers zu liegen. Die niederen Kriifte

248



konnen wohl die hoheren, geistigen auslosen, nicht aber schaffen —
das war es ja, was Scheler in der Wissenssoziologie und in der
Anthropologie zu begriinden hoffte. Das gesamte Werk seit 1925
ist bestimmt von der Absicht, die Kluft zwischen dem platoni-
schen Wertkosmos und dem geschichtlichen Leben zu iiberbriicken
durch Beantwortung der Frage: Wie kommt eine Lebensbewegung
auf die Ideen hin zustande? Mit andern Worten: auf welche Weise
verwirklicht sich der ideenhaltige und ideenschaffende Geist im
geschichtlichen Sein? Die Losung bietet Schelers Metaphysik. Dem
Weltgrund, der Gottheit — so lehrt sie — sind zwei Attribute eigen:
Geist und «Drang». Eigenmichtig lebendig-schopferisch sind nur
die «dunklen, unterbewuBten Triebmichte der Seele», die «ideen-,
formen- und gestaltblinden» Kriifte des Dranges; der Geist ist von
Hause aus ohne jegliche Macht, sich durchzusetzen und sich zu ent-
falten. Er benétigt dazu den Drang, der ihn verlebendigt, in dem er
ihm jenes Leben eingieBt, dessen er zu seiner Vergegenstandlichung,
€twa in der Rechtsordnung eines Volkes, im Ethos einer Gemein-
schaft oder in Kunst und Philosophie bedarf. Wie aber sollen die
an und fiir sich ideenblinden «Drangsale» die geistigen Ideen erfiil-
len und verlebendigen? Wie sollen jene «zufilligen Deckungsein-
heiten von Ideen, Werten und Trieben, Dringen, dynamischen Ten-
denzen» entstehen? Diese Kernfrage glaubt Scheler beantworten zu
kénnen durch den Begriff der Sublimierung. Bekanntlich hatte schon
Freud die Auffassung vertreten, die Sublimierung sei «ein von der
Kultur erzwungenes Triebschicksal».! Kultur ist wesensmiBig auf
Triebverzicht aufgebaut. Fiir Scheler wird die Sublimierung zu
einem Vorgang, der dem ganzen Weltgeschehen eigentiimlich ist.
Sie findet in jedem Grundvorgang statt, «durch den Krifte einer
niedrigeren Sphiire des Seins im WerdeprozeB der Welt allmihlich
in den Dienst eines hoher gestalteten Seins und Werdens gestellt
werden.» Das Wesen des Lebens besteht in einer «schiipferisc}‘nen
Dissoziation», durch welche es in seinem zeitlichen Sein immer spe-
zialisierteren Titigkeiten und Fihigkeiten zugefiihrt wird. In diesem
Sinne gilt der Mensch als die «fixierteste Tierart», als die «Sack-
gasse der Natur» par excellence. Die physiologische Entsprechung
fiir das, was in psychologischer Sprache Sublimierung von Trieb-
energie zu geistiger Tatigkeit heiBt, erblickt Scheler darin, daB im

' Vergl. Sigmund Freud «Das Unbehagen in der Kultur> (Wien 1930) S. 59,
und «Jenseits des Lustprinzips» (1916) in «Theoretische Schriften».

249



Menschen ein ungleich viel grolerer Teil der Lebensenergie sich in
«rein funktionelle Gehirnenergie» umwandelt als im Tier. Obgleich
Geist und Leben in geheimnisvoller Weise (warum nimlich und
durch wen?) aufeinander hingeordnet sind, ist nicht recht einzu-
sehen, wie eine «zufillige Deckungseinheit» von Trieb und Idee
entstehen soll. Sinn und Aufgabe des Geistes besteht nunmehr aus-
schlieBlich im Lenken und Leiten der geistunabhingigen Triebe und
Dringe. Ein unmittelbarer «Kampf des reinen Willens gegen die
Triebmichte ist eine Unmoglichkeit»; der Geist kann den Trieb-
michten nur Ideen vorbehalten, gleichsam als «Kéder», nach dem
jene in «Gruppen- und Masseninteressen» aufgestauten Triebe
«schnappen», um «die Ideen zu Ideenmichten erst zu gestalten».

Was fiir eine geschichtsphilosophische Deutung der Neuzeit er-
gibt sich auf Grund dieser Metaphysik? Bevor wir dies zeigen kon-
nen, ist noch Schelers Einteilung der Wissensarten kurz darzustellen.
Scheler unterscheidet nimlich Leistungs-, Bildungs- und Erlosungs-
wissen. Das Leistungswissen, in den menschlichen Machttrieben
vornehmlich begriindet, zielt ausschlieBlich ab auf die Herrschaft
iiber die Natur und das Leben mittels der Erkenntnis und der
Schaffung mechanischer «Naturgesetze, welche Voraussicht und
somit Leitung der Geschicke ermoglichen. Das Bildungswissen
beruht auf der Verwunderung, daB iiberhaupt etwas ist und «nicht
lieber nichts». Es sucht, unabhingig von der Zahl und der Erfah-
rungen das reine, unabinderliche Wesen und die reinen Wesens-
zusammenhidnge im Aufbau von Welt und Geist zu erfassen. Das
Erlosungswissen, das dem Drang, «Sein, Schicksal und Heil zu bergen
und in Wissenverbindung zu treten mit einer als iibermichtig und
heilig geschauten Wirklichkeit, die zugleich als hochstes Gut und
Daseinsgrund gilt», entstammt, ist gerichtet auf allmihliche Vergot-
tung des menschlichen Seins durch die beschwerliche «Ermichtigung
des Geistes» von der Triebwelt her. Scheler nimmt hier Gedanken
auf, die Eduard von Hartmann in seiner «Phinomenologie des sitt-
lichen BewuBtseins» (1879) ausgesprochen hatte. Dort heiit es:
«Das reale Sein ist die Inkarnation der Gottheit, der WeltprozeB die
Passionsgeschichte des fleischgewordenen Gottes und zugleich der
Weg zu Erlosung des im Fleische Gekreuzigten . . .»

Auf diesen Gedanken griindet die zweite, die nachkatholische
Philosophie der Geschichte. Scheler stellt seit dem Ausgange des
13. Jahrhunderts ein stindig zunehmendes Hervortreten des Lei-

250



stungswissens gegeniiber dem Bildungs- und Erlésungswissen fest.
Die im Zeitalter der Reformation und Renaissance vollendete «Hei-
ligung des Arbeits- und Herrschaftsgedankens» hatte einen beispiel-
losen Aufschwung der Rationalen Wissenschaft zur Folge. Der all-
miachtige Wille zur Herrschaft iiber die Natur ist es, der das Welt-
bild und die Wissenschaft formt. Denn — so lehrt Scheler in An-
lehnung an Bergson, unser Verstand ist «ein durch das Leben und
seine Entwicklung gebildetes System von Selektionsfaktoren, — ein
System, welches die andriingende Fiille des Seins und in solchen
Grenzen und Einheiten uns zur Gegebenheit kommen liBt, als das
Eintretende Ansatzpunkte fiir unser beherrschendes und lenkendes
mogliches Handeln auf die Welt zu bilden vermag.» Alle Wissen-
schaft hat fiir Bergson, aber auch fiir Scheler einen «pragmati-
schen Einschlag». Die vom Menschen geschaffenen Naturgesetze,
denen zufolge das Naturgeschehen begriffen wird als ein rein me-
chanischer und darum berechenbarer Vorgang, sind also letztlich
durchaus bestimmt durch trieb- und herrschaftsmiBige Machte. Nur
wenn die Natur tatsiachlich dem Bild eines Mechanismus entspricht,
ist sie unbeschrinkt lenkbar. Hatte Herbert Spencer das Leben rein
mechanisch erkliaren zu konnen geglaubt und es bestimmt als «eine
bGStﬁndige Anpassung innerer an #duBlere Beziehungen», so lehrte
demgegeniiber Scheler in Verbindung mit Nietzsche und Bergson,
daR das Leben nicht nur Reaktivitit, sondern urspriingliche Aktivi-
tat, nicht nur Daseinserhaltung, sondern wesensmiBig Steigerung
und Wachstum sei. Damit ist aber in die Lehre vom Natur- und
Weltmechanismus eine entscheidende Bresche geschlagen. Diese
wird durch die neuen Erkenntnisse der theoretischen Physik stark
erweitert. Denn — sagt Scheler — «es wird erkannt, dal die Natur-
gesetze nur formal mechanischer Struktur und nichts weniger als
metaphysische Seinsgesetze sind, sondern bloB Gesetze der groBen
Zahl». Es gibt also im Bereiche der anorganischen Natur nur noch
eine «Zufallsgesetzlichkeit statistischer Art». «Nicht das Gesetz ist
es, das hinter dem Chaos von Zufall und Willkiir im ontologischen
Sinne liegt, sondern das Chaos ist es, das hinter dem Gesetz formal-
mechanischer Art gelegen ist.» Diese Einsichten rauben dem Men-
schen die Moglichkeit, seine «Naturgesetze» fiir metaphysische
Wesenheiten zu halten. Scheler bestiitigt, was Walther Rathenau in
seiner Schrift «Zur Kritik der Zeit» (1912) iiber das Problem der

Mechanisierung intuitiv. vorwegnahm.

251



Mechanisierung und Intellektualismus gehen Hand in Hand, ist
es doch der praktische Intellekt, getrieben vom Willen zur Macht,
der die Natur aus Griinden ihrer Beherrschung als metaphysischen
Mechanismus zu begreifen strebte. Hand in Hand mit der Mechani-
sierung geht aber auch eine ungeheure Abnahme des eigentlichen
Wissens um die Seele und ihre Fiithrung. Die Herrschaft iiber die
Natur wurde erkauft um den Preis des Verzichtes auf die im Osten
seit Jahrtausenden geiibte Seelenkenntnis und Seelenleitung, die
nicht von der Seele zum Stoff, sondern vom Stoff zur Seele fiihrt.
Die Technisierung und Intellektualisierung des Abendlandes bedingt
in der Gegenwart eine ungeheure «Triebrevolte», in der alle sinu-
lichen und blutmiBigen damonischen Krifte emporbrechen gegen
die «iibergeistete» einseitige Intellektualitit Europas. Es ist ein Auf-
stand der dionysischen gegen die apollinischen Michte. Scheler hat
daher ein Zeitalter aufdimmern sehen, in welchem die nach aulen
gerichtete Aktivitit des Europiers aufgehoben werde durch die
Sammlung der Lebenskrifte auf das Selbst, wie sie die groBen ost-
lichen Religionen Indiens und Chinas kennen. Scheler glaubte, am
Anbruch einer neuen Weltstunde zu leben. Denn in seinen Augen
war 1914 die Vormachtstellung Europas endgiiltig erschiittert wor-
den. Die neue Zeit sollte unter dem Zeichen eines universalen Aus-
gleiches der Gegensitze, wie Mann und Weib, Herrschaft iiber die
Natur und innerliche Seelenfiihrung, kapitalistische und sozia-
listische Wirtschaftsordnung stehen.

IV.

Es wurde als Aufgabe dieser Arbeit bezeichnet, diejenige philo-
sophische Einsicht Schelers, die in seinem ganzen Werk festgehalten
wird, aufzuweisen. Diese Einsicht besagt, daB der Mensch sich letzt-
lich als Geist und «Drang»wesen erfahre. Er ist jener «Biirger zweier
Welten», von dem Kant gesprochen. Die geschichtliche Bewegung,
deren Triger dieser Mensch ist, kommt zustande durch ein Zu-
sammenwirken von «Realfaktoren», als da sind Triebe und Gesamt-
interessen der Gruppen, und «Determinationsfaktoren», unter wel-
chem Begriff Scheler den ideenhaltigen, nur lenkenden, nicht aber
eigenmichtigen Geist begreift. Scheler bekennt sich in seiner Ge-
schichtsphilosophie zu Marx insofern, als auch er alles BewuBltsein auf
das Sein, «alle obersten Vernunftsitze und -formen auf Funktionali-

252



sierung erfaBter Seinsformen» zuriickfiihrt, «allerdings nicht wie
Marx auf das materielle Sein, sondern auf das ganze Sein des Men-
schen». Der Unterschied zwischen Marx und Scheler ist freilich
grundlegend, denn Scheler weil um einen Geist, der ein unbedingt
geltende Erkenntnis vermittelndes Vermogen besitzt, weil er eben
nicht aus Trieb und Drang entspringt, sondern ein Attribut der
Gottheit ist. Ein Kosmos unverinderlicher Werte, ein ohnmichtiger
(immerhin) ideenschaffender Geist auf der einen Seite, ein von Trie-
ben und Drangsalen wie von Dimonen erfiilltes Chaos auf der an-
dern Seite, und beide geeint im gottlichen Weltgrund, dies war Max
Schelers letztes Wort, ein Wort, das in Anbetracht seines Verrates
am Geist die geheimnisvolle Mittelpunktlosigkeit, die ihn mit seiner
Zeit verbindet, unheimlich ins BewuBtsein ruft.

_I_&LEINE RUNDSCHAU

Die mathematische Denkweise

Unter Mathematik versteht man mann weist es in einem Schreiben aus

heute meistens die Beschiftigung mit
mehr oder weniger komplizierten For-
Meln, Aus bestimmten grundlegenden
€tzungen (Axiomen), welche unter-
®inander widerspruchsfrei sind, ge-
angt man durch Anwendung bestimm-
ter Regeln zu weiteren Aussagen. Zu-
Sammenhang mit der Sinnenwelt haben
lese Aussagen von vornherein nicht.
1e GroBen, mit denen die Mathematik
Operiert, die Zahlen, sind leere Ge-
ilde, die nur dann einen Inhalt be-
Ommen, wenn man ihnen von auBen-
er eine bhestimmte Bedeutung zulegt,
Wodurch dann die Aussage ein bestimm-
tes Gesetz darstellt (z. B. in der theo-
Tetischen Physik, analytischen Geo-
metrie). Hegel versteht unter Mathe-
matik nur «das gedankenlose Geschift
es Zahlenrechnens», Goethe meint
darunter nur MeBkunst und Winkel-

dem Jahre 1765 entriistet zuriick, mit
einem Mathematiker (Leonhard Euler!)
auf gleiche Stufe gestellt zu werden.

Demgegeniiber erscheint es heute
wieder geboten, den mathematischen
Standpunkt in weiterer Fassung zu
betonen und darauf hinzuweisen, dal3
viele Leistungen des menschlichen
Geistes dem mathematischen Denken
ihr Dasein verdanken. Diese Aufgabe
stellt sich das Buch von A. Speiser:
«Die mathematische Denkweise» *). Be-
sonders sind es die Gebiete der bilden-
den Kunst (Malerei, Ornamentik, Ar-
chitektur) und der Musik, auf die ein
Anspruch erhoben wird. Da wir aber
heute aus dem Wesen des mathemati-
schen Denkens heraus nicht seine
Fihigkeit, Kunst zu produzieren, ab-
leiten konnen, miissen Wir uns vor-
liufig damit begniigen, empirisch fest-

! Verlag Rascher & Co. Ziirich, Stuttgart und Leipzig.

253



	Max Scheler

