Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 1 (1933-1934)

Heft: 2

Artikel: Uber Psychologie

Autor: Jung, C.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758368

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber Psychologie
von C.G. Jung

Vortrag, gehalten im Ziircher Rathaus am 18. Dezember 1932, anliBlich der
Uberreichung des Literaturpreises der Stadt Ziirich

(Fortsetzung und SchluB)

Die Tatsache, daB individuelles BewuBtsein Trennung und Feind-
schaft bedeutet, hat die Menschheit unziihlige Male in Einzelnen
sowohl wie im Ganzen erlebt. Und wie beim Individuum die Zeit
der Spaltung eine Zeit der Krankheit ist, so ist sie es auch im Leben
der Volker. Wir werden es kaum noch leugnen kénnen, dafl auch
unsere Gegenwart eine solche Zeit der Spaltung und Krankheit ist.
Die politischen und sozialen Zustinde, die religiose und philoso-
phische Zersplitterung, die moderne Kunst und die moderne Psycho-
logie, alle kiinden in dieser Hinsicht einerlei Meinung. Und ist es
irgendeinem, der auch nur mit einer Spur menschlichen Verant-
wortungsgefiihl begabt ist, irgendwie wohl dabei? Wenn wir ehrlich
sind, so miissen wir gestehen, daB} es in dieser Gegenwartswelt keinem
mehr ganz behaglich ist; es wird sogar zunehmend unbehaglich.
Krisis ist auch ein drztlicher Ausdruck, der stets einen gefiihrlichen
Krankheitsgipfel bezeichnet.

Der Keim der Spaltungskrankheit senkte sich mit der BewuBt-
werdung in die Seele der Menschheit, hochstes Gut und griBtes
Ubel zugleich. Es ist schwer, die Gegenwart, in der man unmittelbar
lebt, zu beurteilen. Greifen wir aber auf die geistige Krankheits-
geschichte der Menschheit zuriick, so begegnen wir frithern At-
tacken, die wir besser iiberblicken kénnen. Einer der schwersten
Fille war die romische Weltkrankeit der ersten nachchristlichen
Jahrhunderte. Das Dissociationsphiinomen zeigte sich in einer bei-
spiellosen Zerkliiftung der politischen und sozialen Zustinde, der
religiosen und philosophischen Uberzeugungen, und in einem de-
plorablen Niedergang der Kiinste und Wissenschaften: Reduzieren
wir die damalige Menschheit auf einen einzelnen Menschen, so haben
wir eine in jeder Beziehung hochdifferenzierte Personlichkeit vor
uns, die zunidchst mit iiberlegener Selbstsicherheit sich ihrer Um-
gebung bemichtigt hat, nun aber nach errungenem Erfolg sich in so
viele Einzelokkupationen und -interessen aufsplittert und darob ihre
eigene Herkunft und Tradition und sogar ihr eigenes Gedichtnis

98



dermaBen vergifit, dall es ihr scheint, sie sei dies oder das und da-
durch in einen unheilvollen Konflikt mit sich selbst gerdt. Der Kon-
flikt fiithrt schlieBlich zu einem solchen Schwichezustand, dafl die
frither beherrschte Umwelt verheerend einbricht und den Zersto-
rungsprozel} vollendet.

Durch jahrzehntelange Beschiftigung mit dem Wesen der Seele
hat sich bei mir sowohl wie bei andern Forschern auf diesem Ge-
biete, der Grundsatz herausgebildet, ein seelisches Phinomen nie-
mals nur von der einen Seite, sondern auch von der andern anzu-
sehen. Weitldufige Erfahrung zeigt namlich, daB alle Dinge zum
mindesten zwei Seiten haben, bisweilen sogar noch einige mehr.
Disraélis Maxime, die unwichtigen Dinge als nicht so unwichtig,
und die wichtigen als nicht zu wichtig zu nehmen, ist eine andere
Formulierung derselben Wahrheit. Eine dritte Version wire die von
mir aufgestellte Hypothese, daB jede seelische Erscheinung innerlich
durch ihr Gegenteil kompensiert sei — sprichwortlich ausgedriickt:
«Les extrémes se touchent» — oder: «Es ist kein Ungliick so groB,
daf} nicht ein Gliick dabei wires».

So ist auch die Spaltungskrankheit einer Welt zugleich ein Ge-
sundungsprozefl oder besser noch der Hohepunkt einer Schwanger-
schaft, der Geburtswehen bedeutet. Eine Zeit der Zerspaltung wie
die des Imperium Romanum ist zugleich eine Epoche der Geburt.
Nicht sinnloser Weise datieren wir unsere Aera vom Zeitalter des
Augustus Casar, denn in seine Epoche fillt die Geburt jener sym-
bolischen Gestalt des Christus, welcher von den alten Christen als
Fisch, nimlich als Herr des eben begonnenen Weltmonates der
Fische angerufen wurde und zum fiithrenden Geist eines zweitausend-
jahrigen Zeitalters emporstieg. Sozusagen dem Meere entstieg er
wie der sagenhafte Weisheitslehrer der Babylonier, Oannes, als die
Urmacht emporschwoll und eine Weltzeit zum Bersten brachte. Er
sagte zwar: «Ich bin nicht gekommen, Euch den Frieden zu bringen,
sondern das Schwert.» Aber was Spaltung bringt, erzeugt Verbun-
denheit, deshalb war seine Lehre die der allverbindenden Liebe.

Wir sind durch unsere Entfernung in der Zeit in der vorteilhaften
Lage, dieses historische Bild in aller Klarheit zu sehen. Hitten wir
aber in jenen Tagen gelebt, als es entstand, so hitten wir vermutlich
zu denen gehort, die es iibersehen haben. Damals war das’ Evayyéiov
die frohe Botschaft, nur Wenigen und Unbekannten bewuBt, die
Oberfliche der Welt war von Politik, Wirtschaftsfragen und Sport

929



erfiillt, die religiose und philosophische Sphire miihte sich um die
Assimilation der Geistesschitze, die aus dem eben eroberten nahen
Osten in die romische Welt einstromten. Wenige achteten des Senf-
kornes, das zum groBen Baume werden sollte.

Die klassische chinesische Philosophie kennt zwei gegensitzliche
Weltprinzipien, das helle Yang und das dunkle Yin. Von diesen sagt
sie, daB immer, wenn das eine Prinzip den Hohepunkt seiner Macht
erreiche, das Gegenprinzip in ihm wie ein Keim erwache. Dies ist
wiederum eine besonders anschauliche Formulierung des psychologi-
schen Grundsatzes der Kompensation durch das innere Gegenteil.
Wenn eine Kultur ihren Hohepunkt erreicht, tritt frither oder spater
die Epoche der Zerspaltung ein. Die anscheinend sinn- und hoff-
nungslose Auflésung in unzusammenhingendes, richtungsloses Vieler-
lei, das einen mit Ekel und Verzweiflung fiillen konnte, enthilt aber
in seinem dunkeln Innern den Keim eines neuen Lichtes.

Kehren wir auf einen Augenblick zuriick zu unserm vorigen Ver-
such, aus dem Ganzen der antiken Zerfallszeit einen einzelnen Men-
schen zu konstruieren. Ich versuchte Ihnen zu zeigen, wie er psy-
chologisch zerfillt, wie er in fataler Schwicheanwandlung die Herr-
schaft iiber die Umweltsbedingungen verliert und schlieBlich der Zer-
storung zum Opfer fillt. Nehmen Sie an, dieser Mann komme zu
mir in die Sprechstunde. Ich wiirde folgende Diagnose stellen: «Sie
leiden an Uberanstrengung infolge Vielgeschiftigkeit und maBloser
Extraversion. In der Massenhaftigkeit und Kompliziertheit Ihrer ge-
schiftlichen, personlichen und menschlichen Verpflichtungen haben
Sie den Kopf verloren. Sie sind eine Art von Ivar Kreuger, der ein
charakteristischer Vertreter modern-europidischen Geistes ist. Sie
miissen einsehen, Verehrtester, daB Sie richtig auf den Hund ge-
kommen sind.»

Letztere Einsicht ist praktisch besonders wichtig, denn die Pa-
tienten haben sowieso die Neigung, in verderblichster Weise mit den
alten Methoden, die sich schon hinlinglich als untauglich erwiesen
haben, weiterzuwursteln und damit ihre Lage nur zu verschlimmern.
Zuwarten niitzt nichts. Darum erhebt sich unmittelbar die Frage:
«Was tun?»

Unser Patient ist ein intelligenter Mensch, er hat alle Tranklein
der Medizin, die guten und die bosen, alle Didten und alle Rat-
schlige aller klugen Leute schon versucht, deshalb miissen wir mit
ihm verfahren, wie Till Eulenspiegel, der immer lachte, wenns berg-

100



auf ging, und weinte, wenn’s bergab ging, ganz im Gegensatz zum
sogenannten gesunden Menschenverstand. In seinem Narrenkleid
steckt aber bekanntlich ein Weiser, der beim Bergaufgehen sich
auf den kommenden Abstieg freut. — Weisheit und Narrheit liegen
ja so freundlich-gefahrlich beisammen! —

Wir miissen unsern Patienten dorthin richten, wo das Eine, All-
verbindende in ihm entsteht, wo jene schopferische Geburt statt-
findet, welche «die Mutter bricht» und in tiefstem Sinne Ursache
aller Oberflichenzerspaltung ist. Nicht eine Kultur zerfallt,
sondern sie gebiert. Es hitte in jenen ersten Jahrzehnten
unserer Zeitrechnung ein Einsichtiger inmitten der politisierenden,
spekulierenden, ciisarenwahnsinnigen und zirkustrunkenen rémi-
schen Weltstadt mit unerschiitterlicher Sicherheit ausrufen konnen:
«Schon ist der eine Keim einer kommenden Weltzeit im Dunkeln
hinter all dieser ziellosen, Verwirrung geboren, der Same jenes
Baumes, der mit e iner Uberzeugung, einer Kultur und einer
Sprache die Vilker von der westlichsten Thule bis nach Polen und
vom nordlichen Bergen bis nach Sizilien iiberschatten wird. Denn
das ist psychologisches Gesetz.

Mein Patient wird mir, aller Voraussicht nach, kein Wort davon
glauben. Zum mindesten will er’s selber erfahren haben. Und damit
beginnen die Schwierigkeiten, denn das Kompensierende, das Neue
und Andere beginnt immer und ausgerechnet dort, wo er’s am
wenigsten vermuten wiirde, wo es auch objektiv am aller unplau-
sibelsten ist. Nehmen wir nun an, daB unser Patient kein blo kon-
struiertes Extrakt einer ganzen Kultur, sondern ein leibhaftiger
Mensch unserer Tage sei, welchem das Ungliick zugestoBen ist, ein
besonders typischer Vertreter moderner europiischer Kultur zu
sein, s0 werden wir finden, daB unsere Kompensationstheorie ihm
so gut wie nichts sagt. Er leidet vor allem am Alles-schon-besser-
wissen, und es gibt schlechterdings nichts, das nicht irgendwie schon
richtig klassifiziert wire, und was seine Seele anbetrifft, so ist sie
wesentlich seine eigene Erfindung, seine eigene Willkiir und
gehorcht ausschlieBlich s e i n e r Vernunft, und wo sie es dennnoch
nicht tut, nimlich wo er psychische Symptome, wie Angstzustinde,
Zwangsvorstellungen und dergleichen hat, da handelt es sich um
klinisch feststellbare Krankheiten mit durchaus plausibeln, wissen-
schaftlichen Namen. Seelisches als nicht weiter zu reduzierendes
Urerlebnis kennt er iiberhaupt nicht und weiB nicht, wovon ich

101



rede, meint aber, er verstiinde es ganz richtig und schreibt sogar
Artikel und Biicher dariiber, in denen er iiber «Psychologismus»
jammert.

Diesem Geisteszustand, der hinter dicksten Mauern von Biichern,
Zeitungen, Meinungen, Institutionen und Berufen verschanzt ist,
kann niemand unmittelbar beikommen — am allerwenigsten jener
eine Keim des Neuen und Allverbindenden, denn er ist klein, so klein
und licherlich, daB er vor Bescheidenheit lieber gleich den Geist
aufgibe. Und wohin miissen wir unsern Patienten fiithren, um ihm
wenigstens einen Schimmer einer Ahnung von etwas Anderm, das
seine ihm nur zu bekannte Allerwelts-Welt aufwiegen konnte, zu
geben? Wir miissen ihn, auf weiten Umwegen bisweilen, an eine
dunkle, licherlich unansehnliche, ganz belanglose und ungiiltige
Stelle seiner Seele fiihren, auf einem lidngst erledigten Weg zur lingst
erkannten Illusion, von der alle Welt weiB}, dal} sie nichts ist als. ..
Jene Stelle heiBt der Traum, dieses fliichtig hinschwebende,
groteske Gebild der Nacht, und der Weg heiit: Das Verstehen
derTraume.

Mit faustischer Emporung ruft mein Patient aus:

Mir widersteht das tolle Zauberwesen!
Versprichst Du mir, ich soll genesen

In diesem Wust von Raserei?

Verlang ich Rat von einem alten Weibe?
Weh mir, wenn Du nichts Bess'res weiBt!

«Haben Sie nicht das und jenes probiert? Haben Sie nicht iibrigens
selber festgestellt, dal} alle Thre Versuche Sie im Kreise herum wie-
der in den Wirrwarr Threr Gegenwart gefiihrt haben?»> So werde ich
ihn fragen. «Also woher werden Sie jenen Gesichtspunkt beziehen,
wenn er in Ihrer Welt nirgends angetroffen werden kann?»

Hier murmelt Mephistopheles beifillig: «So muB denn doch die
Hexe dran,» womit er in seiner ihm eigenen teuflischen Art das alte
«heilig-6ffentlich’ Geheimnis», daB der Traum inneres Gesicht sei,
verdreht. Der Traum ist die kleine verborgene Tiire im Innersten
und Intimsten der Seele, welche sich in jene kosmische Urnacht
offnet, die Seele war, als es noch lingst kein IchbewuBtsein gab, und
welche Seele sein wird weit tiber das hinaus, was ein IchbewuBtsein
je wird erreichen konnen. Denn alles IchbewuBtsein ist vereinzelt,

102



erkennt Einzelnes, indem es trennt und unterscheidet, und gesehen
wird nur, was sich auf dieses Ich beziehen kann. Das IchbewuBtsein
besteht aus lauter Einschrinkungen, auch wenn es an die fernsten
Sternnebel reicht. Alles BewuBtsein trennt; im Traume aber treten
wir in den tieferen, allgemeineren, wahreren, ewigeren Menschen
ein, der noch im Dimmer der anfinglichen Nacht steht, wo e r noch
das Ganze, und das Ganze in ihm war, in der unterschiedslosen, aller
Ichhaftigkeit baren Natur. Aus dieser allverbindenden Tiefe stammt
der Traum und sei er noch so kindisch, noch so grotesk, noch so
unmoralisch. Er ist von einer blumenhaften Unbefangenheit und
Wahrhaftigkeit, die unsere autobiographische Liigenhaftigkeit er-
roten macht. Kein Wunder daher, daB in allen dlteren Kulturen der
eindrucksvolle Traum als eine Botschaft der Gotter galt! Es war
unserem Rationalismus vorbehalten, den Traum aus «Tagesresten»,
das heiBt aus Brocken zu erkliren, welche von der reichbesetzten
Tafel unseres BewuBtseins in die Unterwelt hinunterfielen. Wie
wenn diese dunkle Tiefe nichts anderes als ein leerer Sack wire, in
dem nie mehr ist, als von oben hineingefallen ist. Warum vergiBit
man stets, dal es nichts Gewaltiges und Schones im weiten Bereich
menschlicher Kultur gibt, das nicht urspriinglich dem gliicklichen
Einfall entstammt? Was wiirde aus der Menschheit, wenn niemand
mehr Einfille hitte? Weit eher wahrlich ist das BewuBtsein jener
Sack, in dem nie mehr drin ist, als was ihm eingefallen ist. Wir
ermessen nie mehr, wie sehr wir von Einfillen abhéngen, als wenn
uns peinlicherweise nichts einfallen will. Der Traum ist nichts an-
deres als ein Einfall jener allverbindenden dunkeln Seele. Was wire
darum natiirlicher, wenn wir uns in die endlosen Einzelheiten und
Vereinzelungen der Weltoberfliche verirrt haben, als dal wir beim
Traume anklopften, um bei ihm jene Gesichtspunkte zu erfragen,
welche uns den Grundtatsachen des Menschseins wieder niher riicken
konnten? Aber da stoBen wir an die hartnickigsten Vorurteile:
«Trdume sind Schiume», keine Realitiiten, sie liigen, es sind bloBe
Wunscherfiillungen; lauter Ausfliichte, um den Traum nicht ernst
nehmen zu miissen, denn das wire unbequem. Die geistige Hybris
des BewubBtseins liebt eben die Vereinzelung trotz aller Unzutrag-
lichkeiten, darum ist man abgeneigt, der Wahrheit des Traumes Wirk-
lichkeit zuzugestehen. Es gibt Heilige, die sehr wiiste Traume haben.
Wie stiinde es mit ihrer Heiligkeit, die sie so weit iiber den Men-
schenpobel emporhebt, wenn der Inhalt des Traumes eine wahre

103



Wirklichkeit wire? Aber eben gerade die unangenehmsten Triume
konnten uns am meisten der blutsverwandten Menschheit annihern
und aufs Wirksamste den Hochmut der Instinktlosigkeit dimpfen.
Wenn auch eine ganze Welt aus den Fugen geht, kann doch jene
Allverbundenheit der dunkeln Seele nie in Stiicke brechen. Und je
weiter und zahlreicher die Spaltungen der Oberfliche werden, desto
mehr wichst in der Tiefe die Kraft des Einen.

Allerdings ist Niemand, der es nicht erfahren hat, davon iiber-
zeugt, daB es auBerhalb des Bewulitseins noch irgend eine selbstiin-
dige seelische Titigkeit im Menschen geben konnte, ganz besonders
nicht eine Tatigkeit, welche nicht nur in mir, sondern zugleich in
allen stattfindet. Aber wenn man die Psychologie der modernen
Kunst mit den Ergebnissen der Psychologie und diese wiederum mit
der Mythologie und Philosophie anderer Volker vergleicht, so findet
man unwiderlegliche Beweise fiir die Existenz dieses kollektiven,
unbewuBten Faktors.

Unser Patient ist sich aber dermaBen daran gewohnt, seine Seele
nur als eine Willkiirlichkeit zu betrachten und zu handhaben, daBl er
mir entgegnen wird, er hitte es noch nie gesehen, daB} seinen seeli-
schen Vorgingen irgendwelche Objektivitat innewohne. Sie seien im
Gegenteil das Allersubjektivste, was man sich denken konne. Darauf
antworte ich ihm: «Dann konnen Sie ja Ihre Angstzustinde und
Zwangsvorstellungen sofort verschwinden lassen. Sie miissen nur das
Zauberwort sprechen.»

Natiirlich hat er in seiner modernen Naivitit gar nicht gemerkt,
daB er von seinen krankhaften Zustinden so besessen ist wie irgend
ein Besessener des schwirzesten Mittelalters. Der Unterschied ist
gleichgiiltig, damals nannte man’s Teufel, heute nennts man’s Neu-
rose. Die Sache ist dieselbe; es ist dieselbe uralte Erfahrung: Ein
objektives Psychisches, ein Fremdes nicht zu Bewiiltigendes steht un-
verriickbar mitten in unserer Willkiirherrschaft drin. Es geht uns
damit wie dem Proktophantasmisten im Faust:

Ihr seid noch immer da! Nein, das ist unerhort.
Verschwindet doch! Wir haben ja aufgeklirt!
Das Teufelspack, es fragt nach keiner Regel.
Wir sind so klug, und dennoch spuckts in Tegel.

Kann sich unser Patient dieser Logik unterwerfen, so ist damit
vieles gewonnen. Der Weg zum Erlebnis der Seele ist frei. Aber er

104



ist zunichst ungangbar, denn schon lauert ein anderes Vorurteil:
Zugegeben, man erfahre eine seelische Macht, die sich unserer Will-
kiir entzieht, ein sogenanntes Objektiv-Psychisches: das ist aber doch
nichts anderes als eben bloB Psychologisches, das heiit menschlich
Unzuliangliches, UnzuverldBiges, Verworrenes.

Es ist unglaublich, wie sich die Menschen in Wértern fangen
konnen. Immer meinen sie, mit einem Namen sei auch eine Sache
gesetzt, wie wenn man dem Teufel einen seriosen Tort angetan hitte,
daB man ihn jetzt Neurose nennt! Diese rithrende Kindlichkeit ist
auch noch ein Uberbleibsel von Anno dazumal, als man namlich
noch mit Zauberworten operierte. Das was hinter Teufel oder Neu-
rose steckt kiimmert sich sicher nicht darum, wie man’s nennt. Wir
wissen ja gar nicht, was Psyche ist. Wir nennen das UnbewuBte
bloB darum so, weil uns unbewuflt ist, was es ist. Wir wissen es so
wenig, wie der Physiker, was Stoff ist. Er hat bloB Theorien dar-
iiber, das heiBt Anschauungen, Bilder mit einem Wort. Eine Zeit-
lang nimmt man an, daB sie passen, dann stiirzt mit einer neuen Ent-
deckung die ganze Anschauung wieder um. Krinkt das etwa den
Stoff? Oder ist dadurch die Wirklichkeit des Stoffes irgendwie ge-
mindert?

Wir wissen schlechterdings nicht, was uns in diesem fremdartigen
Storungsfaktor, den wir wissenschaftlich als das UnbewuBite
oder das Objektiv-Psychische bezeichnen, entgegentritt.
Man hat es mit einem Anschein von Berechtigung als Sexualinstinkt
oder als Geltungstrieb gekennzeichnet. Damit reicht man aber an
die eigentliche Bedeutung der Sache nicht heran. Denn was steckt
hinter diesen Trieben, die doch gewil nicht das Ende der Welt,
sondern blofl eine Verstandesbeschriankung darstellen? Das Feld ist
jeder Deutung freigegeben. Man kann das UnbewuBlte auch als eine
Ausserung des Lebenstriebes iiberhaupt auffassen und die leben-
schaffende und -erhaltende Kraft in Beziehung zu Ber gsons Be-
griff des «élan vital,» oder sogar zu dem der «durée créatrice»
setzen. Eine andere Parallele wire der Schopenhauersche
Wille. Ich kenne Leute, welche die fremde Macht in der eigenen
Seele als etwas Gottliches empfinden, dies aus dem einfachen
Grunde, weil sie auf diesem Wege zum Verstindnis des religiosen
Erlebnisses gekommen sind.

Wenn ich vorhin vom Traume sprach, so wollte ich damit blo8
einen der niichsten und bekanntesten Ausgangspunkte innerer Er-

105



fahrung erwihnen. Uber den Traum hinaus gibt es aber noch man-
ches, das ich hier nicht erwdhnen kann. Die Erforschung der Tiefen
der Seele fordert eben Vieles zutage, von dem man sich an der Ober-
fliche hochstens traumen liBt. Kein Wunder daher, dafl bisweilen
auch die stirkste und urspriinglichste aller geistigen Funktionen,
nimlich die religiose, entdeckt wird! Sie ist es ja, die im modernen
Menschen mehr als die Sexualitit oder die soziale Anpassung ver-
schiittet ist. Darum kenne ich Leute, denen die innere Begegnung
mit der fremden Gewalt ein Erlebnis bedeutet, dem sie den Namen
«Gott» beilegen. Auch «Gott» in diesem Sinne ist eine Theoria,
eine Anschauung, ein Bild, das der menschliche Geist in seiner Be-
schrinktheit sich erschafft, um ein unausdenkbares, unaussprech-
bares Erlebnis auszudriicken. Das Erlebnis ist das einzig Reale, das
nicht Wegzudisputierende. Bilder aber kénnen beschmutzt und zer-
rissen werden.

Namen und Worte sind zwar armselige Hiillen, aber sie deuten
doch auf die Art des Erlebnisses. Wenn man den Teufel Neurose
nennt, so zeigt sich, da man dieses dimonische Erlebnis heutzutage
als Krankheit empfindet, was fiir unsere Zeit bezeichnend ist. Nennt
man’s Verdringung der Sexualitiit oder Geltungsdrang, so zeigt dies,
daB es sogar diese fundamentalen Triebe ernstlich stort. Nennt man
es Gott, so zeigt das, daBl man seine allumfassende, weltentiefe Be-
deutung bezeichnen mochte, weil man solches darin erlebt hat. Niich-
tern betrachtet ist letztere Bezeichnung mit Riicksicht auf den ganz
unerkennbaren Hintergrund die vorsichtigste und zugleich die be-
scheidenste, denn sie 1Bt dem Erlebnis den weitesten Spielraum und
zwingt es nirgends in ein Duodezformat von Begriffsschema. Es sei
denn, daB jemand auf die ausgefallene Idee kime, er wisse ganz
genau, was Gott sei.

Sie sehen, meine Damen und Herren, auch die psychologische
Forschung stBt an die Grenze des groflen Geheimnisses, wo wir die
Beschrinktheit allens Wissens eingestehen miissen.

Man hat mich einen «Suchenden» genannt; ich weil nicht, ob es
ein Kompliment war. Ich danke dem Schicksal, das mich gniadig da-
vor bewahrte, am 6den Strande einer verheerenden Endgiiltigkeit
mein Schiff auf den Sand zu setzen. Wer sucht, der findet, und wer
imm er sucht, der findet i m m e r. Darum bin ich froh, daB ich
noch nirgends Endgiiltigkeiten sehe, sondern vielmehr eine dunkle
Weite, voll von Geheimnis und Abenteuer.

106



	Über Psychologie

