
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 2

Artikel: Über Psychologie

Autor: Jung, C.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Psychologie
von C. G. Jung

Vortrag, gehalten im Zürcher Rathaus am 18. Dezember 1932, anläßlich der
Überreichung des Literaturpreises der Stadt Zürich

ie Tatsache, daß individuelles Bewußtsein Trennung und Feindschaft

bedeutet, hat die Menschheit unzählige Male inEinzelnen
sowohl wie im Ganzen erlebt. Und wie beim Individuum die Zeit
der Spaltung eine Zeit der Krankheit ist, so ist sie es auch im Leben

der Völker. Wir werden es kaum noch leugnen können, daß auch

unsere Gegenwart eine solche Zeit der Spaltung und Krankheit ist.
Die politischen und sozialen Zustände, die religiöse und philosophische

Zersplitterung, die moderne Kunst und die moderne Psychologie,

alle künden in dieser Hinsicht einerlei Meinung. Und ist es

irgendeinem, der auch nur mit einer Spur menschlichen
Verantwortungsgefühl begabt ist, irgendwie wohl dabei? Wenn wir ehrlich
sind, so müssen wir gestehen, daß es in dieser Gegenwartswelt keinem
mehr ganz behaglich ist; es wird sogar zunehmend unbehaglich.
Krisis ist auch ein ärztlicher Ausdruck, der stets einen gefährlichen
Krankheitsgipfel bezeichnet.

Der Keim der Spaltungskrankheit senkte sich mit der Bewußt-
werdung in die Seele der Menschheit, höchstes Gut und größtes
Übel zugleich. Es ist schwer, die Gegenwart, in der man unmittelbar
lebt, zu beurteilen. Greifen wir aber auf die geistige Krankheitsgeschichte

der Menschheit zurück, so begegnen wir frühern
Attacken, die wir besser überblicken können. Einer der schwersten
Fälle war die römische Weltkrankeit der ersten nachchristlichen
Jahrhunderte. Das Dissociationsphänomen zeigte sich in einer
beispiellosen Zerklüftung der politischen und sozialen Zustände, der
religiösen und philosophischen Überzeugungen, und in einem de-

plorablen Niedergang der Künste und Wissenschaften. Reduzieren
wir die damalige Menschheit auf einen einzelnen Menschen, so haben

wir eine in jeder Beziehung hochdifferenzierte Persönlichkeit vor
uns, die zunächst mit überlegener Selbstsicherheit sich ihrer
Umgebung bemächtigt hat, nun aber nach errungenem Erfolg sich in so

viele Einzelokkupationen und -interessen aufsplittert und darob ihre
eigene Herkunft und Tradition und sogar ihr eigenes Gedächtnis

(Fortsetzung und Schluß)

98



dermaßen vergißt, daß es ihr scheint, sie sei dies oder das und
dadurch in einen unheilvollen Konflikt mit sich seihst gerät. Der Konflikt

führt schließlich zu einem solchen Schwächezustand, daß die

früher beherrschte Umwelt verheerend einbricht und den

Zerstörungsprozeß vollendet.
Durch jahrzehntelange Beschäftigung mit dem Wesen der Seele

hat sich bei mir sowohl wie bei andern Forschern auf diesem

Gebiete, der Grundsatz herausgebildet, ein seelisches Phänomen
niemals nur von der einen Seite, sondern auch von der andern
anzusehen. Weitläufige Erfahrung zeigt nämlich, daß alle Dinge zum
mindesten zwei Seiten haben, bisweilen sogar noch einige mehr.

Disraelis Maxime, die unwichtigen Dinge als nicht so unwichtig,
und die wichtigen als nicht zu wichtig zu nehmen, ist eine andere

Formulierung derselben Wahrheit. Eine dritte Version wäre die von
mir aufgestellte Hypothese, daß jede seelische Erscheinung innerlich
durch ihr Gegenteil kompensiert sei — sprichwörtlich ausgedrückt:
«Les extrêmes se touchent» — oder: «Es ist kein Unglück so groß,
daß nicht ein Glück dabei wäre».

So ist auch die Spaltungskrankheit einer Welt zugleich ein
Gesundungsprozeß oder besser noch der Höhepunkt einer Schwangerschaft,

der Geburtswehen bedeutet. Eine Zeit der Zerspaltung wie
die des Imperium Romanum ist zugleich eine Epoche der Geburt.
Nicht sinnloser Weise datieren wir unsere Aera vom Zeitalter des

Augustus Cäsar, denn in seine Epoche fällt die Geburt jener
symbolischen Gestalt des Christus, welcher von den alten Christen als

Fisch, nämlich als Herr des eben begonnenen Weltmonates der
Fische angerufen wurde und zum führenden Geist eines zweitausendjährigen

Zeitalters emporstieg. Sozusagen dem Meere entstieg er
wie der sagenhafte Weisheitslehrer der Babylonier, Oannes, als die

Urmacht emporschwoll und eine Weltzeit zum Bersten brachte. Er

sagte zwar: «Ich bin nicht gekommen, Euch den Frieden zu bringen,
sondern das Schwert.» Aber was Spaltung bringt, erzeugt Verbundenheit,

deshalb war seine Lehre die der allverbindenden Liebe.

Wir sind durch unsere Entfernung in der Zeit in der vorteilhaften

Lage, dieses historische Bild in aller Klarheit zu sehen. Hätten wir
aber in jenen Tagen gelebt, als es entstand, so hätten wir vermutlich

zu denen gehört, die es übersehen haben. Damals war das Evayyshov

die frohe Botschaft, nur Wenigen und Unbekannten bewußt, die

Oberfläche der Welt war von Politik, Wirtschaftsfragen und Sport

99



erfüllt, die religiöse und philosophische Sphäre mühte sich um die

Assimilation der Geistesschätze, die aus dem ehen eroberten nahen

Osten in die römische Welt einströmten. Wenige achteten des

Senfkornes, das zum großen Baume werden sollte.

Die klassische chinesische Philosophie kennt zwei gegensätzliche

Weltprinzipien, das helle Yang und das dunkle Yin. Von diesen sagt

sie, daß immer, wenn das eine Prinzip den Höhepunkt seiner Macht

erreiche, das Gegenprinzip in ihm wie ein Keim erwache. Dies ist
wiederum eine besonders anschauliche Formulierung des psychologischen

Grundsatzes der Kompensation durch das innere Gegenteil.
Wenn eine Kultur ihren Höhepunkt erreicht, tritt früher oder später

die Epoche der Zerspaltung ein. Die anscheinend sinn- und

hoffnungslose Auflösung in unzusammenhängendes, richtungsloses Vielerlei,

das einen mit Ekel und Verzweiflung füllen könnte, enthält aber

in seinem dunkeln Innern den Keim eines neuen Lichtes.
Kehren wir auf einen Augenblick zurück zu unserm vorigen

Versuch, aus dem Ganzen der antiken Zerfallszeit einen einzelnen
Menschen zu konstruieren. Ich versuchte Ihnen zu zeigen, wie er
psychologisch zerfällt, wie er in fataler Schwächeanwandlung die
Herrschaft über die Umweltsbedingungen verliert und schließlich der
Zerstörung zum Opfer fällt. Nehmen Sie an, dieser Mann komme zu
mir in die Sprechstunde. Ich würde folgende Diagnose stellen: «Sie

leiden an Überanstrengung infolge Vielgeschäftigkeit und maßloser
Extraversion. In der Massenhaftigkeit und Kompliziertheit Ihrer
geschäftlichen, persönlichen und menschlichen Verpflichtungen haben
Sie den Kopf verloren. Sie sind eine Art von Ivar Kreuger, der ein
charakteristischer Vertreter modern-europäischen Geistes ist. Sie

müssen einsehen, Verehrtester, daß Sie richtig auf den Hund
gekommen sind.»

Letztere Einsicht ist praktisch besonders wichtig, denn die

Patienten haben sowieso die Neigung, in verderblichster Weise mit den

alten Methoden, die sich schon hinlänglich als untauglich erwiesen

haben, weiterzuwursteln und damit ihre Lage nur zu verschlimmern.

Zuwarten nützt nichts. Darum erhebt sich unmittelbar die Frage:
«Was tun?»

Unser Patient ist ein intelligenter Mensch, er hat alle Tränklein
der Medizin, die guten und die bösen, alle Diäten und alle

Ratschläge aller klugen Leute schon versucht, deshalb müssen wir mit
ihm verfahren, wie Till Eulenspiegel, der immer lachte, wenns berg-

100



auf ging, und weinte, wenn's bergab ging, ganz im Gegensatz zum
sogenannten gesunden Menschenverstand. In seinem Narrenkleid
steckt aber bekanntlich ein Weiser, der beim Bergaufgehen sich

auf den kommenden Abstieg freut. — Weisheit und Narrheit liegen
ja so freundlich-gefährlich beisammen! —

Wir müssen unsern Patienten dorthin richten, wo das Eine,
Allverbindende in ihm entsteht, wo jene schöpferische Geburt
stattfindet, welche «die Mutter bricht» und in tiefstem Sinne Ursache

aller Oberflächenzerspaltung ist. Nicht eine Kultur zerfällt,
sondern sie gebiert. Es hätte in jenen ersten Jahrzehnten

unserer Zeitrechnung ein Einsichtiger inmitten der politisierenden,
spekulierenden, cäsarenwahnsinnigen und zirkustrunkenen
römischen Weltstadt mit unerschütterlicher Sicherheit ausrufen können:
«Schon ist der eine Keim einer kommenden Weltzeit im Dunkeln
hinter all dieser ziellosen, Verwirrung geboren, der Same jenes

Baumes, der mit einer Überzeugung, einer Kultur und einer
Sprache die Völker von der westlichsten Thüle bis nach Polen und

vom nördlichen Bergen bis nach Sizilien überschatten wird. Denn
das ist psychologisches Gesetz.

Mein Patient wird mir, aller Voraussicht nach, kein Wort davon

glauben. Zum mindesten will er's selber erfahren haben. Und damit
beginnen die Schwierigkeiten, denn das Kompensierende, das Neue
und Andere beginnt immer und ausgerechnet dort, wo er's am

wenigsten vermuten würde, wo es auch objektiv am aller
unplausibelsten ist. Nehmen wir nun an, daß unser Patient kein bloß
konstruiertes Extrakt einer ganzen Kultur, sondern ein leibhaftiger
Mensch unserer Tage sei, welchem das Unglück zugestoßen ist, ein
besonders typischer Vertreter moderner europäischer Kultur zu
sein, so werden wir finden, daß unsere Kompensationstheorie ihm
so gut wie nichts sagt. Er leidet vor allem am Alles-schon-besser-

wissen, und es gibt schlechterdings nichts, das nicht irgendwie schon

richtig klassifiziert wäre, und was seine Seele anbetrifft, so ist sie

wesentlich seine eigene Erfindung, seine eigene Willkür und

gehorcht ausschließlich seiner Vernunft, und wo sie es dennnoch

nicht tut, nämlich wo er psychische Symptome, wie Angstzustände,
Zwangsvorstellungen und dergleichen hat, da handelt es sich um
klinisch feststellbare Krankheiten mit durchaus plausibeln,
wissenschaftlichen Namen. Seelisches als nicht weiter zu reduzierendes

Urerlebnis kennt er überhaupt nicht und weiß nicht, wovon ich

101



rede, raeint aber, er verstünde es ganz richtig und schreibt sogar
Artikel und Bücher darüber, in denen er über «Psychologismus»
jammert.

Diesem Geisteszustand, der hinter dicksten Mauern von Büchern,
Zeitungen, Meinungen, Institutionen und Berufen verschanzt ist,
kann niemand unmittelbar beikommen — am allerwenigsten jener
eine Keim des Neuen und Allverbindenden, denn er ist klein, so klein
und lächerlich, daß er vor Bescheidenheit lieber gleich den Geist

aufgäbe. Und wohin müssen wir unsern Patienten führen, um ihm

wenigstens einen Schimmer einer Ahnung von etwas Anderm, das

seine ihm nur zu bekannte Allerwelts-Welt aufwiegen könnte, zu

geben? Wir müssen ihn, auf weiten Umwegen bisweilen, an eine

dunkle, lächerlich unansehnliche, ganz belanglose und ungültige
Stelle seiner Seele führen, auf einem längst erledigten Weg zur längst
erkannten Illusion, von der alle Welt weiß, daß sie nichts ist als

Jene Stelle heißt der Traum, dieses flüchtig hinschwebende,
groteske Gebild der Nacht, und der Weg heißt: DasVerstehen
derTräume.

Mit faustischer Empörung ruft mein Patient aus:

Mir widersteht das tolle Zauberwesen!
Versprichst Du mir, ich soll genesen
In diesem Wust von Raserei?
Verlang ich Rat von einem alten Weibe?
Weh mir, wenn Du nichts Bess'res weißt!

«Haben Sie nicht das und jenes probiert? Haben Sie nicht übrigens
selber festgestellt, daß alle Ihre Versuche Sie im Kreise herum wieder

in den Wirrwarr Ihrer Gegenwart geführt haben?» So werde ich
ihn fragen. «Also woher werden Sie jenen Gesichtspunkt beziehen,

wenn er in Ihrer Welt nirgends angetroffen werden kann?»

Hier murmelt Mephistopheles beifällig: «So muß denn doch die
Hexe dran,» womit er in seiner ihm eigenen teuflischen Art das alte

«heilig-öffentlich' Geheimnis», daß der Traum inneres Gesicht sei,
verdreht. Der Traum ist die kleine verborgene Türe im Innersten
und Intimsten der Seele, welche sich in jene kosmische Urnacht
öffnet, die Seele war, als es noch längst kein Ichbewußtsein gab, und
welche Seele sein wird weit über das hinaus, was ein Ichbewußtsein
je wird erreichen können. Denn alles Ichbewußtsein ist vereinzelt,

102



erkennt Einzelnes, indem es trennt und unterscheidet, und gesehen

wird nur, was sich auf dieses Ich beziehen kann. Das Ichbewußtsein
besteht aus lauter Einschränkungen, auch wenn es an die fernsten
Sternnebel reicht. Alles Bewußtsein trennt; im Traume aber treten
wir in den tieferen, allgemeineren, wahreren, ewigeren Menschen

ein, der noch im Dämmer der anfänglichen Nacht steht, wo e r noch
das Ganze, und das Ganze in ihm war, in der unterschiedslosen, aller

Ichhaftigkeit baren Natur. Aus dieser allverbindenden Tiefe stammt
der Traum und sei er noch so kindisch, noch so grotesk, noch so

unmoralisch. Er ist von einer blumenhaften Unbefangenheit und

Wahrhaftigkeit, die unsere autobiographische Lügenhaftigkeit
erröten macht. Kein Wunder daher, daß in allen älteren Kulturen der

eindrucksvolle Traum als eine Botschaft der Götter galt! Es war

unserem Rationalismus vorbehalten, den Traum aus «Tagesresten»,
das heißt aus Brocken zu erklären, welche von der reichbesetzten

Tafel unseres Bewußtseins in die Unterwelt hinunterfielen. Wie

wenn diese dunkle Tiefe nichts anderes als ein leerer Sack wäre, in
dem nie mehr ist, als von oben hineingefallen ist. Warum vergißt
man stets, daß es nichts Gewaltiges und Schönes im weiten Bereich
menschlicher Kultur gibt, das nicht ursprünglich dem glücklichen
Einfall entstammt? Was würde aus der Menschheit, wenn niemand
mehr Einfälle hätte? Weit eher wahrlich ist das Bewußtsein jener
Sack, in dem nie mehr drin ist, als was ihm eingefallen ist. Wir
ermessen nie mehr, wie sehr wir von Einfällen abhängen, als wenn
uns peinlicherweise nichts einfallen will. Der Traum ist nichts
anderes als ein Einfall jener allverbindenden dunkeln Seele. Was wäre
darum natürlicher, wenn wir uns in die endlosen Einzelheiten und

Vereinzelungen der Weltoberfläche verirrt haben, als daß wir beim
Traume anklopften, um bei ihm jene Gesichtspunkte zu erfragen,
welche uns den Grundtatsachen des Menschseins wieder näher rücken
könnten? Aber da stoßen wir an die hartnäckigsten Vorurteile:
«Träume sind Schäume», keine Realitäten, sie lügen, es sind bloße

Wunscherfüllungen; lauter Ausflüchte, um den Traum nicht ernst
nehmen zu müssen, denn das wäre unbequem. Die geistige Hybris
des Bewußtseins liebt eben die Vereinzelung trotz aller
Unzuträglichkeiten, darum ist man abgeneigt, derWahrheit des Traumes
Wirklichkeit zuzugestehen. Es gibt Heilige, die sehr wüste Träume haben.

Wie stünde es mit ihrer Heiligkeit, die sie so weit über den

Menschenpöbel emporhebt, wenn der Inhalt des Traumes eine wahre

103



Wirklichkeit wäre? Aber eben gerade die unangenehmsten Träume
könnten uns am meisten der blutsverwandten Menschheit annähern
und aufs Wirksamste den Hochmut der Instinktlosigkeit dämpfen.
Wenn auch eine ganze Welt aus den Fugen geht, kann doch jene
Allverbundenheit der dunkeln Seele nie in Stücke brechen. Und je
weiter und zahlreicher die Spaltungen der Oberfläche werden, desto

mehr wächst in der Tiefe die Kraft des Einen.

Allerdings ist Niemand, der es nicht erfahren hat, davon

überzeugt, daß es außerhalb des Bewußtseins noch irgend eine selbständige

seelische Tätigkeit im Menschen geben könnte, ganz besonders

nicht eine Tätigkeit, welche nicht nur in mir, sondern zugleich in
allen stattfindet. Aber wenn man die Psychologie der modernen
Kunst mit den Ergebnissen der Psychologie und diese wiederum mit
der Mythologie und Philosophie anderer Völker vergleicht, so findet
man unwiderlegliche Beweise für die Existenz dieses kollektiven,
unbewußten Faktors.

Unser Patient ist sich aber dermaßen daran gewöhnt, seine Seele

nur als eine Willkürlichkeit zu betrachten und zu handhaben, daß er
mir entgegnen wird, er hätte es noch nie gesehen, daß seinen
seelischen Vorgängen irgendwelche Objektivität innewohne. Sie seien im
Gegenteil das Allersubjektivste, was man sich denken könne. Darauf
antworte ich ihm: «Dann können Sie ja Ihre Angstzustände und
Zwangsvorstellungen sofort verschwinden lassen. Sie müssen nur das

Zauberwort sprechen.»
Natürlich hat er in seiner modernen Naivität gar nicht gemerkt,

daß er von seinen krankhaften Zuständen so besessen ist wie irgend
ein Besessener des schwärzesten Mittelalters. Der Unterschied ist
gleichgültig, damals nannte man's Teufel, heute nennts man's
Neurose. Die Sache ist dieselbe; es ist dieselbe uralte Erfahrung: Ein
objektives Psychisches, ein Fremdes nicht zu Bewältigendes steht
unverrückbar mitten in unserer Willkürherrschaft drin. Es geht uns

damit wie dem Proktophantasmisten im Faust:

Ihr seid noch immer da! Nein, das ist unerhört.
Verschwindet doch! Wir haben ja aufgeklärt!
Das Teufelspack, es fragt nach keiner Regel.
Wir sind so klug, und dennoch spuckts in Tegel.

Kann sich unser Patient dieser Logik unterwerfen, so ist damit
vieles gewonnen. Der Weg zum Erlebnis der Seele ist frei. Aber er

104



ist zunächst ungangbar, denn schon lauert ein anderes Vorurteil:
Zugegeben, man erfahre eine seelische Macht, die sich unserer Willkür

entzieht, ein sogenanntes Objektiv-Psychisches: das ist aber doch

nichts anderes als eben bloß Psychologisches, das heißt menschlich

Unzulängliches, Unzuverläßiges, Verworrenes.
Es ist unglaublich, wie sich die Menschen in Wörtern fangen

können. Immer meinen sie, mit einem Namen sei auch eine Sache

gesetzt, wie wenn man dem Teufel einen seriösen Tort angetan hätte,
daß man ihn jetzt Neurose nennt! Diese rührende Kindlichkeit ist

auch noch ein Überbleibsel von Anno dazumal, als man nämlich

noch mit Zauberworten operierte. Das was hinter Teufel oder Neurose

steckt kümmert sich sicher nicht darum, wie man's nennt. Wir
wissen ja gar nicht, was Psyche ist. Wir nennen das Unbewußte

bloß darum so, weil uns unbewußt ist, was es ist. Wir wissen es so

wenig, wie der Physiker, was Stoff ist. Er hat bloß Theorien
darüber, das heißt Anschauungen, Bilder mit einem Wort. Eine Zeitlang

nimmt man an, daß sie passen, dann stürzt mit einer neuen
Entdeckung die ganze Anschauung wieder um. Kränkt das etwa den

Stoff? Oder ist dadurch die Wirklichkeit des Stoffes irgendwie
gemindert?

Wir wissen schlechterdings nicht, was uns in diesem fremdartigen
Störungsfaktor, den wir wissenschaftlich als das Unbewußte
oder das Objektiv-Psychische bezeichnen, entgegentritt.
Man hat es mit einem Anschein von Berechtigung als Sexualinstinkt
oder als Geltungstrieb gekennzeichnet. Damit reicht man aber an
die eigentliche Bedeutung der Sache nicht heran. Denn was steckt
hinter diesen Trieben, die doch gewiß nicht das Ende der Welt,
sondern bloß eine Verstandesbeschränkung darstellen? Das Feld ist
jeder Deutung freigegeben. Man kann das Unbewußte auch als eine

Äusserung des Lebenstriebes überhaupt auffassen und die
lebenschaffende und -erhaltende Kraft in Beziehung zuBergsons
Begriff des «élan vital,» oder sogar zu dem der «durée créatrice»
setzen. Eine andere Parallele wäre der Schopenhauersche
Wille. Ich kenne Leute, welche die fremde Macht in der eigenen
Seele als etwas Göttliches empfinden, dies aus dem einfachen

Grunde, weil sie auf diesem Wege zum Verständnis des religiösen
Erlebnisses gekommen sind.

Wenn ich vorhin vom Traume sprach, so wollte ich damit bloß

einen der nächsten und bekanntesten Ausgangspunkte innerer Er-

105



fahrung erwähnen. Über den Traum hinaus gibt es aber noch manches,

das ich hier nicht erwähnen kann. Die Erforschung der Tiefen
der Seele fördert eben Vieles zutage, von dem man sich an der
Oberfläche höchstens träumen läßt. Kein Wunder daher, daß bisweilen
auch die stärkste und ursprünglichste aller geistigen Funktionen,
nämlich die religiöse, entdeckt wird! Sie ist es ja, die im modernen
Menschen mehr als die Sexualität oder die soziale Anpassung
verschüttet ist. Darum kenne ich Leute, denen die innere Begegnung
mit der fremden Gewalt ein Erlebnis bedeutet, dem sie den Namen
«Gott» beilegen. Auch «Gott» in diesem Sinne ist eine T h e o r i a

eine Anschauung, ein Bild, das der menschliche Geist in seiner
Beschränktheit sich erschafft, um ein unausdenkbares, unaussprechbares

Erlebnis auszudrücken. Das Erlebnis ist das einzig Reale, das

nicht Wegzudisputierende. Bilder aber können beschmutzt und
zerrissen werden.

Namen und Worte sind zwar armselige Hüllen, aber sie deuten
doch auf die Art des Erlebnisses. Wenn man den Teufel Neurose
nennt, so zeigt sich, daß man dieses dämonische Erlebnis heutzutage
als Krankheit empfindet, was für unsere Zeit bezeichnend ist. Nennt
man's Verdrängung der Sexualität oder Geltungsdrang, so zeigt dies,
daß es sogar diese fundamentalen Triebe ernstlich stört. Nennt man
es Gott, so zeigt das, daß man seine allumfassende, weltentiefe
Bedeutung bezeichnen möchte, weil man solches darin erlebt hat. Nüchtern

betrachtet ist letztere Bezeichnung mit Rücksicht auf den ganz
unerkennbaren Hintergrund die vorsichtigste und zugleich die
bescheidenste, denn sie läßt dem Erlebnis den weitesten Spielraum und
zwängt es nirgends in ein Duodezformat von Begriffsschema. Es sei

denn, daß jemand auf die ausgefallene Idee käme, er wisse ganz
genau, was Gott sei.

Sie sehen, meine Damen und Herren, auch die psychologische
Forschung stößt an die Grenze des großen Geheimnisses, wo wir die
Beschränktheit aliens Wissens eingestehen müssen.

Man hat mich einen «Suchenden» genannt; ich weiß nicht, ob es

ein Kompliment war. Ich danke dem Schicksal, das mich gnädig
davor bewahrte, am öden Strande einer verheerenden Endgültigkeit
mein Schiff auf den Sand zu setzen. Wer sucht, der findet, und wer
immer sucht, der findet immer. Darum bin ich froh, daß ich
noch nirgends Endgültigkeiten sehe, sondern vielmehr eine dunkle

Weite, voll von Geheimnis und Abenteuer.

106


	Über Psychologie

