
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 1

Artikel: Überalterung der Jugend

Autor: Howald, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nie bezahlt, sondern der Handwerker. Chodowiecki der Künstler,
den wir bewundern, äße schmale Bissen, aber Chodowiecki der
Handwerker, der die elendesten Sudeleien mit seinen Kupfern illuminiert,
wird bezahlt. Wähnen Sie ja nicht, Peter habe die Geduld und das

Ausharren zum Künstler, jetzt, da er in den Wald soll, will er zeichnen,

er würde eine Begier nach dem Holz haben, wenn er an die
Staffelei sollte.»

Peter wurde nicht der von Lindau heraufbeschworne Halbgott.
Er wurde auch nicht Künstler. Er starb, um 1793 und unbekannten
Orts, als weimarischer Jäger. Ein seltsamer Mißklang hat ihn
überdauert. Bei den verschlungenen Schicksalen Peters ist es ohne
weiteres verständlich, daß die Fama sich seiner bemächtigte: sie stempelte

ihn zum unehelichen Sohne Goethes. Ein Sohn Peters wurde
das vielleicht gutgläubige, vielleicht berechnende Opfer dieser
hämischen Legende. Eines Tags im Jahre 1818 erhielt der Dichter ein
demütiges Schreiben geheimnisvollsten Inhalts. So viel seiner Familie
erwiesene Teilnahme, schrieb darin der Seifensieder Carl Heinrich
Wilhelm im Baumgarten, deute wohl auf nähere Beziehung, am
ehesten auf jene Art von Blutsverwandtschaft, die man vor der Welt
diskret zu behandeln pflege; sollte der Geheimrat sich indes zu
weiterem Vertrauen entschließen können, so würde dies an keinen
Unwürdigen verschwendet sein: «Ich bin Bürger, Untertan und Mann
und weiß zu schweigen». Es ist unwahrscheinlich, daß Goethe
geantwortet hat — Nachricht darüber ist uns nicht erhalten.

Überalterung der «Jugend
von Ernst Howald

In den furchtbaren Jahren nach dem großen Krieg verdichtete
sich in den intellektuellen Kreisen aller Länder das europäische

Malaise zur Feststellung einer Krisis der Wissenschaft, spezieller
ausgedrückt, einer Krisis der Universität. Man war sich dabei klar,
damit nichts Nebensächliches in Frage zu stellen, sondern eben das,

was man vorher als den charakteristischen Besitz Europas, als

seinen eigentümlichsten Kulturausdruck gewertet hatte, als das

unterscheidende Merkmal gegenüber den andern Kulturkreisen der

34



Welt. Wenn nun auch dieser Notschrei, seitdem man sich wieder
in den Ruinen häuslich eingerichtet hat, fast ganz verstummt ist, so

bedeutet dies keineswegs eine Rückkehr zum früheren Optimismus:
Ob die Wissenschaft für Europa ein Glück oder ein Verhängnis sei,
läßt man unentschieden; hingegen beugt man sich vor der Erkenntnis,

daß sie Europas Schicksal ist. Es ist sein griechisches Erbe, das

nachträglich auszuschlagen kein Volk und keine Zeit imstande ist,
nachdem man es einmal angenommen hat.

Unter den speziellen Vorwürfen, die damals gegen die Wissenschaft

und ihren sichtbaren Ausdruck, die Hochschulen, erhoben

wurden, figurierte besonders die Empörung über die immer
zunehmende Spezialisierung. Man mag sie bedauern, aber sie gehört
zum Wesen der Wissenschaft. Denn das Fortschreiten ist ihr eigen;

mag sie auch, wie man behauptet, Sprünge machen, so gehen diese

Sprünge doch immer vorwärts. Vor dieser Tatsache müssen sogar
Universalgehirne wie die des Aristoteles und des Leonardo kapitulieren.

Dieser Prozeß hört nie auf, unaufhaltsam geht er weiter.
Gedrungenermaßen haben sich ihm die wissenschaftlichen Institutionen

anzupassen. Auch das Spezialistentum ist europäisches Schicksal.

Wollte man aus irgendwelchen weltanschaulichen Wunschvorstellungen

heraus darauf verzichten und eine künstliche Ganzheit
vortäuschen, so würden doch die Technik und alle andern
angewandten Wissenschaften niemals an dieser Marotte teilnehmen
können.

Diese schicksalshafte und unausweichliche Spezialisierung wird
sinnfällig nicht nur in der Schaffung von immer differenzierteren
Lehrstühlen und Lehrinstituten an den Hochschulen, sondern auch

darin, daß der Weg immer länger wird, den der Adepte irgendeiner
Wissenschaft durchlaufen muß, bis er im Resitze der Kenntnisse
und Erfahrungen ist, die ihn befähigen, eine Disziplin selbständig,
sei es nun theoretisch oder praktisch, bearbeiten zu können. Bei
den freieren Studiengebieten rückt der einzelne Student von sich

aus den Abschluß seines Studiums so weit hinaus, daß fast eine

Verdoppelung der geforderten Minimalzeit eintritt; in den kursmäs-
sig organisierten Fächern, also denen der technischen Hochschulen
und der Medizin, tritt bald an dieses bald an jenes die unabweisbare

Nötigung heran, ein weiteres Semester zuzusetzen. Dies geschieht,
obgleich der Beteiligte seine Hand höchst ungern dazu bietet,
denn ein jeder muß es sich und den andern zugeben, daß es un-

35



natürlich ist, normale Menschen bis gegen das dreißigste Altersjahr
in rein rezeptiver Beschäftigung festzuhalten. Dies um so mehr, als

man sich doch darüber einig sein kann, daß das dritte Dezennium des

Lebens die gesteigertste Aktivität der menschlichen Lebenshaltung
repräsentiert. An die Nebenfolgen dieser verspäteten Verselbständigung

des Mannes, die Unmöglichkeit, eine Familie zu gründen und
was sonst alles die «Not» des Studierenden ausmacht, soll nur
erinnert werden.

Wenn sich solche Hindernisse den natürlichen Tendenzen der
sich stets verfeinernden wissenschaftlichen Ausbildung in den Weg
stellen, so wird man verständlicherweise es wagen, den Blick einmal
auf das Alter des Eintrittes der Studenten in die Hochschulen zu
werfen. Überall in Europa (wobei ich England nicht sicher dazuzu-
ziehen wage, da mir dessen Schulverhältnisse zu wenig durchsichtig
sind) ist, mit singulären Ausnahmen, das achtzehnte Altersjahr das

Minimaleintrittsalter; an den meisten Orten wird es aber überschritten.

Dabei sind die romanischen Länder etwas laxer in der Möglichkeit,

Klassen der höheren Schulen zu überspringen. Trotzdem geht
man doch wohl kaum irre, wenn man das neunzehnte Lebensjahr als

den Durchschnitt betrachtet. In Zürich zum Beispiel besteht bei
normalem Aufstieg zur Hochschule keine Möglichkeit, selbst hei
günstigstem Geburtsdatum, zu den sechs Kleinkindjahren weniger
als 12V2 Schuljahre hinzuzufügen; der Eintritt in die Hochschulen
erfolgt also mit ± 19 Jahren.

Die Institution, die einen frühern Abgang an die Universität
kategorisch verhindert, ist die sogenannte höhere Schule, die
Mittelschule, wie wir sie in der Schweiz nennen, also das Gymnasium und
seine Parallelanstalten. Fast überall sind es diese Schulen, die durch
den Zwang der festgelegten Abfolge von bestimmten Jahreskursen
das Tempo des Anstieges bestimmen, während an den meisten
Hochschulen sehr laxe Bestimmungen über das Eintrittsalter bestehen.
Diese höhern Schulen sind nun zwar mancherlei Kritik ausgesetzt
worden, aber seltsamerweise sind ihnen die menschlichen Lebensjahre,

auf die sie Anspruch erheben, die köstlichen Jünglingsjahre,
meines Wissens nie streitig gemacht worden.

Auf den ersten Blick möchte man vielleicht meinen, daß es die
Rücksicht auf die geistige Reife wäre, die zu dieser späten Grenze
zwischen höherer und hoher Schule nötigte. Sicherlich beruht diese

Meinung auf einem Irrtum. Wenn man überhaupt einmal im Leben

36



von einer allgemein fixierbaren Reiferwerdung oder, sagen wir
vorsichtiger, Anderswerdung des Geistes sprechen kann, so gilt dies in
bezug auf die Pubertät. Spätestens vom siebzehnten Jahr an hat der
junge Mann den Willen zu selbständiger Arbeit, wobei selbständig
nicht im Sinn von produktiver Arbeit gemeint ist, sondern als eine

Tätigkeit, die unter eigne Verantwortung gestellt wird und nicht
der steten Führung durch Lehrer noch der Anlehnung an ein Kollek-
tivum bedarf, wie es eine Schulklasse ist. Deshalb sehnte man sich

zur Zeit, wo ich in diese Schule ging, mit aller Macht darnach, sie

endlich verlassen zu dürfen, trotzdem wir das, was sie uns bot,
durchaus zu schätzen wußten. In irgendeinem dunkeln Drange
fühlen wir, daß es nicht die uns zukommende Speise sei; wir glaubten,

man reiche uns Steine, vielleicht Edelsteine, aber nicht Brot.
Heutzutage scheint, wenn ich nicht durch zufällige Aussagen
getäuscht worden bin, eher ein gewisser behaglicher Verzicht, ein
lässiges Geniessen der durch das Aufgehen in eine Kollektivpersönlichkeit,

eben die Klasse, erzielten Verantwortungslosigkeit vorzu-
herrschen. Falls dies stimmen sollte, müßte uns diese Erscheinung
freilich recht bedenklich vorkommen, da in dieser Richtung
gestimmte Menschen nicht nur spät, sondern in hohem Maße schon
verdorben an ihre beruflich-wissenschaftliche Ausbildung herantreten

werden. Gerade bei den infolge Massenandranges ausgesprochen

schulmäßig geführten Disziplinen, wie denen der
Ingenieurwissenschaft und der Medizin, kann eine solche schon von früher her
mitgebrachte Mentalität verhängnisvolle Folgen haben, indem der
so disponierte junge Mann überhaupt nie die Kraft zu eigener Arbeit
findet.

Auch wird man nicht im Ernst die Behauptung aufstellen dürfen,
daß der normale überhaupt für einen geistigen Beruf in Frage
kommende Mensch erst nach dem neunzehnten Lebensjahr intellektuell

zur Beschäftigung mit der Wissenschaft fähig sei. Dabei muß
mit Bewußtsein der Gedanke an die von den obern Klassen der
höheren Schulen vermittelte augedehntere Vorbildung in Sprachen,
Mathematik oder den Naturwissenschaften ausgeschaltet werden;
denn die Hochschule könnte entsprechend ihrer Spezialisierung und

entsprechend dem beim Studenten einsetzenden gesteigerten
Verantwortlichkeitsgefühl diese Lücke in einem Zehntel der Zeit ausfüllen.
Vielmehr soll ganz prinzipiell versichert werden, daß nach unserer
Erfahrung und Überzeugung der Siebzehnjährige völlig universitäts-

37



reif ist, das heißt reif zu jenen tastenden Bekanntschaftsversuchen
mit der Wissenschaft, wie sie charakteristisch sind für die ersten
Studiensemester, in welchem Lebensalter immer man mit ihnen

beginne.
Nicht immer ist man so spät an die Universität gekommen. Bis

zum Beginn des 19. Jahrhunderts war das siebzehnte Altersjahr das

normale Eintrittsjahr; freilich war damals überhaupt die Grenze
zwischen Gymnasium und Hochschule fliessender. Die Lateinschule

war ja Yorbreitung für die Hochschule und wollte nichts anderes

sein; viele Gymnasien in Städten ohne Universitäten hatten in ihren
obern Klassen Hochschulcharakter. Anderseits war auch die
Humanistenfakultät eine Art Vorbereitungsschule für die übrigen Fakultäten;

sie trug also gleichsam Mittelschulcharakter an sich. Das
änderte sich erst durch die Schaffung des humanistischen Gymnasiums.
Mit dieser Schule, die ihre Geburtsstätte im Deutschland des
ausgehenden 18. Jahrhunderts hat, von wo aus sie sich rasch nach allen
Seiten und Ländern verbreitete, so daß sie Keimzelle und Vorbild
aller höhern Schulen wurde, hörte der freie Zustand von früher auf.
Scharf wurde jetzt zwischen höherer Schule und Hochschule der
Trennungsstrich gezogen; von nun an war es in zunehmendem Maße
die erstere, die bestimmte, wer hochschulreif sei, welche Feststellung

früher ganz der Willkür der Universitäten anheimgegeben war.
Diese Sicherheit des Auftretens und die gewaltigen Erfolge, die

das humanistische Gymnasium im Laufe der ersten Dezennien des

19. Jahrhunderts errang, rühren gerade davon her, daß es sich nicht
mehr als ancilla universitatis fühlte und fühlen mußte; es war
nicht mehr nur Vorbereitung auf die Universität; es wollte etwas
Anderes als die frühere Lateinschule, die ihren ganzen Ehrgeiz
eigentlich nur darein setzte, die Gelehrtensprache zu vermitteln, die
die Voraussetzung aller Wissenschaften war. Es war jetzt ein
Organismus für sich; es hatte, und das ist das Neue, ein pädagogisches
Ziel. Das humanistische Gymnasium wollte eine Erziehungsanstalt
sein, allerdings speziell von solchen Menschen, die sich nachher
geistigen Beschäftigungen zuwenden sollten. Der Erziehungsgedanke

war der humanistische. Es sollte demnach das «Menschliche», das

Humane zur höchstmöglichen Entwicklung gebracht werden; aber

dieses Ziel suchte es nicht auf direktem Wege, sondern es schob

dazwischen als Paradigma des Humanen die Antike; denn «die alte

Welt charakterisiert sich durch reale Darstellung der Menschheit in

38



allen Elementen ihres Wesens durch plastische Verkörperung ihres
Geistes» (Friedrich Ast). Die Vermittler dieser Erziehung sollten
dementsprechend Lehrer sein, die die größte Vertrautheit mit dem

Altertum hätten, also vorzügliche Philologen. Die Persönlichkeitswirkung

auf die zu erziehende Jugend sollte nicht eine rein menschliche,

sondern eine philologisch-wissenschaftliche sein, denn da nach
der Erziehungseinsicht dieser Zeit «der Mensch alles, was er vermag,
auf den Menschen nur durch seine Persönlichkeit wirkt» (Goethe),
so sollten philologische Gelehrtenpersönlichkeiten als der vollkommene

Ausdruck geistig hochstehenden Menschentums in ihren Schülern

eine für den Staatsmann, den Geschäftsmann, wie den Gelehrten
gleich notwendige Geistigkeit erzeugen. Darum suchen die Führer
dieses Neuhumanismus, Wolf in Norddeutschland, Thiersch in
Süddeutschland, Victor Cousin in Frankreich und ihre zahllosen Schüler
in ihren neugegründeten pädagogisch - philogogischen Seminarien

— diesen Namen trug das klassisch-philologische Seminar an der
Universität Zürich noch bis vor wenigen Jahren — solche Lehrer
heranzuziehen. Pädagoge und Philologe waren in diesen Kreisen
identische Begriffe, ja Humanist und Pädagoge, da der Philologe
nur eine Spezialart des Humanisten war. Diese Ideen sind
Nachklänge platonischer Anschauungen, wie überhaupt die lehrhafte
Seite des Humanismus letzten Endes auf Piaton zurückgeht. Nur
stellte die humanistische Pädagogik, wie schon gesagt, an die Stelle
des menschlichen Erzieherwillens Piatons den im Medium der Antike
verkörperten, an Stelle freier menschlicher Entwicklung die
Vertiefung in das Altertum, die alte Literatur, die alten Sprachen. Aber
selbst in diesen Surrogaten war noch die gewaltige Kraft des größten
Pädagogen, den es bisher gegeben hatte, lebendig, des Mannes, der
so sehr Pädagoge war, daß er die ganze Welt in eine Erziehungsanstalt

verwandeln wollte.
Nun war Piatons Erziehungsgedanke einzig und allein auf den

Epheben zugeschnitten; ihm allein war der gewaltige
Persönlichkeitseinfluß zugedacht, der den mystischen Hintergrund der
platonischen Paideia bildet. Zwischen dem Sechzehn- bis Achtzehnjährigen
und seinem Erzieher war jener Eros lebendig, der die Voraussetzung
jeden geistigen Kontakts nach Piaton ist. Wenn das humanistische
Gymnasium auch von jenem Eros nur einen matten Abglanz zeigte,
so richtete es sich doch an das gleiche Alter. Wenn es hartnäckig
seine Leute festhielt und sie nicht mehr gleich nach der Pubertät an

39



die Hochschule entließ, so war auch darin Piatons Geist lebendig. Es

ist platonisches Erbe, das den Erziehungsgedanken dort, wo er
natürlicherweise hingehört, beim vorpuberen Kinde, in Europa
jahrtausendelang zu keiner Entwicklung kommen ließ, da der Erziehungswille

im Momente, wo die Geister zu einer Durchdringung dieser
Probleme reif waren, auf den eben erwachsenen Jüngling gelenkt
wurde. Nur so ist es zu erklären, daß unser Kulturkreis auf dem
Gebiet der Erziehung so lange rückständig, oder besser gesagt völlig
primitiv blieb — bis auf Pestalozzi. Mit diesem trat ein ebenbürtiges
pädagogisches Genie (Piaton war freilich noch viel mehr als nur
Pädagoge) neben Piaton; es sind die beiden einzigen wirklich
grundlegenden Erziehungsgedanken geblieben. Pestalozzi war in jeder
Hinsicht anders gerichtet. Sein Interesse richtete sich ausschließlich
dem wirklichen Kinde zu; als erster fühlte er, erlebte er, was ein
Erwachsener vom Kind erwarten und verlangen darf, aber auch wie
viel er verlangen kann. Aber nicht nur das. An Stelle der
aristokratischen Auslese Piatons, der nur die Besten, die geistig Höchsl-
stehenden für wirklich erziehungsfähig hält, weil nur sie dem Eros

zugänglich seien, ist Pestalozzis Programm demokratisch; er will
nicht Elitemenschen schaffen; er will jedes Einzelnen, auch des

Schwächsten und Ärmsten Kräfte so weit fördern, daß er imstande

ist, sich selbständig im Leben, im Kampf ums Dasein zu bewähren.
Seine Liebe gilt sogar besonders den Allerhilflosesten. Denn seine

Liebe ist nicht der anspruchsvolle und unerbittlich strenge Eros

Piatons, der sich durch die Gemeinschaft selber steigern will, sondern

jene, die nur an die andern denkt. Des anderen, also des Kindes
individuelle Eigenart zu höchster Entwicklung zu bringen, war Pestalozzis

einziger Gedanke.
Wie sehr und wie rasch seine Ideen die Welt eroberten, weiß

jedermann. Es war dies in der gleichen Zeit, in der das humanistische
Gymnasium seine Blütezeit erlebte. Diesem stand Pestalozzi mit
höflicher Bewunderung gegenüber; es interessierte ihn nicht, berührte
ihn auch kaum, darum überlegte er die Sache nicht weiter, sondern
redete den Urteilen der andern nach. Aber das darf doch wohl
behauptet werden, daß, wäre Pestalozzi ein halbes Jahrhundert früher
gekommen, die Schaffung des humanistischen Gymnasiums nicht
mehr möglich gewesen wäre. Aber jetzt standen sie nebeneinander,
das Gymnasium und die pestalozzische Schule. Es ist geradezu
selbstverständlich, daß sie miteinander in den Kampf treten mußten. Die-

40



ser Kampf war und ist kein öffentlicher, kein sichtbarer, denn

eigentlich haben die beiden gar keinen gemeinsamen Kampfplatz.
Man möchte meinen, da sie sich ja an ganz verschiedene Alter wenden,

könnten sie wohl nebeneinander bestehen. Das ist aber nicht
der Fall; es ist ein Kampf der Weltanschauungen, der
politischethischen Instinkte.

Das humanistische Gymnasium ist, wie alles Humanistische, eine

magische Schöpfung. Es beruht auf einer Fiktion, einem Symbol,
einem Glauben. Das ist gar keine negative Feststellung, denn in der

Pädagogik sind Symbollösungen oft viel erfolgreicher und
wirksamer als alle sogenannten Realitäten. So war in der Tat das
unverfälschte humanistische Gymnasium seiner Zeit eine ganz
hervorragende Schule. Alle seine Beurteiler waren einig in seiner
Anerkennung; Leute jeglichen Standes wetteiferten darin, ihre Dankbarkeit

für die in ihm genossene Erziehung auszudrücken. Aber für ein

Symbol ist Voraussetzung, daß es von einem Volk oder wenigstens
Milieu getragen wird. Dies war für das Gymnasium der Fall zu
Anfang des letzten Jahrhunderts. Nicht zuletzt dank der Verblendung
und dem unverantwortlichen Übermut der Philologen selber verlor
diese magische Einstellung zur Antike mehr und mehr an Boden:
Von dem Momente an, wo diese nur noch bei den Philologen
vorhanden war, wurde es immer schwieriger, diesen Glauben, der die

Voraussetzung des Erfolges war, bei den Schülern aufrecht zu
erhalten.

Aber das war nicht der einzige Schaden. Unterdessen kam mehr
und mehr eine Pädagogik auf, die nicht in Philologenhänden lag, die
vielmehr von Pestalozzi herkam. Sie war als Pädagogik viel
wissenschaftlicher als die in pädagogischer Hinsicht magische Philologie.
Sie untersuchte das Kind und seine Fähigkeiten, sie suchte
festzustellen, welche Minimalforderungen das Leben an den Menschen
stelle; dann unternahm sie es, diese beiden Dinge miteinander in
Beziehung zu setzen. Diese Pädagogik war ganz rational, jedermann
zugänglich und verständlich. Kein Geheimnis, keine Magie lag über
ihr. Was Wunder, daß sie das humanistische Gymnasium zu

untergraben begann? Sie nahm ihm an manchen Orten die untern Klassen

weg — zum Beispiel in der Ostschweiz, weil die alten Sprachen nicht
für das zarte Kindesalter geschaffen seien. Aus den gleichen Gründen

wandte sie sich gegen das Fachlehrersystem. Besonders aber

begann sie, neue Fächer einzuschieben, andern, die schon vertreten

41



waren, zu größerer Bedeutung zu verhelfen. Die «vernünftigen»
Grundsätze der Erziehung wurden einfach für ein reiferes Alter
verlängert. Auf das Minimum an Lebenskenntnissen, das die Grundschule

vermittelt, wollte man mit jeder weitern Klasse ein Supplement

an vorgeschrittener Erkenntnis aufsetzen, und zwar gleichmäßig

für alle Disziplinen. So kamen vor allem die Naturwissenschaften

mit ihren Unterabteilungen in die höhern Schulen. Ihre
Gleichberechtigung wurde gefordert und auch erreicht.

Ganz ohne Widerstand ging dies freilich nicht. Als das

Gymnasium, das sich in sicherer Ruhe gewiegt hatte, des furchtbaren
Feindes inne wurde, begann es sich zu wehren. Schon waren aber
fast über Nacht neue Schulen entstanden, die auf die technischen
Hochschulen vorzubereiten erklärten; eine Zeitlang besorgten dies

diese neugeschaffenen hohen Schulen selber, indem sie Vorkurse
einrichteten. Der Zustand war also ähnlich dem, der früher zwischen
den Lateinschulen und den Universitäten bestanden hatte. Es waren
dies reine Fachschulen, Schulen einfacherer Wissenschaft, durchaus

vernünftige Gebilde — dies geht schon hervor aus dem Namen, den
sie bei uns führten, nämlich Industrieschulen; so waren sie auch

durchaus vernünftige, auf dem Prinzip der Spezialisierung aufgebaute

Verlängerungen der Volksschule.
Kaum waren sie aber geschaffen, ließ sie der magische Zauber,

der trotz allem über dem humanistischen Gymnasium lag, nicht mehr
schlafen; sie wollten auch teilhaben an der Magie. Es wurden
pädagogische Zauberformeln gesucht und gefunden, die die magischen
Grundabsichten von Oberrealschulen zum Ausdruck bringen sollten.
Da der Mathematik darin die Rolle des pädagogischen Arcanums
zugewiesen werden mußte, so kann man darin bei einigem guten Willen
noch einen Hauch platonischen Geistes empfinden; schwieriger wird
dies aber sein gegenüber den erzieherischen Grundsätzen der
Handelsschulen und der jüngsten Zwitterform pädagogischer Fantasie,
der Realgymnasien. Doch war das eine Prestigefrage. Das Prestige
war es auch, das forderte, daß man ja die Schüler gleich lang in
diesen Schulen behalte wie sie im humanistischen Gymnasium bleiben

müssen.
Diese neuen Gebilde gewährten dem Gymnasium zuerst eine

gewisse Atempause; es fing an, sich auf seine Eigenart zu besinnen.
Es war eine Gnadenfrist, die ihm gegönnt war, indem ihm eine

große Zahl ungeeigneter Elemente abgenommen wurde, und vor

42



allem die Kritik eine Weile verstummte und die destruktiven
Tendenzen zum Stillstand kamen. Aber nicht für lange. Bald setzte der
innere Zersetzungsprozeß von neuem ein; seinen Ausdruck fand das

in einer neuen Lehrerschaft. Zum magischen Gymnasium gehörten
magische Lehrer; es gab auch überall solche. Die ältere Generation
der jetzt Lebenden hat sicherlich, wo immer sie heranwuchs, in ihrer
Gymnasialzeit noch solche Lehrer gehabt; sie waren damals schon alt,
sie waren die letzten Vertreter dieses Geistes. Es waren stark
einseitige, oft geradezu kauzige Individuen, die aber eine gewaltige
Kraft ausströmten und durch die Einwirkung ihres ganzen Wesens

die jungen ihnen anvertrauten Menschen zu formen und zu
vergeistigen verstanden. Daneben gab es auch ganz schlechte Lehrer;
aber auch sie hatten meist irgendeine Magie, die aber zu irgendeinem

Knacks, zur Trunksucht, zur Melancholie degeneriert war.
Immer mehr kamen dann aber junge neue Lehrer, alle wissenschaftlich

vorzüglich ausgebildet, alle bestrebt, sich auf der Höhe ihrer
Wissenschaft zu halten. Jeder von ihnen ist von der Wichtigkeit
seines Faches überzeugt, jeder will es nach Möglichkeit ausbilden,
möglichst viele Stunden dafür gewinnen, es möglichst wissenschaftlich

gestalten. Jene trostlos schlechten Lehrer, die einst eine Schule

verunzierten, sind ins Reich der Sage verwiesen.
Aber bei allem Respekt, den man vor den heutigen Lehrern der

höhern Schulen haben kann, muß es doch mit aller Deutlichkeit
ausgesprochen werden, daß diese Schulen jeder pädagogischen Idee ins
Gesicht schlagen; auch das humanistische Gymnasium, das nur noch
ein trauriger Schatten dessen ist, was es einst war. Die Vernünftigkeit

hat es getötet. Ihr verdanken wir auch die Erfindung der
Gleichberechtigung der verschiedenen Schultypen für die Zulassung zur
Hochschule in Frankreich und teilweise in der Schweiz. Allein die
Mediziner gaben bei uns einem kleinen magischen Gefühlsrest Platz,
als sie das Lateinische für ihre Studenten verlangten, mag das

Magische bei vielen Befürwortern auch mit anderen Motiven vermengt
gewesen sein.

So sitzen in Europa und in Europas Dependancen Hunderttausende

von jungen Männern in Schulbänke gepfercht — fast alle
wären sie bereit, etwas zu tun, sich vorzubereiten auf ihren Beruf.
Sie wollen gerne lernen, sie haben das Lernen nicht satt; sie wissen,
daß sie sich in den Unterricht von Fachmännern begeben müssen,

um auf die Höhe der von ihnen gewählten Wissenschaft zu kommen.

43



An Stelle dessen werden sie in ein Dutzend Wissenschaften eingeführt,

jede Stunde des Tages in eine andere. Sicherlich auch von
vortrefflichen Fachmännern, die sich aber durch ihre Vielheit und
Verschiedenheit gegenseitig aufheben. Und Wissenschaftler will man ja
noch nicht heranbilden; denn dafür sind die Hochschulen da. Aber
was dann?

Bleibt noch als Ausweg und Rettungsanker die «allgemeine
Bildung». Darauf möchte ich in aller Kürze folgendes antworten:
Bildung ist eine magische Angelegenheit. Wer kann auf rationale Weise

definieren, was Bildung ist, wer gebildet ist? Niemand. Ja, jene
magischen Lehrer von früher haben es hie und da verstanden, ihren
Schülern einen für ihr ganzes Leben nachwirkenden Bildungsstoß
zu versetzen. Die heutigen Lehrer können dies nicht mehr. Daran
sind sie aber nicht schuld. Sie müssen Wissenschaft lehren. Wissenschaft,

die die Schüler nicht lernen wollen und nicht brauchen.
Das Gesagte gilt, wohlverstanden, nur für die allerobersten

Jahrgänge. Nur hier fühlt man Energien vorhanden, Möglichkeiten
gegeben, die die Schule darniederhalten muß, weil sie sie nicht brauchen

kann. Die vor der Pubertät stehenden Jahre fühlen sich wohl
und zu Hause bei dem teils formalen, teils positive Kenntnisse auf
weiten Gebieten vermittelnden Unterricht. Hier ist die Kritik nicht
am Platz, welches immer der Unterrichtsstoff sei. Aber all dies wird
unmöglich bei den Erwachsenen. Die Mittelschulpädagogik der
Gegenwart ist sich dessen übrigens bewußt. Die berühmten Lehrpläne
des Freistaates Preussen wollen in den obersten Klassen eine
gewisse Konzentration des Unterrichts erreichen; der Schüler darf
Fächer ganz aufgeben oder zum mindesten reduzieren; dafür dann
andere, die seine Begabung und seinem Interesse näher liegen, in
stärkerem Maße betreiben. Es werden sogar Arbeitsgemeinschaften
— das sind Seminarien — gebildet. Gleiche Bestrebungen sind auch
anderweitig vorhanden. Was aber ist das anderes als ein
halbzugestandener Universitätsbetrieb ausserhalb der Universität? Was für
ein eindrucksvolleres Zugeständnis kann es dafür geben, daß man
die jungen Menschen nicht mehr in diesen Schulen behalten sollte?

44


	Überalterung der Jugend

