Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 1 (1933-1934)

Heft: 1

Artikel: Uberalterung der Jugend

Autor: Howald, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nie bezahlt, sondern der Handwerker. Chodowiecki der Kiinstler,
den wir bewundern, dBe schmale Bissen, aber Chodowiecki der Hand-
werker, der die elendesten Sudeleien mit seinen Kupfern illuminiert,
wird bezahlt. Wihnen Sie ja nicht, Peter habe die Geduld und das
Ausharren zum Kiinstler, jetzt, da er in den Wald soll, will er zeich-
nen, er wiirde eine Begier nach dem Holz haben, wenn er an die
Staffelei sollte.»

Peter wurde nicht der von Lindau heraufbeschworne Halbgott.
Er wurde auch nicht Kiinstler. Er starb, um 1793 und unbekannten
Orts, als weimarischer Jiger. Ein seltsamer MiBklang hat ihn iiber-
dauert. Bei den verschlungenen Schicksalen Peters ist es ohne wei-
teres verstindlich, dal} die Fama sich seiner bemiichtigte: sie stem-
pelte ihn zum unehelichen Sohne Goethes. Ein Sohn Peters wurde
‘das vielleicht gutgliubige, vielleicht berechnende Opfer dieser himi-
schen Legende. Eines Tags im Jahre 1818 erhielt der Dichter ein
demiitiges Schreiben geheimnisvollsten Inhalts. So viel seiner Familie
erwiesene Teilnahme, schrieb darin der Seifensieder Carl Heinrich
Wilhelm im Baumgarten, deute wohl auf nihere Beziehung, am
ehesten auf jene Art von Blutsverwandtschaft, die man vor der Welt
diskret zu behandeln pflege; sollte der Geheimrat sich indes zu wei-
terem Vertrauen entschlieBen konnen, so wiirde dies an keinen Un-
wiirdigen verschwendet sein: «Ich bin Biirger, Untertan und Mann
und weill zu schweigen». Es ist unwahrscheinlich, dafl Goethe ge-
antwortet hat — Nachricht dariiber ist uns nicht erhalten.

Uberalterung der Jugend

von Ernst Howald

In den furchtbaren Jahren nach dem groBen Krieg verdichtete
sich in den intellektuellen Kreisen aller Lander das europiische
Malaise zur Feststellung einer Krisis der Wissenschaft, spezieller
ausgedriickt, einer Krisis der Universitit. Man war sich dabei klar,
damit nichts Nebensichliches in Frage zu stellen, sondern eben das,
was man vorher als den charakteristischen Besitz Europas, als
seinen eigentiimlichsten Kulturausdruck gewertet hatte, als das
unterscheidende Merkmal gegeniiber den andern Kulturkreisen der

34



Welt. Wenn nun auch dieser Notschrei, seitdem man sich wieder
in den Ruinen hduslich eingerichtet hat, fast ganz verstummt ist, so
bedeutet dies keineswegs eine Riickkehr zum fritheren Optimismus:
Ob die Wissenschaft fiir Europa ein Gliick oder ein Verhiingnis sei,
laBt man unentschieden; hingegen beugt man sich vor der Erkennt-
nis, daf} sie Europas Schicksal ist. Es ist sein griechisches Erbe, das
nachtriglich auszuschlagen kein Volk und keine Zeit imstande ist,
nachdem man es einmal angenommen hat.

Unter den speziellen Vorwiirfen, die damals gegen die Wissen-
schaft und ihren sichtbaren Ausdruck, die Hochschulen, erhoben
wurden, figurierte besonders die Emporung iiber die immer zu-
nehmende Spezialisierung. Man mag sie bedauern, aber sie gehort
zum Wesen der Wissenschaft. Denn das Fortschreiten ist ihr eigen;
mag sie auch, wie man behauptet, Spriinge machen, so gehen diese
Spriinge doch immer vorwirts. Vor dieser Tatsache miissen sogar
Universalgehirne wie die des Aristoteles und des Leonardo kapitu-
lieren. Dieser ProzeB hort nie auf, unaufhaltsam geht er weiter. Ge-
drungenermallen haben sich ihm die wissenschaftlichen Institu-
tionen anzupassen. Auch das Spezialistentum ist européisches Schick-
sal. Wollte man aus irgendwelchen weltanschaulichen Wunschvor-
stellungen heraus darauf verzichten und eine kiinstliche Ganzheit
vortiuschen, so wiirden doch die Technik und alle andern ange-
wandten Wissenschaften niemals an dieser Marotte teilnehmen
konnen.

Diese schicksalshafte und unausweichliche Spezialisierung wird
sinnfillig nicht nur in der Schaffung von immer differenzierteren
Lehrstithlen und Lehrinstituten an den Hochschulen, sondern auch
darin, daBl der Weg immer linger wird, den der Adepte irgendeiner
Wissenschaft durchlaufen muf3, bis er im Besitze der Kenntnisse
und Erfahrungen ist, die ihn befahigen, eine Disziplin selbstindig,
sei es nun theoretisch oder praktisch, bearbeiten zu konnen. Bei
den freieren Studiengebieten riickt der einzelne Student von sich
aus den AbschluB seines Studiums so weit hinaus, dafl fast eine
Verdoppelung der geforderten Minimalzeit eintritt; in den kursmis-
sig organisierten Fichern, also denen der technischen Hochschulen
und der Medizin, tritt bald an dieses bald an jenes die unabweisbare
Notigung heran, ein weiteres Semester zuzusetzen. Dies geschieht,
obgleich der Beteiligte seine Hand hochst ungern dazu bietet,
denn ein jeder muBl es sich und den andern zugeben, dafl es un-

35



natiirlich ist, normale Menschen bis gegen das dreifligste Altersjahr
in rein rezeptiver Beschiftigung festzuhalten. Dies um so mehr, als
man sich doch dariiber einig sein kann, dafl das dritte Dezennium des
Lebens die gesteigertste Aktivitit der menschlichen Lebenshaltung
reprasentiert. An die Nebenfolgen dieser verspiteten Verselbstidn-
digung des Mannes, die Unmoglichkeit, eine Familie zu griinden und
was sonst alles die «Not» des Studierenden ausmacht, soll nur er-
innert werden.

Wenn sich solche Hindernisse den natiirlichen Tendenzen der
sich stets verfeinernden wissenschaftlichen Ausbildung in den Weg
stellen, so wird man verstindlicherweise es wagen, den Blick einmal
auf das Alter des Eintrittes der Studenten in die Hochschulen zu
werfen. Uberall in Europa (wobei ich England nicht sicher dazuzu-
zichen wage, da mir dessen Schulverhiltnisse zu wenig durchsichtig
sind) ist, mit singuldren Ausnahmen, das achtzehnte Altersjahr das
Minimaleintrittsalter; an den meisten Orten wird es aber iiberschrit-
ten. Dabei sind die romanischen Linder etwas laxer in der Moglich-
keit, Klassen der hoheren Schulen zu iiberspringen. Trotzdem geht
man doch wohl kaum irre, wenn man das neunzehnte Lebensjahr als
den Durchschnitt betrachtet. In Ziirich zum Beispiel besteht bei
normalem Aufstieg zur Hochschule keine Moglichkeit, selbst bei
giinstigstem Geburtsdatum, zu den sechs Kleinkindjahren weniger
als 1214 Schuljahre hinzuzufiigen; der Eintritt in die Hochschulen
erfolgt also mit = 19 Jahren.

Die Institution, die einen friihern Abgang an die Universitit
kategorisch verhindert, ist die sogenannte hohere Schule, die Mittel-
schule, wie wir sie in der Schweiz nennen, also das Gymnasium und
seine Parallelanstalten. Fast iiberall sind es diese Schulen, die durch
den Zwang der festgelegten Abfolge von bestimmten Jahreskursen
das Tempo des Anstieges bestimmen, wihrend an den meisten Hoch-
schulen sehr laxe Bestimmungen iiber das Eintrittsalter bestehen.
Diese hohern Schulen sind nun zwar mancherlei Kritik ausgesetzt
worden, aber seltsamerweise sind ihnen die menschlichen Lebens-
jahre, auf die sie Anspruch erheben, die kostlichen Jiinglingsjahre,
meines Wissens nie streitig gemacht worden.

Auf den ersten Blick mochte man vielleicht meinen, daBl es die
Riicksicht auf die geistige Reife wire, die zu dieser spiten Grenze
zwischen hoherer und hoher Schule notigte. Sicherlich beruht diese
Meinung auf einem Irrtum. Wenn man iiberhaupt einmal im Leben

36



von einer allgemein fixierbaren Reiferwerdung oder, sagen wir vor-
sichtiger, Anderswerdung des Geistes sprechen kann, so gilt dies in
bezug auf die Pubertat. Spitestens vom siebzehnten Jahr an hat der
junge Mann den Willen zu selbstindiger Arbeit, wobei selbstindig
nicht im Sinn von produktiver Arbeit gemeint ist, sondern als eine
Titigkeit, die unter eigne Verantwortung gestellt wird und nicht
der steten Fiithrung durch Lehrer noch der Anlehnung an ein Kollek-
tivum bedarf, wie es eine Schulklasse ist. Deshalb sehnte man sich
zur Zeit, wo ich in diese Schule ging, mit aller Macht darnach, sie
endlich verlassen zu diirfen, trotzdem wir das, was sie uns bot,
durchaus zu schitzen wullten. In irgendeinem dunkeln Drange
fithlen wir, daf es nicht die uns zukommende Speise sei; wir glaub-
ten, man reiche uns Steine, vielleicht Edelsteine, aber nicht Brot.
Heutzutage scheint, wenn ich nicht durch zufillige Aussagen ge-
tauscht worden bin, eher ein gewisser behaglicher Verzicht, ein
lassiges Geniessen der durch das Aufgehen in eine Kollektivperson-
lichkeit, eben die Klasse, erzielten Verantwortungslosigkeit vorzu-
herrschen. Falls dies stimmen sollte, miilite uns diese Erscheinung
freilich recht bedenklich vorkommen, da in dieser Richtung ge-
stimmte Menschen nicht nur spit, sondern in hohem MaBe schon
verdorben an ihre beruflich-wissenschaftliche Ausbildung heran-
treten werden. Gerade bei den infolge Massenandranges ausgespro-
chen schulmiafig gefithrten Disziplinen, wie denen der Ingenieur-
wissenschaft und der Medizin, kann eine solche schon von friiher her
mitgebrachte Mentalitdat verhingnisvolle Folgen haben, indem der
so disponierte junge Mann iiberhaupt nie die Kraft zu eigener Arbeit
findet.

Auch wird man nicht im Ernst die Behauptung aufstellen diirfen,
daB der normale iiberhaupt fiir einen geistigen Beruf in Frage
kommende Mensch erst nach dem neunzehnten Lebensjahr intellek-
tuell zur Beschiftigung mit der Wissenschaft fahig sei. Dabei muB}
mit BewuBtsein der Gedanke an die von den obern Klassen der
hoheren Schulen vermittelte augedehntere Vorbildung in Sprachen,
Mathematik oder den Naturwissenschaften ausgeschaltet werden;
denn die Hochschule kénnte entsprechend ihrer Spezialisierung und
entsprechend dem beim Studenten einsetzenden gesteigerten Verant-
wortlichkeitsgefiihl diese Liicke in einem Zehntel der Zeit ausfiillen.
Vielmehr soll ganz prinzipiell versichert werden, daB nach unserer
Erfahrung und Uberzeugung der Siebzehnjihrige vollig universitits-

37



reif ist, das heiBt reif zu jenen tastenden Bekanntschaftsversuchen
mit der Wissenschaft, wie sie charakteristisch sind fiir die ersten
Studiensemester, in welchem Lebensalter immer man mit ihnen
beginne.

Nicht immer ist man so spit an die Universitit gekommen. Bis
zum Beginn des 19. Jahrhunderts war das siebzehnte Altersjahr das
normale Eintrittsjahr; freilich war damals iiberhaupt die Grenze
zwischen Gymnasium und Hochschule fliessender. Die Lateinschule
war ja Vorbreitung fiir die Hochschule und wollte nichts anderes
sein; viele Gymnasien in Stadten ohne Universititen hatten in ihren
obern Klassen Hochschulcharakter. Anderseits war auch die Huma-
nistenfakultit eine Art Vorbereitungsschule fiir die iibrigen Fakul-
tiaten; sie trug also gleichsam Mittelschulcharakter an sich. Das iin-
derte sich erst durch die Schaffung des humanistischen Gymnasiums.
Mit dieser Schule, die ihre Geburtsstitte im Deutschland des ausge-
henden 18. Jahrhunderts hat, von wo aus sie sich rasch nach allen
Seiten und Lindern verbreitete, so daB sie Keimzelle und Vorbild
aller hohern Schulen wurde, horte der freie Zustand von friiher auf.
Scharf wurde jetzt zwischen hoherer Schule und Hochschule der
Trennungsstrich gezogen; von nun an war es in zunechmendem MaBe
die erstere, die bestimmte, wer hochschulreif sei, welche Feststel-
lung frither ganz der Willkiir der Universititen anheimgegeben war.

Diese Sicherheit des Auftretens und die gewaltigen Erfolge, die
das humanistische Gymnasium im Laufe der ersten Dezennien des
19. Jahrhunderts errang, riihren gerade davon her, daf es sich nicht
mehr als ancilla universitatis fiihlte und fiithlen muBite; es war
nicht mehr nur Vorbereitung auf die Universitit; es wollte etwas
Anderes als die frithere Lateinschule, die ihren ganzen Ehrgeiz
eigentlich nur darein setzte, die Gelehrtensprache zu vermitteln, die
die Voraussetzung aller Wissenschaften war. Es war jetzt ein Or-
ganismus fiir sich; es hatte, und das ist das Neue, ein padagogisches
Ziel. Das humanistische Gymnasium wollte eine Erziehungsanstalt
sein, allerdings speziell von solchen Menschen, die sich nachher gei-
stigen Beschiftigungen zuwenden sollten. Der Erziehungsgedanke
war der humanistische. Es sollte demnach das «Menschliche», das
Humane zur hochstmoglichen Entwicklung gebracht werden; aber
dieses Ziel suchte es nicht auf direktem Wege, sondern es schob da-
zwischen als Paradigma des Humanen die Antike; denn «die alte
Welt charakterisiert sich durch reale Darstellung der Menschheit in

38



allen Elementen ihres Wesens durch plastische Verkorperung ihres
Geistes» (Friedrich Ast). Die Vermittler dieser Erziehung sollten
dementsprechend Lehrer sein, die die groBte Vertrautheit mit dem
Altertum hiitten, also vorziigliche Philologen. Die Personlichkeits-
wirkung auf die zu erziehende Jugend sollte nicht eine rein mensch-
liche, sondern eine philologisch-wissenschaftliche sein, denn da nach
der Erziehungseinsicht dieser Zeit «der Mensch alles, was er vermag,
auf den Menschen nur durch seine Personlichkeit wirkt» (Goethe),
so sollten philologische Gelehrtenpersonlichkeiten als der vollkom-
mene Ausdruck geistig hochstehenden Menschentums in ihren Schii-
lern eine fiir den Staatsmann, den Geschiftsmann, wie den Gelehrten
gleich notwendige Geistigkeit erzeugen. Darum suchen die Fiihrer
dieses Neuhumanismus, Wolf in Norddeutschland, Thiersch in Siid-
deutschland, Victor Cousin in Frankreich und ihre zahllosen Schiiler
in ihren neugegriindeten padagogisch - philogogischen Seminarien
— diesen Namen trug das klassisch-philologische Seminar an der
Universitat Ziirich noch bis vor wenigen Jahren — solche Lehrer
heranzuziehen. Padagoge und Philologe waren in diesen Kreisen
identische Begriffe, ja Humanist und Piadagoge, da der Philologe
nur eine Spezialart des Humanisten war. Diese Ideen sind Nach-
klange platonischer Anschauungen, wie iiberhaupt die lehrhafte
Seite des Humanismus letzten Endes auf Platon zuriickgeht. Nur
stellte die humanistische Padagogik, wie schon gesagt, an die Stelle
des menschlichen Erzieherwillens Platons den im Medium der Antike
verkorperten, an Stelle freier menschlicher Entwicklung die Ver-
tiefung in das Altertum, die alte Literatur, die alten Sprachen. Aber
selbst in diesen Surrogaten war noch die gewaltige Kraft des grofiten
Pidagogen, den es bisher gegeben hatte, lebendig, des Mannes, der
so sehr Padagoge war, dal er die ganze Welt in eine Erziehungs-
anstalt verwandeln wollte.

Nun war Platons Erziehungsgedanke einzig und allein auf den
Epheben zugeschnitten; ihm allein war der gewaltige Personlich-
keitseinflu zugedacht, der den mystischen Hintergrund der plato-
nischen Paideia bildet. Zwischen dem Sechzehn- bis Achtzehnjihrigen
und seinem Erzieher war jener Eros lebendig, der die Voraussetzung
jeden geistigen Kontakts nach Platon ist. Wenn das humanistische
Gymnasium auch von jenem Eros nur einen matten Abglanz zeigte,
so richtete es sich doch an das gleiche Alter. Wenn es hartnickig
seine Leute festhielt und sie nicht mehr gleich nach der Pubertit an

39



die Hochschule entlieB, so war auch darin Platons Geist lebendig. Es
ist platonisches Erbe, das den Erziehungsgedanken dort, wo er natiir-
licherweise hingehort, beim vorpuberen Kinde, in Europa jahrtau-
sendelang zu keiner Entwicklung kommen lieB, da der Erziehungs-
wille im Momente, wo die Geister zu einer Durchdringung dieser
Probleme reif waren, auf den eben erwachsenen Jiingling gelenkt
wurde. Nur so ist es zu erkliren, daBl unser Kulturkreis auf dem
Gebiet der Erziehung so lange riickstindig, oder besser gesagt vollig
primitiv blieb — bis auf Pestalozzi. Mit diesem trat ein ebenbiirtiges
pidagogisches Genie (Platon war freilich noch viel mehr als nur
Pidagoge) neben Platon; es sind die beiden einzigen wirklich grund-
legenden Erziehungsgedanken geblieben. Pestalozzi war in jeder
Hinsicht anders gerichtet. Sein Interesse richtete sich ausschlieBlich
dem wirklichen Kinde zu; als erster fiihlte er, erlebte er, was ein
Erwachsener vom Kind erwarten und verlangen darf, aber auch wie
viel er verlangen k a n n. Aber nicht nur das. An Stelle der aristo-
kratischen Auslese Platons, der nur die Besten, die geistig Hochst-
stehenden fiir wirklich erziehungsfihig hilt, weil nur sie dem Eros
zuginglich seien, ist Pestalozzis Programm demokratisch; er will
nicht Elitemenschen schaffen; er will jedes Einzelnen, auch des
Schwichsten und Armsten Kriifte so weit fordern, dall er imstande
ist, sich selbstindig im Leben, im Kampf ums Dasein zu bewihren.
Seine Liebe gilt sogar besonders den Allerhilflosesten. Denn seine
Liebe ist nicht der anspruchsvolle und unerbittlich strenge Eros Pla-
tons, der sich durch die Gemeinschaft selber steigern will, sondern
jene, die nur an die andern denkt. Des anderen, also des Kindes indi-
viduelle Eigenart zu hochster Entwicklung zu bringen, war Pesta-
lozzis einziger Gedanke.

Wie sehr und wie rasch seine Ideen die Welt eroberten, weiB
jedermann. Es war dies in der gleichen Zeit, in der das humanistische
Gymnasium seine Bliitezeit erlebte. Diesem stand Pestalozzi mit hof-
licher Bewunderung gegeniiber; es interessierte ihn nicht, beriihrte
ihn auch kaum, darum iiberlegte er die Sache nicht weiter, sondern
redete den Urteilen der andern nach. Aber das darf doch wohl be-
hauptet werden, daB}, wire Pestalozzi ein halbes Jahrhundert friither
gekommen, die Schaffung des humanistischen Gymnasiums nicht
mehr moglich gewesen wire. Aber jetzt standen sie nebeneinander,
das Gymnasium und die pestalozzische Schule. Es ist geradezu selbst-
verstiandlich, daB sie miteinander in den Kampf treten mufiten. Die-

40



ser Kampf war und ist kein offentlicher, kein sichtbarer, denn
eigentlich haben die beiden gar keinen gemeinsamen Kampfplatz.
Man mochte meinen, da sie sich ja an ganz verschiedene Alter wen-
den, konnten sie wohl nebeneinander bestehen. Das ist aber nicht
der Fall; es ist ein Kampf der Weltanschauungen, der politisch-
ethischen Instinkte.

Das humanistische Gymnasium ist, wie alles Humanistische, eine
magische Schopfung. Es beruht auf einer Fiktion, einem Symbol,
einem Glauben. Das ist gar keine negative Feststellung, denn in der
Pidagogik sind Symbollésungen oft viel erfolgreicher und wirk-
samer als alle sogenannten Realititen. So war in der Tat das unver-
falschte humanistische Gymnasium seiner Zeit eine ganz hervor-
ragende Schule. Alle seine Beurteiler waren einig in seiner Aner-
kennung; Leute jeglichen Standes wetteiferten darin, ihre Dankbar-
keit fiir die in ihm genossene Erziehung auszudriicken. Aber fiir ein
Symbol ist Voraussetzung, daBl es von einem Volk oder wenigstens
Milieu getragen wird. Dies war fiir das Gymnasium der Fall zu An-
fang des letzten Jahrhunderts. Nicht zuletzt dank der Verblendung
und dem unverantwortlichen Ubermut der Philologen selber verlor
diese magische Einstellung zur Antike mehr und mehr an Boden:
Von dem Momente an, wo diese nur noch bei den Philologen vor-
handen war, wurde es immer schwieriger, diesen Glauben, der die
Voraussetzung des Erfolges war, bei den Schiilern aufrecht zu er-
halten.

Aber das war nicht der einzige Schaden. Unterdessen kam mehr
und mehr eine Padagogik auf, die nicht in Philologenhénden lag, die
vielmehr von Pestalozzi herkam. Sie war als Padagogik viel wissen-
schaftlicher als die in padagogischer Hinsicht magische Philologie.
Sie untersuchte das Kind und seine Fahigkeiten, sie suchte festzu-
stellen, welche Minimalforderungen das Leben an den Menschen
stelle; dann unternahm sie es, diese beiden Dinge miteinander in
Beziehung zu setzen. Diese Pidagogik war ganz rational, jedermann
zuginglich und verstindlich. Kein Geheimnis, keine Magie lag iiber
ihr. Was Wunder, daB sie das humanistische Gymnasium zu unter-
graben begann? Sie nahm ihm an manchen Orten die untern Klassen
weg — zum Beispiel in der Ostschweiz, weil die alten Sprachen nicht
fiir das zarte Kindesalter geschaffen seien. Aus den gleichen Griin-
den wandte sie sich gegen das Fachlehrersystem. Besonders aber
begann sie, neue Ficher einzuschieben, andern, die schon vertreten

41



waren, zu groBerer Bedeutung zu verhelfen. Die «verniinftigen»
Grundsiitze der Erziehung wurden einfach fiir ein reiferes Alter
verlingert. Auf das Minimum an Lebenskenntnissen, das die Grund-
schule vermittelt, wollte man mit jeder weitern Klasse ein Supple-
ment an vorgeschrittener Erkenntnis aufsetzen, und zwar gleich-
miBig fiir alle Disziplinen. So kamen vor allem die Naturwissen-
schaften mit ihren Unterabteilungen in die hohern Schulen. Ihre
Gleichberechtigung wurde gefordert und auch erreicht.

Ganz ohne Widerstand ging dies freilich nicht. Als das Gym-
nasium, das sich in sicherer Ruhe gewiegt hatte, des furchtbaren
Feindes inne wurde, begann es sich zu wehren. Schon waren aber
fast iiber Nacht neue Schulen entstanden, die auf die technischen
Hochschulen vorzubereiten erklirten; eine Zeitlang besorgten dies
diese neugeschaffenen hohen Schulen selber, indem sie Vorkurse ein-
richteten. Der Zustand war also dhnlich dem, der frither zwischen
den Lateinschulen und den Universitaten bestanden hatte. Es waren
dies reine Fachschulen, Schulen einfacherer Wissenschaft, durchaus
verniinftige Gebilde — dies geht schon hervor aus dem Namen, den
sie bei uns fiihrten, namlich Industrieschulen; so waren sie auch
durchaus verniinftige, auf dem Prinzip der Spezialisierung aufge-
baute Verlangerungen der Volksschule.

Kaum waren sie aber geschaffen, lieB sie der magische Zauber,
der trotz allem iiber dem humanistischen Gymnasium lag, nicht mehr
schlafen; sie wollten auch teilhaben an der Magie. Es wurden pida-
gogische Zauberformeln gesucht und gefunden, die die magischen
Grundabsichten von Oberrealschulen zum Ausdruck bringen sollten.
Da der Mathematik darin die Rolle des pidagogischen Arcanums zu-
gewiesen werden muBlte, so kann man darin bei einigem guten Willen
noch einen Hauch platonischen Geistes empfinden; schwieriger wird
dies aber sein gegeniiber den erzieherischen Grundsiitzen der Han-
delsschulen und der jiingsten Zwitterform piadagogischer Fantasie,
der Realgymnasien. Doch war das eine Prestigefrage. Das Prestige
war es auch, das forderte, da man ja die Schiiler gleich lang in
diesen Schulen behalte wie sie im humanistischen Gymnasium blei-
ben miissen.

Diese neuen Gebilde gewidhrten dem Gymnasium zuerst eine ge-
wisse Atempause; es fing an, sich auf seine Eigenart zu besinnen.
Es war eine Gnadenfrist, die ihm gegonnt war, indem ihm eine
groBe Zahl ungeeigneter Elemente abgenommen wurde, und vor

42



allem die Kritik eine Weile verstummte und die destruktiven Ten-
denzen zum Stillstand kamen. Aber nicht fiir lange. Bald setzte der
innere Zersetzungsprozell von neuem ein; seinen Ausdruck fand das
in einer neuen Lehrerschaft. Zum magischen Gymnasium gehorten
magische Lehrer; es gab auch iiberall solche. Die iltere Generation
der jetzt Lebenden hat sicherlich, wo immer sie heranwuchs, in ihrer
Gymnasialzeit noch solche Lehrer gehabt; sie waren damals schon alt,
sie waren die letzten Vertreter dieses Geistes. Es waren stark ein-
seitige, oft geradezu kauzige Individuen, die aber eine gewaltige
Kraft ausstromten und durch die Einwirkung ihres ganzen Wesens
die jungen ihnen anvertrauten Menschen zu formen und zu ver-
geistigen verstanden. Daneben gab es auch ganz schlechte Lehrer;
aber auch sie hatten meist irgendeine Magie, die aber zu irgend-
einem Knacks, zur Trunksucht, zur Melancholie degeneriert war.
Immer mehr kamen dann aber junge neue Lehrer, alle wissenschaft-
lich vorziiglich ausgebildet, alle bestrebt, sich auf der Hohe ihrer
Wissenschaft zu halten. Jeder von ihnen ist von der Wichtigkeit
seines Faches iiberzeugt, jeder will es nach Méglichkeit ausbilden,
moglichst viele Stunden dafiir gewinnen, es moglichst wissenschaft-
lich gestalten. Jene trostlos schlechten Lehrer, die einst eine Schule
verunzierten, sind ins Reich der Sage verwiesen.

Aber bei allem Respekt, den man vor den heutigen Lehrern der
hohern Schulen haben kann, muB} es doch mit aller Deutlichkeit aus-
gesprochen werden, dall diese Schulen jeder padagogischen Idee ins
Gesicht schlagen; auch das humanistische Gymnasium, das nur noch
ein trauriger Schatten dessen ist, was es einst war. Die Verniinftig-
keit hat es getotet. Ihr verdanken wir auch die Erfindung der Gleich-
berechtigung der verschiedenen Schultypen fiir die Zulassung zur
Hochschule in Frankreich und teilweise in der Schweiz. Allein die
Mediziner gaben bei uns einem kleinen magischen Gefiihlsrest Platz,
als sie das Lateinische fiir ihre Studenten verlangten, mag das Ma-
gische bei vielen Befiirwortern auch mit anderen Motiven vermengt
gewesen sein.

So sitzen in Europa und in Europas Dependancen Hunderttau-
sende von jungen Minnern in Schulbinke gepfercht — fast alle
wiren sie bereit, etwas zu tun, sich vorzubereiten auf ihren Beruf.
Sie wollen gerne lernen, sie haben das Lernen nicht satt; sie wissen,
daB sie sich in den Unterricht von Fachminnern begeben miissen,
um auf die Hohe der von ihnen gewihlten Wissenschaft zu kommen.

43



An Stelle dessen werden sie in ein Dutzend Wissenschaften einge-
fiihrt, jede Stunde des Tages in eine andere. Sicherlich auch von vor-
trefflichen Fachméannern, die sich aber durch ihre Vielheit und Ver-
schiedenheit gegenseitig aufheben. Und Wissenschaftler will man ja
noch nicht heranbilden; denn dafiir sind die Hochschulen da. Aber
was dann?

Bleibt noch als Ausweg und Rettungsanker die «allgemeine Bil-
dung». Darauf méchte ich in aller Kiirze folgendes antworten: Bil-
dung ist eine magische Angelegenheit. Wer kann auf rationale Weise
definieren, was Bildung ist, wer gebildet ist? Niemand. Ja, jene
magischen Lehrer von frither haben es hie und da verstanden, ihren
Schiilern einen fiir ihr ganzes Leben nachwirkenden BildungsstoB
zu versetzen. Die heutigen Lehrer konnen dies nicht mehr. Daran
sind sie aber nicht schuld. Sie miissen Wissenschaft lehren. Wissen-
schaft, die die Schiiler nicht lernen wollen und nicht brauchen.

Das Gesagte gilt, wohlverstanden, nur fiir die allerobersten Jahr-
ginge. Nur hier fiihlt man Energien vorhanden, Moglichkeiten ge-
geben, die die Schule darniederhalten muB, weil sie sie nicht brau-
chen kann. Die vor der Pubertit stehenden Jahre fiihlen sich wohl
und zu Hause bei dem teils formalen, teils positive Kenntnisse auf
weiten Gebieten vermittelnden Unterricht. Hier ist die Kritik nicht
am Platz, welches immer der Unterrichtsstoff sei. Aber all dies wird
unmoglich bei den Erwachsenen. Die Mittelschulpiadagogik der Ge-
genwart ist sich dessen iibrigens bewuflt. Die beriihmten Lehrplane
des Freistaates Preussen wollen in den obersten Klassen eine ge-
wisse Konzentration des Unterrichts erreichen; der Schiiler darf
Ficher ganz aufgeben oder zum mindesten reduzieren; dafiir dann
andere, die seine Begabung und seinem Interesse niher liegen, in
stirkerem MaBe betreiben. Es werden sogar Arbeitsgemeinschaften
— das sind Seminarien — gebildet. Gleiche Bestrebungen sind auch
anderweitig vorhanden. Was aber ist das anderes als ein halbzuge-
standener Universititshetrieb ausserhalb der Universitit? Was fiir
ein eindrucksvolleres Zugestindnis kann es dafiir geben, daB man
die jungen Menschen nicht mehr in diesen Schulen behalten sollte?



	Überalterung der Jugend

