
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 11

Artikel: Aus der Verlorenen in die Wiedergefundene Zeit

Autor: Vogler, Marta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


821

Aus der Verlorenen in die Wiedergefundene Zeit

von Mar ta Vogler1)

Die Suche nach der Verlorenen Zeit in dem Romanwerk von Marcel
Proust, bald gegen Swann, bald gegen Guermantes hin und verstrickt
in Sodom und Gomorrha, erscheint wie ein Irren in endlosen Kreisen,
dessen Sinn wir noch nicht ahnen. Es ist das erschütternde Erlebnis der
Wiedergefundenen Zeit, daß, wie in den Bereich eines magnetischen
Feldes gerückt, dies scheinbar verschleuderte bruchstückhafte Leben
sich nach vorbestimmtem Gesetz unabänderlich zur Gestalt schließen
muß.

Das Grunderlebnis der Wiedergefundenen Zeit offenbart sich als der
Endpunkt einer unablässig, unter der Schwelle des Bewußtseins

vollzogenen Entwicklung, die in bestimmten Erinnerungskomplexen
partiell zutage trat.

Mit einem zufällig in eine Tasse Tee getauchten Madeleinegebäck,
einem bloßen Empfindungsreiz, ist die ganze Kindheitswelt von
Combray, unter ihren beiden Aspekten, Côté de chez Swann und Côté
de Guermantes, verbunden. Der Versuch, den Eindruck der Türme von
Martinville zu gestalten, führt zu einer bewußten Differenzierung dieser
Kindheitswelt in zwei typische seelische Einstellungen, in deren frühen,
zur Mutter orientierten Formen, die Gebundenheit an das Affektive,

cette angoisse qui plus tard émigré dans l'amour », und freies strömendes

Lebensgefühl vorgebildet sind. « Et de la sorte c'est du côté de
Guermantes que j'ai appris à distinguer ces états qui se succèdent en
moi, pendant certaines périodes, et vont jusqu'à se partager chaque
journée, l'un revenant chasser l'autre. » Gleichzeitig aber werden beide
<( Seiten », beide Möglichkeiten, synthetisch empfunden, als die eine

schöpferische Grundschicht, auf der das ganze innere Leben sich
aufbaut, die Ursprung aller Lebenswunder ist : « Mais c'est surtout comme
à des gisements profonds de mon sol mental, comme aux terrains
résistants sur lesquels je m'appuie encore, que je dois penser au côté
de Méségl ise (de chez Swann) et au côté de Guermantes... c'est au
côté de Méséglise que je dois de rester seul en extase, à respirer à

H/1) Es sei bei dieser Gelegenheit auf die Arbeit der Verfasserin Die schöpferischen
Werte der Verlaineschen Lyrik hingewiesen. (Verlag Orell Füßli, Zürich.)



822 Marta Vogler

travers le bruit de la pluie qui tombe l'odeur d'invisibles et persistants
lilas. »

Ein Eindruck mag entgleiten, unwiederbringlich, ohne seinen Sinn

zu offenbaren, wie die Vision der drei Bäume in Balbec. Aber dann,

in einem Augenblick der Krisis, wo eine Lebensphase sich zu Ende

neigt, und wo Proustx) sich gleichsam in der Schwebe befindet zwischen
der abgeschlossenen, und der neuen, noch ungekannten Entwicklungsmöglichkeit,

führt ein Stolpern über ungleich hohes Pflaster, das sich
mit Venedig assoziiert, zur Erkenntnis der besonderen Bedeutung des

Assoziationsvorganges an sich. Die bewußte Wiederholung des äußeren

« Anstoßes », das Heraufbeschwören gleichsam von Assoziationen, ist

von einem unerklärlichen Glücksgefühl begleitet, das keinen unmittelbaren

Anlaß hat. Es ist nicht an die Inhalte an sich gebunden, an diese

Bruchstücke wirklichen Seins, « fragments d'existence », die wieder
emporsteigen. Es entspringt, so erkennt Proust plötzlich, aus der ganz
neuen Erfahrung, daß die Reihe der vom Unbewußten her bestimmten
Vorstellungen von stärkerer zwingenderer Wirklichkeit ist, als die der
bewußten Wahrnehmungen. Sie wirkt durch eine Homogenität, die

jener nicht eigen war. Es ist, als würden die assoziativen Erlebnisse

von einer höheren Macht ausgewählt, in einer organischen Abfolge,
deren Gesetz sich uns entzieht. Sie liegen auch nicht in der gewohnten
Ebene der Zeit. Sie gehören einem Reich der Dauer an, das jenseits
der drei Aspekte der Zeit, Vergangenheit, Gegenwart *und Zukunft,
liegt. « Rien qu'un moment du passé? Beaucoup plus peut-être; quelque
chose qui, commun à la fois au passé et au présent, est beaucoup plus
essentiel qu'eux deux. »

Welches aber ist diese wählende ordnende Macht, diese Jenseitsmacht?

« L'être qui était rené en moi... cet être-là ne se nourrit que
de l'essence des choses, en elle seulement il trouve sa subsistance, ses

délices. » Es ist das höhere, das überindividuelle Selbst, das wahre Ich,
das in Proust zum Leben erwacht ist, in dem einen schöpferischen
Augenblick — Offenbarung des eigenen Wesens und des Wesens der
Dinge zugleich. Der Schleier der Maya ist zerrissen. Hinter der
zerfallenden, sich auflösenden Wirklichkeit der Zeit, hinter der « Wandelwelt

», steht die dauernde Wirklichkeit der Ewigkeit - Nirvana. « Une
minute affranchie de l'ordre du temps a recréé en nous pour la sentir
l'homme affranchi de l'ordre du temps. Et celui-là, on comprend qu'il

^Proust für das fiktive Ich von A la Recherche du Temps Perdu und Le Temps
Retrouvé.



Aus der Verlorenen in die Wiedergefundene Zeit 823

soit confiant dans sa joie.... On comprend que le mot de mort n'ait
pas de sens pour lui; situé hors du temps, que pourrait-il craindre de
l'avenir? »

Das Erlebnis des lückenlosen Zusammenhangs der eigenen Bewußt-
seinszustände, das, nach innen gewandt, die erschütternde Offenbarung
des eigenen Selbst ist, wird, in die Welt der Erscheinung projiziert
und in die Gestalt des Werkes übertragen, zur Feststellung des lückenlosen

Ablaufs der Entwicklung des Einzelnen und des Geschehens

überhaupt, und gibt uns so den Schlüssel der Verlorenen Zeit. «Si
du moins, il m'était laissé assez de temps pour accomplir mon œuvre,
je ne manquerais pas de la marquer au sceau de ce Temps, dont l'idée
s'imposait à moi avec tant de force aujourd'hui».... Aus dem
Répertoire d'A la Recherche du Temps Perdu1) gewinnen wir das
überraschende Bild dieser bis ins Letzte durchgeführten Einzelfäden, die
sich gleichsam zum Karma, zum Schicksalsgewebe weben.

*

Die Welt unbewußter Vorgänge, die zum Erlebnis des eigenen Selbst

führt, erfährt eine erste Sublimierung, eine Organisation zur Gestalt, im
« Septuor de Vinteuil » und in der « Sonate de Vinteuil », die ihm
vorausgeht, « sensations que les dernières œuvres de Vinteuil m'avaient

paru synthétiser ». Es sind Antizipationen des eigenen Schöpfungserlebnisses,

in die Musik übertragen, weil die Musik die tiefste
Beziehung zum schöpferischen Urgrund hat. Die Geburt des eigenen

ewigen Selbst wird zur Geburt einer neuen ewigen Welt - « Univers
tiré du silence et de la nuit », hebt sie sich wie aus dem Meer, dem
Urgrund alles Seins, aus der Nacht und Stille des Undifferenzierten,
gleichsam unter der roten Gewitterdrohung ewiger Kräfte. Sie steigt
auf zur Mittagshöhe des Seins und dunkelt zurück in violette Dämmerung.

Die Elemente der Erscheinungswelt, aus denen sie sich baut,
sind nur ein « als ob » - « Surfaces unies et planes, comme celles de la

mer », « ce rouge comme l'aurore », « quelque chose comme un mystique
chant du coq, appel ineffable mais suraigu de l'éternel matin ». Sie
verleugnet ihren Ursprung nicht. Aus der Gestalt verwandelt sie sich
zurück in den geheimnisvollen Anruf des Beginns, « puis cette phrase
se défit, se transforma... et devint le mystérieux appel du début ».
Sie ist nur eine Entfaltung des Undifferenzierten in der Zeit, so wie

*) Erschienen in den Cahiers Marcel Proust.



824 Marta Vogler

undifferenziertes Licht, aufgehalten in einem bestimmten Medium, zum
Spektrum sich auseinanderlegen muß. Wirklichkeit aber ist ihre
Eigenbewegung, und, aus Aufgang und Neige, die Vollendung zum Ganzen.

Diese Wirklichkeit prägt dem Ausdruck ihr geheimnisvolles Zeichen
auf, und aus diesem Zeichen können wir sie erschließen. « Quand la
vision de l'univers se modifie, devient plus adéquate au souvenir de

la patrie intérieure, il est bien naturel que cela se traduise par une
altération générale des sonorités chez le musicien, comme de la couleur
chez le peintre. » Der musikalische Ausdruck erfährt jene typischen
Veränderungen der Tonalität, die wir so rein aus den letzten Beethoven-
Quartetten kennen, « chant de sept notes, mais le plus inconnu, le plus
différent de tout ce que j'eusse jamais imaginé, de tout ce que j'eusse
jamais pu imaginer, à la fois ineffable et criard... déchirant l'air,
aussi vif que la nuance écarlate dans laquelle le début était noyé. » Es

ist die Dimension der Tiefe, die sich durch die Brechung des Klangs
überträgt: « On devinait qu'il s'agissait d'une transposition dans l'ordre
sonore de la profondeur. »

Das Septett ist über die Sonate hinaus ein Ringen um die Erfüllung
eines geheimnisvoll aufklingenden Versprechens. « Sans doute le

rougeoyant Septuor différait singulièrement de la blanche Sonate; la

timide interrogation à laquelle répondait la petite phrase de la supplication

haletante pour trouver l'accomplissement de l'étrange promesse
qui avait retenti, si aigre, si surnaturelle, si brève, faisant vibrer la

rougeur encore inerte du ciel matinal, au-dessus de la mer. » Die
Erfüllung aber weist hinüber in die Wiedergefundene Zeit. — Sie ist das

Aufleuchten einer neuen, einer Ewigkeitsform der Freude, « joie
ineffable, — nuance nouvelle de la joie, - appel vers une joie supra-
terrestre ». Mit der Vision der Freude als einer letzten Erfüllung steht
die entscheidende Schicksalsfrage auf : « Cette joie serait-elle jamais
réalisable pour moi » So tiefes Erleben des eigenen Selbst, wie es

Proust geworden ist, so geheimnisvolles sich Wiederfinden in ewigen
Zusammenhängen, will ein entschiedenes Mitgehen der Seele.

Und darin liegt nun die tragende Spannung der Welt Prousts, daß

diese Verwirklichung, die Verwandlung von Stoff zu Gestalt, tiefste

eigentlichste Lebensnotwendigkeit wird. Sie ist gegründet auf dem
Gefühl einer a priori existierenden Verpflichtung den Gesetzen einer
anderen Welt gegenüber : « Ce qu'on peut dire, c'est que tout se passe
dans notre vie comme si nous y entrions avec le faix d'obligations
contractées dans une vie antérieure, toutes ces obligations qui n'ont



Aus der Verlorenen in die Wiedergefundene Zeit 825

pas leur sanction dans la vie présente semblent appartenir à un monde
différent, fondé sur la bonté, le scrupule, le sacrifice, un monde entièrement

différent de celui-ci, et dont nous sortons pour naître à cette
terre, avant peut-être d'y retourner revivre sous l'empire de ces lois
inconnues » Und sie beruht nicht nur auf dieser Verpflichtung:
Nein! Jede verwirklichte, dem Überwirklichen gleichsam entrissene
Gestalt zeugt für die Wirklichkeit unserer eigenen Seele! Proust hat
diese Urverbundenheit an den musikalischen Themen erlebt, die ihm
zu geistigen Wesenheiten geworden sind. « Son sort (le sort de la petite
phrase de Vinteuil) était lié à l'avenir, à la réalité de notre âme... peut-
être est-ce le néant qui est le vrai et tout notre rêve est-il inexistant,
mais alors nous sentons qu'il faudra que ces phrases musicales, ces
notions qui existent par rapport à lui, ne soient rien non plus. Nous
périrons, mais nous avons pour otages ces captives divines qui suivront
notre chance. »

Verwirklichung ist entscheidender Durchbruch. Ihr Symbol ist das

Gespann, das, dem Gesetz der Schwere entronnen, in den Bannkreis
eines ewigen Zieles gezogen, dem Unbekannten entgegenrast. « L'audace
d'un Vinteuil expérimentant, découvrant les lois secrètes d'une force
inconnue, menant à travers l'inexploré, vers le seul but possible,
l'attelage invisible auquel il se fie et qu'il n'apercevra jamais. » Jener andere

Zustand, der in der Fontäne des Prinzen von Guermantes sein Bild
findet, der Fontäne, die in ihrem Steigen und Fallen und Wiedersteigen
sich selber nicht entrinnen kann, der Zustand des Verharrens und der
Gebundenheit, Grundgefühl von Sodom und Gomorrha ist überwunden.

Mit diesem Durchbruch setzt der verborgene innere Kampf der
Wiedergefundenen Zeit ein.x) - Kampf der sich jenseits der Wertungen
von positiv und negativ in der Ebene des Schöpferischen abspielt,
dort, wo der Einsatz des Willens die ewige Bewegung der Kräfte auslöst.

« Corps à corps d'énergies Combat immatériel et dynamique. »

Und dieser Einsatz geschieht im Angesicht von Krankheit und Tod:
<( Il était grand temps Je savais très bien que mon cerveau était
un riche bassin minier où il y avait une étendue immense et fort diverse
de gisements précieux. Mais aurais-je le temps de les exploiter?....
Non seulement est-il encore temps, mais suis-je en état d'accomplir
uion œuvre? >' Angstvolle Fragen, in denen das Pathos des Proustschen
Werkes liegt, wenn in dem Gefühl der Verpflichtung sein Ethos lag.

.l) Die Darstellung dieser ganzen Entwicklung bei Proust ist synchronisch, sie ist
nicht zeitlich gegliedert.



826 Marta Vogler

« Et j'entreprenais mon œuvre à la veille de mourir....» Wie furchtbar

ernst jener Kampf ausschaute, wissen wir aus dem Versuch des

Sterbenden, den Tod des Dichters Bergotte in letzter Stunde noch im
Manuskript zu retouchieren, « maintenant que me voici presqu'au
même point. »*) Die restlose Verwirklichung der Gestalt ist die dem
Schaffenden eigene Form des Opfers des Ichs. Sie ist mehr als das

Leben. Sie bedeutet Berührung mit dem Ewigen, Endgültigen. «Si
l'art n'était vraiment qu'un prolongement de la vie, valait-il de lui rien
sacrifier? »

«Si le grain ne meurt » Proust hat in eine Parenthese gedrängt,

was vielleicht Jahre innerer Entwicklung umfaßte. « La maladie qui,
en me faisant comme un rude directeur de conscience mourir au monde,
m'avait rendu service (car si le grain de froment ne meurt après qu'on
l'a semé, il restera seul, mais s'il meurt il portera beaucoup de fruits)...»
So könnte jenes Evangelienwort, das so befremdend über dem
Selbstbekenntnis Gides steht, in seiner ureigensten organischen Bedeutung
über dem Lebenswerke Prousts stehen, wo aus wirklichem Sterben,
wirklichem Zerfall, neues ungekanntes Leben ins Licht ringt -
Ausdruck seines Grundgesetzes, den großen Durchbruch aus der Verlorenen
in die Wiedergefundene Zeit in eines fassend.

*

*) Hommage à Marcel Proust, page 66.


	Aus der Verlorenen in die Wiedergefundene Zeit

