
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 10

Artikel: Der Talmud

Autor: Rothschild, Lothar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


758

Der Talmud

von Lothar Rothschild

Unter bemerkenswerten historischen Umständen wuchs das größte
religiöse Werk der jüdischen Literatur als ein Werk des Aufbaus in
einer Zeit, bei einem Volk, von dem nach den Gesetzen der Geschichte

nur mehr Untergang zu erwarten war. Es ist vielleicht der glänzendste
Sieg geistiger Betätigung eines Volkes über die materiellen Grundlagen

seiner Existenz, die es verloren hatte. Unverstanden und
angefeindet überdauerte das Werk anderthalb Jahrtausende, von den

strengen Gläubigen als Quelle des Gemeinschaftsdaseins gehütet, als

eine Bindung in der Verbannung der Juden gewertet, ein göttlicher
Trost hinter den Mauern des Ghettos.

Mit dem Begriff des Buches ist der Talmud schlecht genannt, er ist
weit mehr: er ist als Sammelpunkt eines ganz speziellen Geistes eine

jüdische Enzyklopädie, die das Leben der ersten Jahrhunderte festhält.
Der Talmud bedeutet die Verkörperung des göttlichen Gesetzes,
ausgedrückt im Leben Israels, er durchzieht mit seinen universalen Interessen

das ganze Leben des einzelnen, um es im Namen der göttlichen
Offenbarung als religiös zu heiligen. Der talmudische Geist ist zunächst
der Geist des Gesetzes, das in der Thora, den 5 Büchern Moses oft nur
kurz angedeutet, einer Klärung und Erklärung bedurfte. Jahrhunderte
lang war das Gesetz keinerlei erklärender Diskussion unterworfen:
denn Israel wohnte auf seinem Boden und lebte das Gesetz, das ja nicht
Ritualgesetz allein ist, sondern als jüdisches Recht das Leben in Zivil-
und Strafsachen regelte und beeinflußte. Seit Esra war es Gegenstand
eifriger Lehre und tiefer Forschung, immer mehr gewann der
Gelehrtenstand eine besondere Stellung und hervorragende Bedeutung.
Schulen bildeten sich, die das Gehörte von Lehrer zu Schüler tradierten,
denn Tradition wurde die Mutter des religiösen Denkens. So arbeitete
sich eine besondere Wertschätzung geistiger Betätigung heraus, so

erwuchs die Hochachtung vor dem Geist des Gesetzes, bis schließlich

die pharisäische Meinung im Volk populär wurde, Israel lebt um
des Gesetzes willen, denn das Gesetz ist von Gott - also lebt Israel

um Gottes willen. Die Sadduzäer, die Weltmänner, die starreren Geistes

waren als die Pharisäer, die Männer der politischen Verwaltung, der
geschäftlichen Führung, die die Staatsämter in Händen hatten, über-



Der Talmud 759

lebten den Fall des Tempels und des Landes nicht; ihre Funktionen
waren erfüllt. Die Pharisäer, vom Geist des Gesetzes wahrhaft schöpferisch

belebt, hatten den Fall des Staates nicht ohne tiefen Schmerz
überlebt, aber sie kannten neben dem nationalen Sein auf der eigenen
Scholle, wo Religion nationale Kultur bedeutete, doch immerhin die
Möglichkeit, durch ihre Religion nach wie vor die Kräfte aus dem Boden

zu ziehen, die vorher das Staatsleben religiös vertieften, die sie nun
auch ohne Staat leiten sollten. Sie widmeten sich also dem Gesetz, wie

wenn das Land noch ihnen wäre, als ob der Tempel noch stünde,
lebten also in einer Fiktion, fanden in der Religion und ihren Satzungen
den Ausdruck für ihr nationales Sein. Die ehemals abgesonderten
Gelehrten-Schüler retteten den jüdischen Geist aus dem untergehenden
Jerusalem in das unbedeutende Jabneh1), ohne im Moment vielleicht
zu ahnen, wie bedeutungsvoll diese Handlung für die Volksentwicklung
werden sollte. Der Wille zum Talmud, der Wille zum Leben im Denken,
der lieber den Staat opferte als die Lehre, war schon vor dem Jahre 70

vorhanden, dem Jahr der Zerstörung Jerusalems. Aber erst die
talmudische Epoche bringt ihn zum Ausdruck, durch die Haltung der
Juden, die sich immer mehr vom Mutterland entfernten, sie bringt ihn
schließlich klassisch zum Ausdruck durch die literarische Niederlegung

seiner vielfachen Strömungen in der Enzyklopädie des Talmud.
Unter Talmud ist eine ganze Entwicklung religionsgeschichtlicher

Literatur zu verstehen, die überall das Gesetz zum Durchbruch
bringen will. Das Gesetz lebt und belebt; ungesammelt und
ungeordnet wächst Leben und Lehre ineinander über, gemessen immer
Wieder an der Norm für das religiöse und private Leben, die beide
eine Einheit bilden. Denn das Heiligste, wie die Handlungen des
Hohenpriesters am Versöhnungstage und das nüchternste Recht des
Kaufmanns oder des Viehhüters sind schließlich eingeordnet in das Wort
der Offenbarung. Diese Norm ist die Halacha, was ursprünglich mit
Wegweiser zu übersetzen wäre und religionsgesetzliche Entscheidung
bedeutet, die das Leben regelt. Sie will der Talmud wiedergeben:
Wie die Halacha den gesamten Kreis der Lebensinteressen umfaßt,
So auch der Talmud.

Uas talmudische Schrifttum ist eingeteilt vor allem in Mischna
Und Gemara, die zusammen den Talmud bilden. Im 2. Jahrhundert, als

§t-2 Lbneh fand nach der Zerstörung Jerusalems das Gesetzesstudium eine neue
St u ' °a(furch wurde die Fortsetzung der Forschungstätigkeit an einer zentralenbtelle ermöglicht.



760 Lothar Rothschild

wegen der Verfolgung der jüdischen Gelehrten durch die Römer die
Gefahr bestand, daß das ungeschriebene Gut der Überlieferung
verloren gehen könne, wurde die Mischna von Rabbi Juda Hanassi, dem
Patriarchen, schriftlich niedergelegt. Bis jetzt hatte es keinen gültigen
Kodex des Gesetzes gegeben: die Schriftgelehrten glaubten, daß Gott
dem Mose neben der schriftlichen Lehre noch gleichsam als

Ausführungsbestimmung eine mündliche Lehre offenbart hatte, die nun auf
dem Wege der mündlichen Tradition weitergegeben worden war und
auf dem Wege der Diskussion in den Lehrhäusern, einer eisernen

konsequenten Diskussion, bis zu der Zeit, als die Gefahr die schriftliche

Niederlegung dieser Tradition gebot, fortgepflanzt wurde. Die
Lehrer der Mischna, unter deren Namen die Traditionen mitgeteilt
werden, heißen Tannaiten. Ihre Diskussion ist faktisch noch stark an
Palästina gebunden, viele Gegenstände ihres Gesetzwerkes kannten
sie noch genau und diskutierten sie mit glühendem Eifer und großem
Scharfsinn, so daß der Talmud von einem von ihnen aussagen kann:
Wer ihn diskutieren sah, glaubte, er reiße Berge aus und zermalme sie

aneinander. Hier in der Mischna der Tannaiten fand das Gesetz
seinen Niederschlag: knapp, einfach gefaßt, in gutem Hebräisch,
obwohl die Umgangssprache der Juden aramäisch war. Die Mischna
behandelt in ihren sechs Ordnungen alles Mögliche, was auf das Leben
des Volkes und des einzelnen irgendwelchen Einfluß ausüben konnte,
die Gesetze der Landwirtschaft, der Sabbate und Feiertage, Ehe und
Scheidungsrecht, Zivil- und Strafrecht, Mieten und Vermieten, Opfer
und Tempelgesetze, Reinheitsbestimmungen werden in 63 Traktaten
durchgenommen. « Das Recht, das hier geboten wird, ist ein gutes,
gerechtes Recht, das milde Strafrecht der Pharisäer, mit völliger
Ausschaltung der Indizienbeweise, so daß Verhängung der Todesstrafe
eine praktische Unmöglichkeit wird. »

Die Mischna gehört als gesetzmäßige Niederlegung der mündlichen
Lehre, der Schultradition, als erster Teil dem großen Gebiet der
talmudischen Literatur an. Was wir aber speziell Talmud nennen, ist die
Gemara, die Ergänzung oder Erklärung der Mischna. Die Niederschrift

der Mischna hatte im allgemeinen Diskussionen weggelassen,
hatte das Gesetz des Lebens aus der Lehre entnommen und kodifiziert.
Und nun begann die Diskussion, das Durchforschen und Durchsuchen
der Lehre in der Gemara. Es gibt deren zwei. Die Diskussionen über
das Gesetz sind uns an den beiden hauptsächlichen Wohnsitzen der
Juden aufgezeichnet worden: in Palästina und Babylon. Im dritten



Der Talmud 761

Jahrhundert dominierte noch zweifellos das Mutterland in religiösen
Fragen. Hier wohnte der Patriarch, er ordinierte zum Rabbiner, der
das Recht der religionsgesetzlichen Entscheidung innehatte. Mit dem
Boden Palästinas war das Leben des jüdischen Stammes schicksalhaft
verknüpft, hier hatte jede Erinnerung an die verloren gegangenen
Institutionen, an den Tempel und seinen Kultus, den Hohepriester
und das Synhedrion noch einen naheliegenden Gefühlswert und eine
erhebliche religiös-nationale Bedeutung. Aber es war nur ein geringer
Teil des jüdischen Volkes, der auf dem Heimatboden verblieb. Politische
Bedrückung und zunehmende Verarmung ließen hier den Sinn für die
scharfe Diskussion der Halacha, der religiösen Norm, früher ermüden
als in Babylon. Wer die palästinensische Gemara endgültig gesammelt
und redigiert hat, ist noch immer eine wissenschaftliche Frage; jedenfalls

war der palästinensische Talmud um 400 abgeschlossen. In ihm
werden viele Traktate der Mischna behandelt, die für das Leben seiner
Lehrer direkte Bedeutung hatten, wie z. B. die Ackergesetze. Einen
Einfluß auf das religiöse Leben der späteren Juden hat er nicht
ausgeübt, da für die Festsetzung der Lebensnorm weit wichtiger wurde,
was in Babylon gelehrt und gelernt wurde, wo die hervorragendste
Niederlassung der Juden des ersten Halbtausends blühte. Hier
entstanden im 3. Jahrhundert berühmte Schulen, deren Häupter ursprünglich

aus Palästina gekommen waren. Hier wurde der Teil des Talmud
gesammelt, den die Jahrhunderte als Talmud schlechthin einerseits
verehrten und durch das Leben bewahrheiteten, anderseits aber
verlästerten, beargwöhnten und als geschriebenes Wort verbrannten.
Seltsame Vorstellungen wurden über dieses Werk verbreitet, auf Grund
von Beschuldigungen, die seinetwegen erhoben wurden, mußten die
Juden vielerorts Bedrückung, Verfolgung und Tod erleiden. Dies

einzigartige Werk aber, das in seiner äußeren Anlage mit keinem andern
Verglichen werden kann, hat dem Juden Jahrhunderte lang Trost und
Vertrauen vermittelt, Lebensfreude geschenkt, um mit dem Mittel des
Geistes die äußerlichen Mühsale eines intellektualisierten Volkes zu
überwinden. Wie ich vorhin zu zeigen versuchte, was an lebendigster
Tradition die Welt den Pharisäern verdankt, denen zu Unrecht scheinheilige

und hochmütige Gesinnung zur Last gelegt wurde, muß es

Jetzt meine Aufgabe sein, zu zeigen, was unter talmudischem Geist zu
Verstehen ist, der keineswegs engherzigsten Partikularismus vermittelt.

In Babylon waren die Gelehrten schon seit langer Zeit jährlich
zweimal zu Lehrversammlungen zusammengekommen, um sich gegen-



762 Lothar Rothschild

seitig zu belehren und auch um die geistige Einheit des Judentums
aufrecht zu erhalten. Die fast stenographisch genaue Niederschrift
dieser Gelehrtendiskussion ist der Talmud, den man nicht mit Unrecht
mit den Protokollen eines Parlamentes verglichen hat. Er enthält aber

viel mehr: wir finden in ihm auch die endgültigen Entscheidungen in
vielen Einzelfällen, er wird vornehmlich zum Lehrbuch des jüdischen
Rechtes - als Ergänzung der Mischna - für die heranwachsende Generation

von Lehrern. Diese Lehrer, die den Namen Amoräer, Erklärer,
führen, behandeln viele Generationen hindurch den unermeßlich tiefen
und breiten Strom der halachischen Norm, leiten sie ab aus der Schrift,
wozu sich bestimmte Konklusionsregeln gebildet hatten, decken
Widersprüche auf zwischen einzelnen rabbinischen Aussagen, um mit allen

logisch möglichen Methoden eine endgültige Klarheit des Stoffes zu
bereiten, auf Grund deren der spätere Rabbiner religionsgesetzliche
Einzelfragen entscheiden kann. Der breite Strom der Auseinandersetzung

ist aber nirgends eingedämmt; ohne Achtung auf den zur
Behandlung stehenden Punkt werden andere Meinungen eines Lehrers,
der gerade spricht, oder andere Auslegungen des Schriftwortes, das

die Grundlage bildet, angeführt. Dinge, die den Sabbat angehen,
können recht wohl ohne Punkt und ohne Absatz im Traktat über
Ehescheidungen gefunden werden, ebenso aber im Sabbat Material zur
Ehescheidung. Die Totalität des Lebens wird eben dadurch ausgedrückt,
daß man nicht bei einem Punkt stehen bleibt, sondern unvermittelt
ein Gebiet aus dem andern ergänzt. Die äußerliche Formlosigkeit
entsteht durch das Fehlen einer jeden Punktation, sowohl des Wortes
als auch der Sätze. Keine Andeutung weist uns darauf hin, wo Rede

und Gegenrede sich scheiden, wo eine Frage oder eine Antwort beginnt,
wo eine Behauptung oder eine ironische Ablehnung vorliegt. Eine
Ordnung in diesem Meer, wie der Talmud genannt wird, kann nur der

finden, der sich auskennt in den Gebieten, die zur Diskussion stehen,
der die Methode kennt, wie Aussagen eines Lehrers unvermittelt
wieder herangezogen werden in einem ganz andern Traktat. Ursprünglich

war ja dies alles mündliche Diskussion ohne geschriebene Grundlage,

man war nicht an das Traktandum gebunden. In den sieben

Generationen der Amoräer treten in Palästina und Babylon ungefähr
1500 Gelehrte auf, die in dem Sprechsaal das halachische Gesetz
bereichern, scheinbar alle Meister gleichzeitig, scheinbar kann die

Meinung eines späteren der eines früheren als Gegensatz entgegengehalten
werden. Das Leben der talmudischen Schule spielte sich hauptsächlich



Der Talmud 763

an zwei Orten ab, in Sura und Pumbaditha, wo bedeutende Akademien

waren, deren Schulhäupter mit ihren Schülern den Stoff behandelten.
Es gibt wohl eine chronologische Ordnung der Disputanten und der
Erklärer, aber um des Stoffes willen wird kein sonderlicher Wert darauf
gelegt. Zu jeder Zeit gab es bestimmte Lehrer, die sich als Kontra-
diktoren besonders entgegentraten und die Formung des Gesetzes

beförderten, die in scharfsinnigster Dialektik den Strom des Lebens
in den Geltungsbereich des schriftlichen Gotteswertes einzubeziehen
suchten. So kommt es, daß die Disputation der babylonischen Schulen
oft den Eindruck erweckt, als geschehe sie um ihrer selbst willen, da sie

zeitweise ausgeklügelt und spitzfindig wird. Aber über der Entartung
einer geistigen Zucht in extremen Fällen dürfen wir nicht ungerecht
werden. Wir müssen uns vor Augen halten, daß die Halacha eine
beispiellose Disziplinierung des Willens zum Leben bedeutet, wurde doch

trotz des staatlichen Unterganges das nationale und religiöse Leben
der Juden durch die Norm geregelt und erhalten. Der Talmud hat
das geschichtliche Wunder fertig gebracht, das Judentum in der

Zerstreuung inmitten einer oft feindlichen Welt mit immer neuer
unverwüstlicher Lebenskraft zu erfüllen und ihm zugleich jenen einheitlichen
Charakter aufzuprägen, den es bis heute trotz anderer Einflüsse bewahrt
hat; er hatte keine Konzessionen an die Anschauungen der übrigen
Welt notwendig und konnte das Judentum, das alle Proselytenmacherei
längst aufgegeben hatte, rein ausprägen.

Es wäre nur ein Teilausschnitt betrachtet, wenn wir bei der
Behandlung der religiösen Norm stehen blieben. Der Talmud ist noch

Wegen einer anderen Seite interessant: nämlich als zeitgenössische
Quelle. Lagarde nannte ihn ein « Pompeji der Altertumskunde », er ist
die lebendige Wiedergabe alles dessen, was in der Zeit bis ungefähr
zum Jahre 600 n. Chr. die Judenheit bewegt hat. Er baut sich auf der
Moral der Zeit auf, er hat ihr Leben zur Grundlage, er weiß von Sitten
und Gebräuchen des Volkes Bericht zu geben. So kommen alle Gebiete
ln ihm zu ihrem Rechte: Landwirtschaft und Handwerk, Geschichte
uud Sage, Medizin und Astronomie und anderes in bunter Abwechslung.

Er ist also die getreue Wiedergabe des jüdischen Geistes und des

Jüdischen Lebens seiner Zeit, eine Enzyklopädie des Lebens, die auch
for das innere Leben der späteren Juden Richtlinien enthält.

Noch ein Wort über das talmudische Recht:1) « Das jüdische Recht

diesem Absatz schließe ich mich mehrmals zitatweise an einen Aufsatz
°n Dr. Felix Goldmann an, erschienen im Berliner Jüd. Gemeindeblatt, März 1931.



764 Lothar Rothschild

ist kasuistisch, d. h. es behandelt jeden einzelnen Fall, anstatt wie das

moderne Recht verfährt, prinzipielle Grundsätze aufzustellen und die

Anwendung jedesmal dem entscheidenden Richter zu überlassen.
Überall, wo Kasuistik angewandt wird, richtet sich der Sinn vom Großen
auch auf das Kleine und oft auf das Kleinliche, um jeden Einzelfall
für die Entscheidung vorzubereiten. Das war auch bei den Juden der
Fall, deren Rechtsgrundsätze sich auf das gesamte profane Leben
ausdehnen. Aber die jüdische Anschauung verbindet im Talmud

großes mit kleinem, über der Beschäftigung mit den Kleinigkeiten
verliert sie nicht den Sinn für die großzügige Erfüllung der
sittlichen Gebote. Und die ärgste Kasuistik hat den Juden nicht kleinlich

gemacht! Aus der Kasuistik erwächst Spitzfindigkeit und Rabu-
listik, sobald sich die Rechtswissenschaft vom Boden des Lebens
entfernt. Wir finden dies mitunter auch im Talmud, wie es eben jede
Rechtsentwicklung mit sich bringt. » Die schärfste Dialektik wird von
den Schulen angewandt, um Rechtssätze zu bewahrheiten, um etwas
Schweres aus einem leichteren Fall zu schließen, um zwei gleiche
Worte, die in zwei Sätzen vorkommen, auch dem Sinne nach miteinander

zu verbinden. Auch heute wird noch öfter der Vorwurf der talmudischen
Spitzfindigkeiten erhoben, um die Methode zu brandmarken, etwas zu
beweisen, was nicht zu beweisen geht. Aber man vergißt dabei eines,
ein Wesentliches, das uns den Talmud wertvoll macht: Die
Spitzfindigkeit - die natürlich durchaus nicht das durchschnittliche Charakteristikum

talmudischer Diskussion ist - ist hier nicht um ihrer selbst

willen getrieben worden, sondern um des Lebens willen. Die Diskussion
drückt das Prinzip der Lebenserhaltung des Juden aus, der jede Gegenwart

richtig einsetzen will und der aus Verehrung für das tradierte Gut
das Lebensdiktat jeder Gegenwart an die Überlieferung anschließt.
Hätte man nur eine trockene Ableitung der Rechtsgrundsätze gegeben,

wäre der Talmud gewiß nicht zu dem großen Werke angeschwollen,
das heute gewöhnlich in zwölf Foliobänden anzutreffen ist; er hätte
aber auch nicht den besonderen Reiz, der eben in seinem Sprechsaalcharakter

besteht. Wäre nur das Endresultat im Talmud aufgezeichnet,
so wäre ihm der spezielle Charakter genommen, den er dadurch erhält,
daß er in die Werkstatt der religiösen Norm einführt. Durch das Auf-
und Abtreten vieler Gelehrter, mehrerer Schulen und ihrer Häupter
bietet uns der Talmud eine Einführung auch in die Geschichte der

Diskussion, er zeigt den hohen Ernst, mit dem sich die Juden an das

restlose Verständnis der Lehre machten, um jeden Gegensatz im



Der Talmud 765

Dualismus von Leben und Lehre zu vermeiden; wie das Leben alles

bietet, so auch die Lehre. Wie im Leben alles ohne Reihenfolge und
komplex an den Menschen herantritt, genau so findet es den Niederschlag

in der Lehre, im Studium des Wortes, was ja Talmud auch
heißt. Die Sprache des Talmud ist die aramäische Umgangssprache der
damaligen Judenheit, seine äußere Form ist wenig ansprechend, da er
ohne Punkt und Absatz Stichworte und Protokoll gibt, als Wegweiser

späterer Geschlechter zum Lernen, zur Vertiefung des Studiums.
Die Ausdrucksweise ist ungeziert und knapp, oft sogar etwas roh,
da ja eine schriftliche Fixierung nicht beabsichtigt war und niemand
daran dachte, daß seine Aussage der Nachwelt schriftlich überliefert
würde. Zur mündlichen Tradition mußte der Ausdruck kurz und

prägnant sein, damit er besser im Gedächtnis behalten werden konnte.
Außer der Diskussion zur Errechnung der halachischen Norm, die

ich bis jetzt behandelte, kennt die talmudische Literatur noch eine
andere Art, religiöses Lehrgut lehrhaft darzustellen: die Agada, zu
deutsch Erzählung. Es ist nicht nur Erzählung, sondern mehr
homiletische Auslegung des Bibeltextes, eine erhabene Verwertung alten
Sagenschatzes, aber auch eine geschickte Verkleidung momentaner
Zustände. Wer Agada lesen kann, wird sie auch als historische Quelle
anzuwenden wissen. Im babylonischen Talmud selbst wird Agada,
also erzählende Schriftauslegung, öfter zur Bekräftigung angeführt,
oft auch ganz unvermittelt an den Namen eines Amoräers angeschlossen
und zu einem eben behandelten Bibelvers beigebracht. Natürlich ohne

Absatz im Text und ohne Trennung von der halachischen Seite der
Frage. Im babylonischen Talmud ist Halacha und Agada eng ineinander
verwoben und nur wer beides beachtet, kann das Bild einer Gesamtheit

jüdischer Geistesäußerung erhalten. Im palästinensischen Talmud ist

es genau so; Palästina aber bildete noch ein eigenes agadisches Schrifttum

aus, niedergelegt im Midrasch, der die Poesie der alten
Bibelerklärer enthält, eine gefühlvolle Deutungs- und Erzählungskunst von
eigenartigem Charme und ergreifender Größe in der Darstellung
Israels und seines Gottes. Dem agadischen Teil der talmudischen
Literatur ist oft Unrecht widerfahren, von Seiten der Juden selbst im
Mittelalter. Für einen forschenden Kopf galt es für angemessen, die

religionsgesetzliche Disputation mit den vielen Kommentaren zu
studieren, die im Laufe der Jahrhunderte zum Talmud geschrieben
wurden und von denen zwei immer, oft aber eine ganze Reihe den Tal-
mudausgaben beigedruckt sind. Das Studium der Agada galt als Ausruhe-



766 Lothar Rothschild

punkt, der womöglich nicht beachtet wurde, um die scharfe Diskussion
nicht abzulenken. Die jüdische Bildung der Neuzeit sucht auch die
agadischen Bestandteile mehr zu erfassen, weil in ihnen sehr viel
religiöser Sinn des Judentums sich spiegelt. Den Talmudschulen der
früheren Jahrhunderte kam es mehr auf die Schulung zur dialektischen
Kontroverse an, als dem modernen Talmudkenner. Der babylonische
Talmud ist durch mehrere Ubersetzungen der allgemeinen Kenntnis
zugänglich gemacht worden, auch die Werke der palästinensischen
Agada sind teilweise in deutscher Übersetzung vorhanden.

Der Talmud war für die Juden ein lebenerhaltendes Element: er
half ihnen die Erinnerung an ihr Land durch die Jahrhunderte tragen.
Wenn sie die Bestimmungen über das Land und den Tempel - die
doch verloren waren - studierten, fühlten sie ihr Los der politischen
Unfreiheit leichter werden in der Verbundenheit mit den Gütern,
die ehemals die ihren waren. Man hat dem talmudischen Geist zu
Unrecht Lebensfremdheit und Stubengelehrsamkeit vorgeworfen; es

trifft nicht zu. Keine einzige Lehre im Talmud darf Theorie bleiben,
sondern sie muß in das Leben hineingetragen werden, es muß also

jeder Bezirk des Lebens vom Geiste der göttlichen Lehre erfüllt sein.
Diese Verwirklichung des Göttlichen im Leben deutet hin auf den
wahren pharisäischen Geist der Gottesliebe, dessen letztes Streben

nirgends die Knechtung Israels unter das Gesetz war, sondern der das

Leben des Juden durch das Gesetz befreiend ordnen wollte, es ist der
Geist des Idealismus und der Menschenliebe.

Menschenliebe wird allerdings dem Talmud oft abgesprochen, indem
es heißt, nur Israel werde in ihm geehrt, die Völker aber verachtet. Nach
dem, was das jüdische Volk in jenen Jahrhunderten vor allem durch
den Verlust seiner Staatlichkeit erlitten hatte, wäre das sogar begreiflich,
aber es entspricht nicht der Wahrheit. Sätze, wie derjenige, daß der
fromme Heide sogar Anteil an der zukünftigen Welt hat, daß die
Frommen aller Völker wie Israel sind, widerlegen diesen Vorwurf
gänzlich. Selten kam ein Werk so in den Kampf des pro und contra wie
der Talmud; wegen einiger weniger Stellen über das Christentum, die
der Zeitstimmung entsprungen waren und für die spätere Geschlechter
nicht hätten verantwortlich gemacht werden sollen, wurde er von der
Kirche im Mittelalter beargwöhnt und zensuriert, gar häufig auch auf
dem Scheiterhaufen verbrannt. Nach der Reformation aber begnügte
sich die Zensur mit der Vermeidung anstößiger Stellen; der schärfste
zensurierte Talmuddruck war der Basler von 1578, der bei den Juden



Der Talmud 767

wegen seiner Verstümmelung nicht gerade beliebt war. Die späteren
durften das meiste wiederaufnehmen.

Alles, was im Talmud steht, trägt bei, die Totalität einer
Geistesäußerung zu repräsentieren und muß vielerorts aus der Zeit verstanden

werden, um einen richtigen Standpunkt gewinnen zu können. In
neuerer Zeit hat sich die Wissenschaft dieses großen Werkes

angenommen, um namentlich auf dem Gebiete der Rechtslehre, der
sozialpolitischen Gesetzgebung, des Armen- und Familienrechtes Wissenswertes

zu erschließen. Vor allem müssen hier die Bemühungen des

Berliner Theologieprofessors Hermann Strack erwähnt werden, der in
seiner Einleitung zum Talmud1) dem Anfänger einen hervorragenden
Leitfaden über dieses Gebiet an die Hand gibt, der sich durch
wissenschaftliche Sachlichkeit auszeichnet. Es sollte für den unbefangenen
Betrachter nur einen Weg zur Erkenntnis des Talmud und seines

Geistes geben: Der Talmud soll weder angefeindet, noch verteidigt,
sondern nur verstanden werden. Die Wissenschaft muß in Wahrheit
über den Parteien stehen, muß festhalten, was der Talmud einem
zerstreuten Volke war, wie sein Geist das materielle Elend meisterte. Ein
sinniger Spruch findet sich im Talmud, der auf ihn selbst Anwendung
finden kann: er besagt, ein Rabbi habe eine süßschmeckende Frucht,
die in einer bittern Schale steckte, gefunden; er verzehrte den guten
Kern und warf die Schale weg. Mache man es wie dieser Lehrer! Suche

man über äußere Unschönheiten der Form zu dem tiefen Gehalt des

Innern vorzudringen, wende man dem Talmud gegenüber das an, was
er auf seinen Blättern zu verkünden sucht, worum es der jüdischen
Lehre zu tiefst geht, was man auch braucht, um ein richtiges Verständnis

der riesigen Anstrengung des Geistes zu gewinnen, die die Folianten
enthalten, nämlich: Rechtliches Denken, Recht und Gerechtigkeit.

TEXTPROBEN AUS DEM TALMUD
A. Mischna.

Aus dem Traktat Versöhnungstag.

Wenn einer denkt, ich will immer sündigen und dann Buße tun,
dem wird die Kraft nicht zuteil werden, Buße zu tun. - Wer denkt,
lch will sündigen und der Versöhnungstag wird meine Sünde sühnen,
dessen Sünde sühnt der Versöhnungstag nicht. Die Sünden, die der

') Strack, Einleitung in Talmud und Midrasch. In fünfter Auflage, München 1930.



768 Lothar Rothschild

Mensch gegen Gott allein begeht, sühnt der Versöhnungstag, aber die
Sünden, die der Mensch gegen seinen Nebenmenschen begangen hat,
sühnt der Versöhnungstag erst dann, wenn man von seinem
Nebenmenschen Verzeihung erlangt hat.

Aus dem Traktat Baba Mezia (Rechtsbestimmungen über Verwahren,
Pfand, verlorenes Gut und Arbeitslöhne).

Wer Arbeiter mietet und ihnen sagt, daß sie vom frühen Morgen
bis zum späten Abend arbeiten sollen, während an dem Orte die Sitte
besteht, nicht so früh anzufangen und nicht so spät aufzuhören, ist
nicht berechtigt, sie dazu zu zwingen, wenn er es nicht gleich beim
Mieten festgesetzt hat. Wo es Sitte ist, den Arbeitern Kost zu geben,
muß er ihnen Kost geben ; wo es Sitte ist, Erfrischungen hinzuzufügen,
muß er sie hinzufügen. Alles richtet sich nach der Ortssitte.

B. Babylonischer Talmud.

Es ist verhältnismäßig schwer, eine richtige Vorstellung der talmudischen
Diskussion an Hand einer einzelnen Stelle zu vermitteln. Die Diskussionen ziehen sich
in der Regel über mehrere Blätter hin und erfahren während der Behandlung eine
Vertiefung durch Heranziehen vieler Kommentatoren. Die folgende Stelle ist die
erste Mischna des Traktates «Segenssprüche» mit dem Beginn der dazugehörigen
babylonischen Gemara. —

»

Mischna.

Von wann an liest man das Schema1) am Abend? - Von der Stunde

an, da die Priester2) eintreten, von ihrer Hebe3) zu essen, bis zum
Schluß der ersten Nachtwache,4) - so sagt Rabbi Elieser. Die Weisen 5)

sagen, bis Mitternacht; Rabbi Gamliel sagt, bis die Morgenröte
aufsteigt. Einst6) kamen seine Söhne vom Gastmahl und sprachen zu
ihm: Wir haben das Schema (des Abends) [noch] nicht gelesen. Da
sprach er zu ihnen: Ist die Morgenröte noch nicht aufgestiegen, so

seid ihr zu lesen verpflichtet. Aber nicht nur für diese Sache sagten

1) Schema Israel, Höre Israel, Beginn des Hauptgebetes, das Bekenntnis zur
Einheit Gottes ausdrückend. Es enthält die Bibelstellen Dt. 6, 4—10, ib. 11,
13—21, Num 15, 37—41.

_

2) Unrein gewordene Priester — z. B. bei der Berührung eines Leichnams —
die, nachdem sie gebadet, den völligen Sonnenuntergang abwarten müssen, und
erst dann ins Heiligtum treten und von der Hebe essen dürfen.

3) Die priesterlichen Abgaben von Baum und Feldfrüchten nach Num 18, 8.
4) Die Nacht wurde in drei Wachen geteilt; der Talmud spricht später darüber.
6) Mischnalehrer; in der Regel eine Mehrheit im Lehrhaus.
6) Ein Vorkommnis wird als Beweis angeführt.



Der Talmud 769

dies [die Weisen, daß das Gebot bis Mitternacht reicht], sondern bei

allem, worüber die Weisen sagten, [es habe Zeit] bis Mitternacht,
gilt das Gebot, bis die Morgenröte aufsteigt. Das Gebot der Räucherung
des Fettes und der Glieder1) reicht, bis die Morgenröte aufsteigt,
und das Gebot dessen, was an einem Tage2) gegessen werden soll,
reicht, bis die Morgenröte aufsteigt. Warum sagten die Weisen, wenn
dem so ist: Bis Mitternacht? Um den Menschen von der Übertretung
[eines Gebotes] fernzuhalten. -

Gemara.

Worauf bezieht sich der Tanna3), daß er lehrt: von wann an? Ferner,

warum lehrt er zuerst: am Abend, er sollte doch zuerst vom Morgen
lehren? - Der Tanna bezieht sich auf den Schriftvers. Es heißt: Bei
deinem Schlafengehen und bei deinem Aufstehen.4) Darauf
bezugnehmend lehrt er: Warum beginnt die Zeit des Schemâlesens beim
Schlafengehen? - von der Stunde an, da die Priester eintreten, von
ihrer Hebe zu essen. Wenn du willst, sage ich: er lernte dies6) von
der Weltschöpfung, denn es heißt dort: Es ward Abend und es ward
Morgen, ein Tag.6) - Demnach sollte er doch am Schlüsse7), wo er
lehrt : Am Morgen spreche man zwei Segenssprüche vor [dem Schema]
und einen nachher, am Abend spreche man zwei vorher und zwei

nachher, [ebenfalls] vom Abend zuerst lehren? - Der Tanna beginnt
mit dem Abend und lehrt nachher über den Morgen, und da er vom
Morgen spricht, erklärt er die Angelegenheiten des Morgens, und
nachher erst erklärt er die Angelegenheiten des Abends.

C. Aus der talmudischen Sittenlehre.

Kränkung.

« Es soll einer den andern nicht kränken. » Der Vers handelt von
Verbalkränkungen. Wie ist er zu verstehen? War jemand früher laster-

x) Des Opfers. Opfer wurden in mischnischer Zeit nicht mehr dargebracht.
2) z. B. Opferteile, s. Lev. 7, 15.
3) Autor einer Lehre in der Mischna.
t) Dt. 6, 7.

) Zuerst den Abend anzuführen.

) Gen. 1, 5.
') In der folgenden Mischna.
Siehe auch Lazarus Goldschmidt, Der babylonische Talmud, neu übertragen.

Band 1, Berlin 1930.



770 Lothar Rothschild

haft, so darf man ihn nicht daran erinnern. Ist ein Makel in seiner

Familie, so deute man nicht darauf. Ist ein Unglück über ihn gekommen,

so schreibe man es nicht seinen Sünden zu. Man schicke nicht
Kornkäufer zu jemandem, von dem man weiß, daß er nie Korn verkauft
hat. Selbst das ist Unrecht, wenn man sich den Anschein gibt, als

wolle man eine Ware kaufen, während man sie nicht kaufen will oder
kann. Bei dem angeführten Schriftwort heißt es: Du sollst dich vor
deinem Gott fürchten! Dieser Beisatz steht überall da, wo sich die
Kontrolle dem menschlichen Auge entzieht. -

Der Mensch.

Wer ist weise? - Wer von jedermann lernt.
Wer ist stark? - Wer sich selbst überwindet.
Wer ist reich? - Wer sich mit dem Seinigen begnügt.
Wer ist achtbar? - Wer die Menschen achtet.

Die Welt.

Auf drei Dingen steht die Welt: auf Gerechtigkeit, Wahrheit und
Frieden. -

Die Sünde.

Rabbi Meiir wünschte einst den Tod seines boshaften Nachbarn.
Als seine Frau das hörte, sagte sie : Es steht geschrieben : « Es mögen
vertilgt werden die Sünden von der Erde und die Frevler nicht mehr
sein. » Nicht den Sündern, sondern den Sünden wünscht die Heilige
Schrift den Untergang, damit es keine Frevler mehr gebe. Der Mensch
soll nicht den Untergang der Schlechten wünschen, sondern ihre
Besserung von Gott erflehen.


	Der Talmud

