Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 10

Artikel: Analytik der Existenz

Autor: Mauerhofer, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-853419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-853419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

726

Analytik der Existenz

von Hugo Mauerhofer

Im Gegenzuge zu der einseitigen, weil geistverabsolutierenden Welt-
interpretation und Philosophie Hegels schuf sich Kierkegaard den
Begriff der Existenz, der bei ihm von einer ganz eigentiimlichen Durch-
schlagskraft und Lebensnihe ist. Auch seiner Auslegung des Faktums
Mensch kann allerdings der Vorwurf der Einseitigkeit nicht erspart
werden, da der vorgegebene Horizont seiner Existenzdeutung aus-
schlieBBlich der religiése, ja im engeren Sinne christliche war, der ihn
mit bewunderungswiirdiger Konsequenz zu einer christlichen Anthro-
pologie?) dringte. « Existenz » ist fiir ihn der jeweilige einzelne Mensch,
der in unaufhebbarer Einzigkeit und Einsamkeit unmittelbar vor Gott
gestellt und 1hm iiberliefert ist. Die Wucht und unausdriickliche Starke,
mit der auch uns noch die Kierkegaardsche Konzeption der Existenz
anspricht, stammt aus der kreatiirlich-religisen Tiefe, aus der sie
geschépft ist: — wir fiihlen, daf} irgend etwas von der schicksalhaften
Eigentiimlichkeit unserer Stellung im Dasein in diese radikal-christ-
liche Existenzauslegung eingegangen ist und dafl von ihr auch der-
jenige Mensch, fiir den das Christentum irgendwie iiberwunden ist,
dennoch mitgetroffen wird. Feierte bei Hegel der Weltgeist in hochst-
eigener Person im Menschen seine weltgeschichtliche Inkarnation — und
zwar in einer Art, die bezeichnenderweise den lebensnahen Willens-
metaphysiker Schopenhauer zum Spotte reizte —, so wurde durch den
Kierkegaard'schen Gegenzug der Mensch wieder in seine Kreatiirlich-
keit zuriickgeschleudert und die Interpretation der menschlichen Exi-
stenz auf eine weniger geistbetonte und -gewisse, aber dafiir echtere
und unerbittlichere Basis geworfen. Und das deshalb, weil die speku-
lative Scheinsicherheit der Hegelschen Aussagen untergraben und
ihres mit absolutistischem Gebahren auftretenden Anspruches beraubt
wurde; Kierkegaard machte die menschliche Existenz wiederum frag-
wiirdig und gab ihr somit den Charakter, der ihr von Hause aus zukommt,
zuriick, — wenn auch ineins mit dem christlich-religidsen Horizont
seiner Auslegung die existenzielle Fragwiirdigkeit in ihrer letzten

1) Ich gebrauche hier und im folgenden den Ausdruck « Anthropologie » nicht im
herkémmlich somatisch-medizinischen, sondern im neugefundenen - und vor allem
von Scheler wiederbelebten — philosophisch-metaphysischen Sinne.



Analytik der Existenz 727

Scharfe und Tragik gemildert wurde. Der Einzelne stand zwar nach wie
vor in unerbittlicher Situation vor Gott und hatte sich fiir oder gegen
ithn und seinen Sohn zu entscheiden, — aber er war immerhin Gottes
sicher und hatte insofern einen letzten metaphysischen Halt, auf den
er jederzeit in einer NeubeschlieBung zuriickgreifen konnte. Die Frag-
wiirdigkeit betraf also nur den einen der beiden Partner, ndmlich den
in die Existenz geworfenen Menschen, und belief} den andern in iiber-
kreatiirlicher Unangreifbarkeit. Die Interpretation des Menschen inner-
halb des religivsen Horizontes zeigte also wohl die Aufgebrochenheit
der Existenz gegen Gott, aber gerade das Dasein Gottes erwies, daf}
es nicht eine schlechthinnige — und deshalb nur nihilistisch zu inter-
pretierende — Gebrochenheit war.

‘Auch in metaphysischem Gegensatz zu jeder spekulativen Philosophie,
aber trotzdem mit einem von Kierkegaard radikal verschiedenen Deu-
tungshorizont unternimmt Nietzsche seine Interpretation des Men-
schen; seine Auslegung des Geschehens war iiberdies durch den riesen-
haften Schatten, den Schopenhauer schon auf den jungen Philosophen
geworfen hatte, in groflen Ziigen vorgegeben. Fiir Nietzsche konnte
weder eine spekulative Geistinterpretation des Menschen, noch eine
religiss-christliche in Frage kommen; seine radikalen und unbarm-
l'lerzigen Fragestellungen stiefen den Menschen in die kalten Raume
des Fragwiirdigwerdens hinaus, wie es seit Heraklit — man erinnert
sich, daB Nietzsche diesen Vorsokratiker zu seinen « Vorfahren »
zéhlte — nicht mehr geschehen war. Der Horizont seiner Weltauslegung,
die letztlich auf den keinen Gegenspieler mehr kennenden « Willen
zur Macht » stiefl, der sich im Menschen als biologische Triebhaftig-
keit von urweltlicher Macht abzeichnete, war von heroischer Areligiosi-
tit; durch die Verwerfung sowohl der geistigen als auch der religiésen
Interpretationsméglichkeit wurde der Mensch von Nietzsche jeder
vermeintlichen «hoheren Wiirde » beraubt und in die chthonisch-
triebhaften Bezirke des Lebens verwiesen. Nietzsches Auslegungs-
horizont, vorgezeichnet durch Schopenhauers « Willen », durch seinen
Glauben an die «grofle Vernunft » des Leibes und durch den unbe-
dingten, ja selbstzerstérerisch-hartnickigen Zug, die ganze ungesicherte
Fragwiirdigkeit der menschlichen Position sichtbar zu machen, fiihrte
S0 zu einer vitalen Anthropologie.?) Aber gerade durch die Verneinung

T . - . .
) Diese vitale Anthropologie bereitete der Psychoanalyse den soziologischen Boden;

fireuds bekanntlich lange Zeit zuriickhaltende Stellung gegeniiber Nietzsche beweist
ts dagegen. Adlers positive Einschitzung von Nietzsche ist bekannt.



728 Hugo Mauerhofer

der Geistesinterpretation und die ausschlieBBliche Reduktion des Men-
schen auf einen Gesellschaftsbau von Trieben und Instinkten wurde
die Existenz eindeutig — namlich vital — bestimmt und ineins damit aus
der metaphysischen Fragwiirdigkeit zuriickgenommen und in eine
bloB8 biologische verlegt.

Diese kurze Skizzierung des Auslegungshorizontes der menschlichen
Existenz bei Kierkegaard und Nietzsche sollte nur beispielhaft den
Zugang freilegen zur Erwigung dessen, was nun eigentlich in diesen
und allen #hnlichen Denkern als eigentiimliches Geschehen sichtbar
wird. Handelt es sich in den beiden angefiihrten Beispielen vorlaufig
um den konkreten — und zwar bei Kierkegaard religiés-christlichen,
bei Nietzsche triebhaft-vitalen — metaphysischeri Hintergrund, der die
Auslegung des Wesens des Menschen vorzeichnete, so zielt die nun-
mehr aufgeworfene Frage nach dem « Geschehen » nicht mehr auf die
inhaltliche Bestimmtheit der Aussagen und ihre magliche Richtigkeit,
sondern auf eine Erhellung dessen, was denn iiberhaupt vor sich geht,
wenn ein Hegel, Kierkegaard, Nietzsche — eine Auslegung der Existenz
vornimmt. Denn die Interpretationskunst eines Philosophen und der
seine Auslegungen — meist in unausdriicklicher Weise — bestimmende
Horizont werden ja umgriffen von dem, was eben in jeglicher Existenz-
auslegung « iiberhaupt geschieht ». Welches ist also, abstrakt formuliert,
der Mbglichkeitsgrund der vorliegenden und sich in jedem echten
Philosophen?') wiederholenden Analytik der Existenz?

Die Tatsache des stindig wiederkehrenden Versuches der Erhellung
der Existenz setzt offenbar ein Doppeltes voraus: — einmal eine zunéchst
und zumeist in der durchschnittlich-alltaglichen Existenz herrschende
« Verdecktheit » (Heidegger) und Unerhelltheit des Daseins, ineins
damit aber, da ja die philosophisch-metaphysische Analytik immer
wieder geschehensmiflig aus dem denkenden Menschen aufbricht,
eine offenbar im Wesen der Existenz liegende Nétigung zu einer ein-~
deutigen und damit alle Fragen beruhigenden vollstindigen Aufhellung
ihrer selbst. Diese Doppelbasis der faktischen teilweisen?) Unerhellt-

1) Ich bin mir der willkiirlich-wertenden Stellungnahme, die sich in der Forderung,
dafl jeder «echte Philosoph» Existenzanalytik tretben soll, durchaus bewuBt; diese
Bemerkung geniige, da ich naturgemifl auf die Begriindung meines eigenen Inter-
pretationshorizontes und das in ihm sich auswirkende sogenannte Existenzideal hier
nicht eingehen kann. '

?) Ein teilweises « Wissen» des Menschen um sich selbst mufl vorhanden sein, da
er ohne es, sich selbst gar nicht fragwiirdig werden kéonnte; leider kann hier auf die
nihere Auslegung dieses immer vorhandenen, aber « uneigentlichen» Wissens nicht
eingegangen werden.



Analytik der Existenz 729

heit des Menschen und der immer neu versuchten Interpretation — eine
Basis iibrigens, die sich aus dem Geschehen der wiederholt unter-
nommenen metaphysischen Anthropologien erweist — offenbart nun
aber eine verborgene Tiefe, die uns zugleich das in der Analytik des
Daseins Geschehende anzeigt: — die menschliche Existenz ist nicht
irgendwie peripher, sondern in threm wesenhaft-metaphysischen Kerne
fraglich. Gerade das, was wir unter dem Titel « Geschehen » suchten,
ist eben diese existenzielle, allerdings zunichst und zumeist verdeckte
und im Dunkel gelassene, aber in den Akten der Analytik der Existenz
erschiitternd auf- und in die Alltagssicherheit einbrechende Frag-
wiirdigkeit des Menschen. Jede — gewuf}t oder ungewuf3t metaphysische
— Anthropologie, in welchen Horizont auch im iibrigen ihre Inter-
pretation hineingestellt sein mag, ist der formulierte Niederschlag des
stiandig neu einsetzenden Durchbruchversuches der existenziellen Frag-
wiirdigkeit in das gesicherte Alltagsdenken und insofern das eigentliche
Geschehen im philosophierenden Menschen. Das in der Selbstanalytik
der Existenz unmittelbar aufbrechende Fragen nach dem « Wesen»,
dem «Sinn», der «Stellung », der « Bedeutung » des Menschen bildet
den Aufweis dafiir, daB} die Existenz in sich selbst grundlos ist, d. h.
daf} sie eine angemessene Begriindung ihrer selbst zwar in jeder Anthro-
pologie anstrebt, aber nie zureichend zu geben vermag. Da aber der
Existenzanalytiker sich nicht in der trostlosen Einsicht der Grund-
losigkeit schweigend zu halten vermag — die erlebte Nétigung zu Formu-
lierungen gehért zur tragischen Situation des Menschen iiberhaupt —,
sondern, von der stindigen Nétigung zu und der Hoffnung auf doch noch
mogliche eindeutige Erhellung des Daseins getrieben, versucht, end-
giiltige Aussagen zu machen, wird das radikale Geschehen des Ein-
bruchs der unbedingten Fraglich- und Grundlosigkeit in einen personal
bedingten Horizont hineingebettet und im Sinne der durch ihn vorge-
zeichneten Grundhaltung gedeutet (vgl. oben Kierkegaard und Nietzsche
als solche Beispiele der Aufarbeitung innerhalb eines personlich um-
rissenen Horizontes). Das Faktum der aufbrechenden und in das Denken
tretenden Fragwiirdigkeit des Menschen wird also wissenschaftlich-
anthropologisch « beruhigt ». D. h. auf die in der Analytik der Existenz
geschehensmifig erfolgende Aufgebrochenheit des Menschen wird
« geantwortet », die Grundlosigkeit wird tiberdeckt: die menschliche
Existenz wird in der religiésen (Augustin, Kierkegaard), vitalen
(Nietzsche, Klages), triebhaften (Freud), geschichtlichen (Dilthey),

medizinischen (v. Weizsicker, Kronfeld) etc. Daseinsschicht « be~



730 Hugo Mauerhofer

griindet», der beunruhigende Einbruch in die Sicherheit der Alltéglich-
keit abgefangen und die vermeintlich definitive Erhellung des Menschen
mehr oder weniger unkritisch behauptet. Im Fragen-nach-sich-selbst
stellt sich der Mensch faktisch vor seinen eigenen Abgrund; er erkennt
sich als ewig fragliches Wesen, dessen ausgezeichnetes Merkmal gerade
darin besteht, sich in dieser Fragwiirdigkeit stindig halten zu sollen.

Nach dieser Kennzeichnung der Analytik der Existenz und dem
versuchten Aufweis threr metaphysisch-anthropologischen Bedeutung
als dem Geschehen der sich selbst durchsichtig werdenden Existenz
als einer grundlosen und deshalb faktisch ewig infragestehenden, haben
sich unsere Aussagen in Konkretheit zu bewihren. Von biologistischer
oder lebensphilosophischer Seite kénnte der scheinbar zentrale Einwand
gemacht werden: wie nimlich das doch nach «Selbsterhaltung » trach-
tende « Leben» iiberhaupt dazu kommen kénne, sich in dermaflen
radikaler Weise selbst fragwiirdig zu werden? Methodisch wire zwar
der Einwand verfehlt und fiir uns irrelevant, da so letzten Endes unge-
klarte biologistische Begriffe (¢« Leben», «Selbsterhaltung» etc.) auf
der existenzialen Ebene der Diskussion gar nicht angesetzt werden
kénnen; doch verhilft er in negativer Weise zu der Feststellung, daf3
Existenz mehr als « pures Leben » ist. Der Mensch ist vielmehr gerade
der ausdriickliche Einbruchsort des « Geistes»1) und mithin des
« Fragens » in das bloB biologisch gefafite « Leben » und deshalb fihig,
sich in Distanziertheit vom Leben diesem selbst gegeniiber verneinend
einzustellen; nur der Mensch — eben als Existenz, d. h. vitaler Platz-
halter des Geistes — kann « Asket des Lebens» (Scheler) sein. Das
metaphysische Geschehen im Akt der Selbstanalytik der Existenz
griindet «auflerhalb » des Lebens, das sich als Leben niemals selbst
infragestellen konnte; in der Existenzanalytik transzendiert die Existenz
das « pure Leben », sie nimmt es mit dem eigenen Fraglichsein in die
existenzielle Frage hinein (deshalb ist die « Natur » im Menschen nicht
« reine Natur », sondern infragegestellte und jederzeit gefihrdete). Der
Hintergrund fiir alle analytischen Situationen des Daseins ist diese
letzte Infragestellung des bloflen Lebens und dessen Verneinuhg,
sobald es sich anheischig macht, die Existenz vom « Leben » her be-
griinden und auch wieder in ithm auflésen zu wollen.

1) Ich kann hier natiirlich nicht auf die aulerordentlich wichtige Interpretation der
Geist-Leben-Problematik eingehen, wie sie sich etwa ber Klages, Scheler, Th. Lessingu. a.
abzeichnet; fiir mich ist Existenz, von dieser Plattform aus bestimmt, jener « Ort »,
wo Vitalitit und Ceistigkeit « zusammentreffen». Eine eingehende Analyse der in
Frage stehenden Themata wiirde einen besonderen Aufsatz erfordern.



Analytik der Existenz 731

Jeder persénliche Konflikt, jede Art von Bedrohtheit der Existenz
ruft diese aus dem trigen und schlaffen Dahinleben hinaus in ur-
spriinglichere Bezirke, wo die sich selbst fragliche Existenz um ihr
Existenzsein kimpft. Eine noch zu schreibende Metaphysik des Krank-
seins (nicht: der Krankheiten!) wird erweisen, daf es dem krankseienden
Menschen stindig um eine irgendwoher stammende Bedrohtheit seines
Daseins geht; im Kranksein ist er selbst eben diese Bedrohtheit in
existenzieller Weise. Von Weizsicker hat in dieser Beziehung in seinen
Fragmenten zu einer Medizinischen Anthropologie Grundsitzliches aus-
gesprochen: « die Neurose ist ein personlicher Existenzkonflikt, den der
Kranke auf einer tieferen vitalen Ebene lost als der, auf welcher er ge-
stellt ist ». Alle Lebensschwierigkeiten haben immer als unausdriick-
lichen metaphysischen Sinn eine analytische Reinigung der Existenz
in der Richtung auf ihr Wahrhaftigsein.

Unsere Zeit hat zwei der voraussichtlich gréften Existenzanalytiker
aufzuweisen: Sigmund Freud und Martin Heidegger. Diese Neben-
elnandersetzung des biologisch-empirischen und des philosophisch-
ontologischen Forschers kann nur jenen verwundern, der die oben
versuchte Aufdeckung der metaphysisch-anthropologischen Bedeutung
desjenigen, was in diesen beiden Denkern als Geschehen durchsichtig
wird, nicht mitmachen zu kénnen meint. Im Ergebnis der Analytik
sind sie in der Tat grundverschieden, in der Infragestellung des Men-
schen aber einig. Die Fraglichkeit als solche steht bei Freud und
Heidegger in ganz verschiedenen Bereichen — gemifl dem sie bestim-
menden und ihre Auslegung zusammenhaltenden verschiedenen Hori-
zont —: die Front der biologisch fundierten Trieblehre steht gegen die
Front der ontologischen Daseinsanalytik.

Das Motiv des urspriinglichen Zugangs zum Menschen war in der
Freudschen Analytik ein rein praktisches und diente lediglich klinisch-
therapeutischen Zielen;) irgendeine tiefer gehende Aufhellung der
menschlichen Existenz lag iiberhaupt nicht im Blickpunkt der ortho-
doxen psychoanalytischen Schule. Es zeigte sich allerdings bald, daf3
die vermittels der analytischen Methode freigelegten seelischen Ge-
schehnisse nur in ihren zugespitzten Formen dem pathologischen
Material eigneten, grundsitzlich aber auch dem Normalseelischen zuzu-
sprechen waren und mithin — besonders, da die aufgewiesenen Grund-
krifte mafigebend Schicksal und Charakter des Trigers beeinfluiten —

) Das psychoanalytische Existenzideal ist bekanntlich erreicht, wenn der Mensch
S€ne «volle Arbeits- und Liebesfihigkeit» zuriickerhalten hat.



732 Hugo Mauerhofer

eine schlechthinnige Geltung auch fiir das Allgemeinmenschliche be-
anspruchten. Ferner legte die psychoanalytische Erhellung der Person
nicht nur immer wieder in lebensgeschichtlicher Regression die sexuelle
Triebkraft als die beherrschende und zentrale frei, sondern verlagerte
auflerdem die so gefundene seelische Grundmacht in ihrer Haupt-
wirksamkeit in ein unter der Helle des Bewufitseins liegendes und
letzteres allererst wie eine Kappe tragendes Unbewufites. Durch diese
radikale Zuriickfithrung des Menschen: — einmal auf die soziologisch
verponte (« verdringte ») Sexualitit, und dann erst noch durch die An-
nahme von deren zumeist im Dunkel der Persénlichkeit verlaufenden
Tiatigkeit — wurde das Menschenbild des Modernen zutiefst getroffen,
erschiittert und in peinlichster Weise in Frage gestellt. Bis dahin be-
stand die psychoanalytische Erhellung der vitalen Untergriinde der
Existenz grundsitzlich zweifellos zu Recht, wenn auch gegen eine
gewisse Mythologisierung des Seelischen periphere Einwinde zu er-
heben waren; als nun aber die von aller Triebhaftigkeit wesentlich
verschiedene Geistigkeit radikal geleugnet und blof als « Sublimierung »
— ein sowohl methodisch wie sachlich ungeklirter Terminus — der
Sexualitit begriffen sein wollte, setzte ein in sich selbst gewif3 zumeist
nicht klarer Widerstand gegen eine solche Interpretation ein, der
sachlich mit dem Protest der verletzten menschlichen Eitelkeit gegen
die ausgesagte Bedeutung der Sexualitit nichts mehr zu tun hatte und
deshalb von dem beriihmten « Widerstandsargument »') der Psycho-
analytiker nicht getroffen werden konnte. — Solange sich nun die analy-
tische Interpretation des Menschen bei der eigentlichen Triebhaftig-
keit aufhielt, wurde die Krise in der orthodoxen Schule (d. h. in der
von Stekel, Adler und Jung verlassenen) nicht akut; die Front der
« Geistigen » hielt nach wie vor, ohne die Bedeutung der Triebe fiir
das seelische Geschehen im geringsten leugnen zu wollen, an der von
aller Vitalitit qualitativ verschiedenen und von ihr her nicht zu be-
greifenden Sonderexistenz des Geistes fest und protestierte gegen eine
unerlaubte Auslegung des Menschen nur von der — zum grofien Teil
noch unbewufiten — Triebseite her. Fiir den Einsichtigen aber (wenn
er bis dahin Freud gefolgt war) trat die entscheidende Zuspitzung
bezeichnenderweise ein, als sich die Analyse an das Todesproblem
herangedringt fiihlte (der Einschnitt ist bibliographisch durch Freuds

1) Daf} man sich némlich an der Ubiquitit des Sexuellen stofle und deshalb affektive
Widerstinde « rationalisiere » und als sachliche ausgebe.



Analytik der Existenz 733

Schnift Jenseits des Lustprinzips gegeben): im Tod *) war von der Psycho-
analyse ein existenzielles Faktum angesprochen worden, das innerhalb
ihres vital-triebhaften Interpretationshorizontes ja gar nicht ausgelegt
werden konnte! Denn in der konsequent gefafiten « reinen Natiirlich-
keit » der Triebe kann ein Phinomen wie der Tod niemals eingelagert
sein; da die Analyse iibersah, daf} die menschliche « Natur » nicht rein,
sondern durch das Geistige « gestort » ist, und hartnéickig an threm nur
biologisch vorgezeichneten Horizont der ungestorten Triebhaftigkeit
des Menschen festhielt, muflte sie am Faktum des (immer menschlichen)
Todes scheitern. ?)

Es ist auflerordentlich bezeichnend und legt fiir die anerkannte
Redlichkeit des Freudschen Denkens das beste Zeugnis ab, wie sehr
ihm, dem medizinisch-biologisch Denkenden, die Konzeption des
innerhalb der puren Vitalitit ja methodisch gar nicht zu fundierenden
« Todestriebes » zu schaffen machte: die streng wissenschaftliche Dog-
matik und Schulung des Triebbiologen mufite einen « Todestrieb »
radikal verwerfen und als unmogliche Formulierung bezeichnen; die
Forscherehrlichkeit dagegen konnte nicht iibersehen, da} je und je
in der Analyse etwas allem Triebhaften grundsitzlich Entgegenstehendes
und es Verneinendes an den Tag dringte, das nun innerhalb des bereits
formulierten Lehrgebidudes untergebracht werden mufite. Dieses trieb-
vernichtende, den Aufbau des ganzen psychoanalytischen Systems
erschiitternde und bedrohende, vital iiberhaupt nicht aufweisbare
Etwas wurde nun zu dem den Sexualtrieb konkurrierenden Todes-
trieb: — durch diesen «-trieb» war der quilende Geist der Analytik
beseitigt, die Ungesichertheit der Ergebnisse behoben und der Mensch
erneut in der — vom biologisch-vitalen Horizonte geradezu diktierten! —
Triebhaftigkeit eindeutig, d. h. fraglos verankert. Der Mensch war zwar
“nur» Trieb, aber er war immerhin Trieb, niamlich bekannt. Die
Existenz war nicht mehr fragwiirdig im metaphysischen Sinne, denn
sie « griindete » in den Trieben. Da die Psychoanalyse am Faktum des
Todes (und was in thm beschlossen ist) scheiterte, mufite sie auch ein-
deutig avitale Geschehnisse grotesk zu « Trieben » umdeuten und bei

) Gemeint ist hier natiirlich nicht das biologisch-empirische « Ableben », sondern
das existenzielle « Ganzsein » des Menschen (vgl. Heidegger, Sein und Zeit).
. ) DaB die eindeutige Durchschlagskraft der Analyse Freuds samt ihrer Trieb-
Interpretation zwar nicht am Bestand der Geistigkeit, aber dafiir an der Tatsache
s existenziellen Todes zerbrach, den sie nicht aufzuhellen vermochte, ist fiir den
. sichtigen ein seltsamer Hinweis auf bisher kaum gesehene Zusammenhinge von
€ist» und « Tod »; ich begniige mich mit dieser vorldufigen Beifiigung.



734 Hugo Mauerhofer

einer T otalinterpretation der menschlichen Existenz am entscheidendsten
Punkte versagen.

Eine Interpretation der Analytik Martin Heideggers ist unvergleich-
lich schwieriger als eine solche Freuds, von dem die entscheidenden
Werke bereits vorliegen. Sein und Zeit, das Hauptwerk Heideggers,
wird nicht nur als «erste Hailfte », sondern ferner noch ausdriicklich
als «vorbereitende » Arbeit bezeichnet. Was Heidegger intendiert, ist
niamlich nichts Geringeres als eine « Fundamentalontologie », d. h. eine
grundsitzliche Lehre vom «Sein iiberhaupt ». Den Zugang zu dieser
in den Blick genommenen Ontologie bildet fiir Heidegger aber im
Gegensatz zu den traditionellen Seinslehren das (immer als mensch-
liches gefafite) Dasein; seine «existenziale Analytik des Daseins » ist
demnach Hermeneutik und Sichtbarmachung des Seins der « jemeinigen»
Existenz und soll als solche allererst die eigentliche ontologische Seins-
frage in den Griff bringen. In unmiBverstindlicher Weise zieht er
zwischen Biologie, Psychologie und — allerdings einseitig, nimlich
empirisch-vergleichend verstandener — philosophischer Anthropologie
einerseits und « Fundamentalantologie » andrerseits eine schroffe
Grenze; er versucht, trotzdem Zugang und Leitfaden seiner immer im
Blick behaltenen Ontologie iiber eine ausfiihrliche Analytik des da-
seienden Menschen fithren, dennoch einer metaphysischen Anthropo-
logie auszuweichen, um zu einer von allen empirisch-anthropologischen
Schlacken befreiten reinen Seinslehre vorzustofien. Und hier erhebt
sich die grofle — schon von G. Misch in seiner vornehm gehaltenen
Heideggerdiskussion geduflerte — Frage, ob wirklich von der Basis
einer vorgingigen, zwar blof} als Zugang und Freilegung des eigentlichen
Seinsproblems gedachten «existenzialen Analytik des Daseins » iiber-
haupt noch ein Weg in eine « Fundamentalonto[ogie » zu fithren ver-
mag ; oder ob uns, erginze ich, nicht vielmehr die ontologische Aussage-
region, in der wir gesicherte Urteile iiber das Sein iiberhaupt und die
Existenz auszusprechen verméchten, gerade kraft des Existenzseins
wesentlich verschlossen 1st.

Wie es sich nun auch mit der intendierten « Fundamentalontologie »
und ihrer Erreichbarkeit auf dem existenzialanalytischen Wege verhalten
mag: zwelfellos ist die vorliegende Existenzhermeneutik ein aufler-
ordentlicher Wurf, dem in den Grundziigen mit peripheren Einwinden
nicht beizukommen ist, ganz abgesehen davon, daf§ die Heideggersche
Wucht und der verpflichtende Ernst seines Denkens jeden Kritiker
zur selben Haltung veranlassen sollten. Aulerdem ist dieser vorbereitende



Analytik der Existenz 735

Zugang der hermeneutischen Auslegung der Existenz von groflem
Ertrag. Die ganze Terminologie, mit der diese Analytik in Sicht ge-
bracht wird, ist der existenziellen Sphire des Menschen entnommen,
wie es sich auch aus der Interpretation des sich « zundchst und zumeist »
im ¢alltiglichen Verfallensein an das Man » befindlichen Menschen
ergeben muf}; was endlich als Sein des Daseins freigelegt wird, ist die
«Sorge », die das Dasein im Gewissensruf zum « eigensten Seinkénnen »
aufruft, welch letzteres seine Bedeutung angesichts des « vorlaufenden »
Todes empfingt, in dem das Dasein allererst seine Ginze erreicht.
Heidegger betont ausdriicklich, dafl diese Begriffe existenzial-onto-
logisch und nicht ontisch-wertend gemeint sind. Aber gerade die in
thnen faktisch enthaltene Tiefsichtigkeit und ihre Fahigkeit, die all-
tiglich-empirische Existenzweise zu erhellen, legen immer wieder die
Versuchung nahe, in Heideggers Werk dennoch eine — allerdings nicht
empirisch, sondern existenzial begriindete — metaphysische Anthropo-
logie zu sehen, welche Versuchung durch das bisherige Fehlen der
eigentlichen Ontologie erst noch unterstiitzt wird: die existenzielle
Interpretation ist von solcher Eindriicklichkeit, dafl man ithr Wesen
als «vorbereitender Zugang» vergifit. Als ausdriicklicher Horizont
der Existenzialanalytik wird die Zeitlichkeit bestimmt. Es wird sich
nun im weiteren zeigen miissen, wie die Daseinsanalytik zur « Funda-
mentalontologie » fithren kann und inwiefern die erstere als spezifischer
Zugang zur Seinslehre dann, nachdem diese im Griffe des Philosophen
ist, nicht doch noch die «rein» intendierte Ontologie anthropologisch
unterbaut in dem Sinne, dafl das erhellte Dasein doch mehr als nur
ZUgang zum Sein ist.

Das in der Analytik der Existenz aufbrechende Geschehen des
Innewerdens der Grundlosigkeit des Menschen ist ein ewiges; zugleich
besagt das sich in diesem Geschehen Anzeigende, daf} die metaphysisch
anthropologische Erhellung des Menschen immer nur in neue Aus-
legungshorizonte vorstoBen kann, ohne sich je in der stets erstrebten
absoluten Begriindung des Daseins beruhigen zu kénnen. Es ist dem
Menschen als einem vorldaufigen Wesen versagt, die endgiiltige Anthro-
pPologie schreiben zu diirfen; anheimgegeben sind ihm nur die meta-
physische Notigung dazu und die Redlichkeit des Denkens, die ihn
trotz der letzten Unaufhellbarkeit stindig in Atem halten.



	Analytik der Existenz

