
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 10

Artikel: Analytik der Existenz

Autor: Mauerhofer, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


726

Analytik der Existenz

von Hugo Mauerhofer

Im Gegenzuge zu der einseitigen, weil geistverabsolutierenden
Weltinterpretation und Philosophie Hegels schuf sich Kierkegaard den

Begriff der Existenz, der bei ihm von einer ganz eigentümlichen
Durchschlagskraft und Lebensnähe ist. Auch seiner Auslegung des Faktums
Mensch kann allerdings der Vorwurf der Einseitigkeit nicht erspart
werden, da der vorgegebene Horizont seiner Existenzdeutung
ausschließlich der religiöse, ja im engeren Sinne christliche war, der ihn
mit bewunderungswürdiger Konsequenz zu einer christlichen
Anthropologie1) drängte. « Existenz » ist für ihn der jeweilige einzelne Mensch,
der in unaufhebbarer Einzigkeit und Einsamkeit unmittelbar vor Gott
gestellt und ihm überliefert ist. Die Wucht und unausdrückliche Stärke,
mit der auch uns noch die Kierkegaardsche Konzeption der Existenz

anspricht, stammt aus der kreatürlich-rehgiösen Tiefe, aus der sie

geschöpft ist: - wir fühlen, daß irgend etwas von der schicksalhaften

Eigentümlichkeit unserer Stellung im Dasein in diese radikal-christliche

Existenzauslegung eingegangen ist und daß von ihr auch
derjenige Mensch, für den das Christentum irgendwie überwunden ist,
dennoch mitgetroffen wird. Feierte bei Hegel der Weitgeist in höchsteigener

Person im Menschen seine weltgeschichtliche Inkarnation - und

zwar in einer Art, die bezeichnenderweise den lebensnahen
Willensmetaphysiker Schopenhauer zum Spotte reizte -, so wurde durch den

Kierkegaard'schen Gegenzug der Mensch wieder in seine Kreatürlich-
keit zurückgeschleudert und die Interpretation der menschlichen
Existenz auf eine weniger geistbetonte und -gewisse, aber dafür echtere

und unerbittlichere Basis geworfen. Und das deshalb, weil die spekulative

Scheinsicherheit der Hegeischen Aussagen untergraben und
ihres mit absolutistischem Gebahren auftretenden Anspruches beraubt
wurde ; Kierkegaard machte die menschliche Existenz wiederum
fragwürdig und gab ihr somit den Charakter, der ihr von Hause aus zukommt,
zurück, - wenn auch ineins mit dem christlich-religiösen Horizont
seiner Auslegung die existenzielle Fragwürdigkeit in ihrer letzten

*) Ich gebrauche hier und im folgenden den Ausdruck « Anthropologie » nicht im
herkömmlich somatisch-medizinischen, sondern im neugefundenen - und vor allem
von Scheler wiederbelebten - philosophisch-metaphysischen Sinne.



Analytik der Existenz 727

Schärfe und Tragik gemildert wurde. Der Einzelne stand zwar nach wie

vor in unerbittlicher Situation vor Gott und hatte sich für oder gegen
ihn und seinen Sohn zu entscheiden, - aber er war immerhin Gottes
sicher und hatte insofern einen letzten metaphysischen Halt, auf den

er jederzeit in einer Neubeschließung zurückgreifen konnte. Die
Fragwürdigkeit betraf also nur den einen der beiden Partner, nämlich den

in die Existenz geworfenen Menschen, und beließ den andern in über-
kreatürlicher Unangreifbarkeit. Die Interpretation des Menschen innerhalb

des religiösen Horizontes zeigte also wohl die Aufgebrochenheit
der Existenz gegen Gott, aber gerade das Dasein Gottes erwies, daß

es nicht eine schlechthinnige - und deshalb nur nihilistisch zu
interpretierende - Gebrochenheit war.

Auch in metaphysischem Gegensatz zu jeder spekulativen Philosophie,
aber trotzdem mit einem von Kierkegaard radikal verschiedenen
Deutungshorizont unternimmt Nietzsche seine Interpretation des
Menschen ; seine Auslegung des Geschehens war überdies durch den riesenhaften

Schatten, den Schopenhauer schon auf den jungen Philosophen
geworfen hatte, in großen Zügen vorgegeben. Für Nietzsche konnte
weder eine spekulative Geistinterpretation des Menschen, noch eine

religiös-christliche in Frage kommen; seine radikalen und unbarmherzigen

Fragestellungen stießen den Menschen in die kalten Räume
des Fragwürdigwerdens hinaus, wie es seit Heraklit - man erinnert
sich, daß Nietzsche diesen Vorsokratiker zu seinen « Vorfahren »

zählte - nicht mehr geschehen war. Der Horizont seiner Weltauslegung,
die letztlich auf den keinen Gegenspieler mehr kennenden « Willen
zur Macht» stieß, der sich im Menschen als biologische Triebhaftigkeit

von urweltlicher Macht abzeichnete, war von heroischer Areligiosi-
tät; durch die Verwerfung sowohl der geistigen als auch der religiösen
Interpretationsmöglichkeit wurde der Mensch von Nietzsche jeder
vermeintlichen « höheren Würde » beraubt und in die chthonisch-
triebhaften Bezirke des Lebens verwiesen. Nietzsches Auslegungshorizont,

vorgezeichnet durch Schopenhauers « Willen », durch seinen
Glauben an die « große Vernunft » des Leibes und durch den
unbedingten, ja selbstzerstörerisch-hartnäckigen Zug, die ganze ungesicherte
Fragwürdigkeit der menschlichen Position sichtbar zu machen, führte
so zu einer vitalen Anthropologie.x) Aber gerade durch die Verneinung

Fr^ ?T,vitale Anthropologie bereitete der Psychoanalyse den soziologischen Boden;
nicl^r J

'ange Z.eï zurückhaltende Stellung gegenüber Nietzsche beweist
dagegen. Adlers positive Einschätzung von Nietzsche ist bekannt.



728 Hugo Mauerhofer

der Geistesinterpretation und die ausschließliche Reduktion des Menschen

auf einen Gesellschaftsbau von Trieben und Instinkten wurde
die Existenz eindeutig - nämlich vital - bestimmt und ineins damit aus
der metaphysischen Fragwürdigkeit zurückgenommen und in eine
bloß biologische verlegt.

Diese kurze Skizzierung des Auslegungshorizontes der menschlichen
Existenz bei Kierkegaard und Nietzsche sollte nur beispielhaft den

Zugang freilegen zur Erwägung dessen, was nun eigentlich in diesen
und allen ähnlichen Denkern als eigentümliches Geschehen sichtbar
wird. Handelt es sich in den beiden angeführten Beispielen vorläufig
um den konkreten - und zwar bei Kierkegaard religiös-christlichen,
bei Nietzsche triebhaft-vitalen - metaphysischen Hintergrund, der die
Auslegung des Wesens des Menschen vorzeichnete, so zielt die
nunmehr aufgeworfene Frage nach dem « Geschehen » nicht mehr auf die
inhaltliche Bestimmtheit der Aussagen und ihre mögliche Richtigkeit,
sondern auf eine Erhellung dessen, was denn überhaupt vor sich geht,
wenn ein Hegel, Kierkegaard, Nietzsche - eine Auslegung der Existenz
vornimmt. Denn die Interpretationskunst eines Philosophen und der
seine Auslegungen — meist in unausdrücklicher Weise — bestimmende
Horizont werden ja umgriffen von dem, was eben in jeglicher
Existenzauslegung « überhaupt geschieht ». Welches ist also, abstrakt formuliert,
der Möglichkeitsgrund der vorliegenden und sich in jedem echten

Philosophen1) wiederholenden Analytik der Existenz?
Die Tatsache des ständig wiederkehrenden Versuches der Erhellung

der Existenz setzt offenbar ein Doppeltes voraus : - einmal eine zunächst
und zumeist in der durchschnittlich-alltäglichen Existenz herrschende
« Verdecktheit » (Heidegger) und Unerhelltheit des Daseins, ineins
damit aber, da ja die philosophisch-metaphysische Analytik immer
wieder geschehensmäßig aus dem denkenden Menschen aufbricht,
eine offenbar im Wesen der Existenz liegende Nötigung zu einer
eindeutigen und damit alle Fragen beruhigenden vollständigen Aufhellung
ihrer selbst. Diese Doppelbasis der faktischen teilweisen2) Unerhellt-

-1) Ich bin mir der willkürlich-wertenden Stellungnahme, die sich in der Forderung,
daß jeder « echte Philosoph » Existenzanalytik treiben soll, durchaus bewußt ; diese
Bemerkung genüge, da ich naturgemäß auf die Begründung meines eigenen
Interpretationshorizontes und das in ihm sich auswirkende sogenannte Existenzideal hier
nicht eingehen kann.

2) Ein teilweises « Wissen » des Menschen um sich selbst muß vorhanden sein, da
er ohne es, sich selbst gar nicht fragwürdig werden könnte; leider kann hier auf die
nähere Auslegung dieses immer vorhandenen, aber « uneigentlichen » Wissens nicht
eingegangen werden.



Analytik der Existenz 729

heit des Menschen und der immer neu versuchten Interpretation - eine

Basis übrigens, die sich aus dem Geschehen der wiederholt

unternommenen metaphysischen Anthropologien erweist - offenbart nun
aber eine verborgene Tiefe, die uns zugleich das in der Analytik des

Daseins Geschehende anzeigt: — die menschliche Existenz ist nicht
irgendwie peripher, sondern in ihrem wesenhaft-metaphysischen Kerne

fraglich. Gerade das, was wir unter dem Titel « Geschehen » suchten,

ist eben diese existenzielle, allerdings zunächst und zumeist verdeckte

und im Dunkel gelassene, aber in den Akten der Analytik der Existenz
erschütternd auf- und in die Alltagssicherheit einbrechende
Fragwürdigkeit des Menschen. Jede - gewußt oder ungewußt metaphysische
— Anthropologie, in welchen Horizont auch im übrigen ihre
Interpretation hineingestellt sein mag, ist der formulierte Niederschlag des

ständig neu einsetzenden Durchbruchversuches der existenziellen
Fragwürdigkeit in das gesicherte Alltagsdenken und insofern das eigentliche
Geschehen im philosophierenden Menschen. Das in der Selbstanalytik
der Existenz unmittelbar aufbrechende Fragen nach dem « Wesen »,

dem « Sinn », der « Stellung », der « Bedeutung » des Menschen bildet
den Aufweis dafür, daß die Existenz in sich selbst grundlos ist, d. h.

daß sie eine angemessene Begründung ihrer selbst zwar in jeder Anthropologie

anstrebt, aber nie zureichend zu geben vermag. Da aber der

Existenzanalytiker sich nicht in der trostlosen Einsicht der
Grundlosigkeit schweigend zu halten vermag - die erlebte Nötigung zu
Formulierungen gehört zur tragischen Situation des Menschen überhaupt —,

sondern, von der ständigen Nötigung zu und der Hoffnung auf doch noch
mögliche eindeutige Erhellung des Daseins getrieben, versucht,
endgültige Aussagen zu machen, wird das radikale Geschehen des
Einbruchs der unbedingten Fraglich- und Grundlosigkeit in einen personal
bedingten Horizont hineingebettet und im Sinne der durch ihn
vorgezeichneten Grundhaltung gedeutet (vgl. oben Kierkegaard und Nietzsche
als solche Beispiele der Aufarbeitung innerhalb eines persönlich um-
rissenen Horizontes). Das Faktum der aufbrechenden und in das Denken
tretenden Fragwürdigkeit des Menschen wird also wissenschaftlichanthropologisch

« beruhigt ». D.h. auf die in der Analytik der Existenz
geschehensmäßig erfolgende Aufgebrochenheit des Menschen wird
"geantwortet», die Grundlosigkeit wird überdeckt: die menschliche
Existenz wird in der religiösen (Augustin, Kierkegaard), vitalen
(Nietzsche, Klages), triebhaften (Freud), geschichtlichen (Dilthey),
"medizinischen (v. Weizsäcker, Kronfeld) etc. Daseinsschicht « be-



730 Hugo Mauerhofer

gründet », der beunruhigende Einbruch in die Sicherheit der Alltäglichkeit

abgefangen und die vermeintlich definitive Erhellung des Menschen
mehr oder weniger unkritisch behauptet. Im Fragen-nach-sich-selbst
stellt sich der Mensch faktisch vor seinen eigenen Abgrund ; er erkennt
sich als ewig fragliches Wesen, dessen ausgezeichnetes Merkmal gerade
darin besteht, sich in dieser Fragwürdigkeit ständig halten zu sollen.

Nach dieser Kennzeichnung der Analytik der Existenz und dem
versuchten Aufweis ihrer metaphysisch-anthropologischen Bedeutung
als dem Geschehen der sich selbst durchsichtig werdenden Existenz
als einer grundlosen und deshalb faktisch ewig infragestehenden, haben

sich unsere Aussagen in Konkretheit zu bewähren. Von biologistischer
oder lebensphilosophischer Seite könnte der scheinbar zentrale Einwand
gemacht werden : wie nämlich das doch nach « Selbsterhaltung » trachtende

« Leben » überhaupt dazu kommen könne, sich in dermaßen
radikaler Weise selbst fragwürdig zu werden? Methodisch wäre zwar
der Einwand verfehlt und für uns irrelevant, da so letzten Endes ungeklärte

biologistische Begriffe (« Leben », « Selbsterhaltung » etc.) auf
der existenzialen Ebene der Diskussion gar nicht angesetzt werden
können; doch verhilft er in negativer Weise zu der Feststellung, daß

Existenz mehr als « pures Leben » ist. Der Mensch ist vielmehr gerade

der ausdrückliche Einbruchsort des « Geistes »x) und mithin des

« Fragens » in das bloß biologisch gefaßte « Leben » und deshalb fähig,
sich in Distanziertheit vom Leben diesem selbst gegenüber verneinend
einzustellen; nur der Mensch - eben als Existenz, d. h. vitaler
Platzhalter des Geistes - kann « Asket des Lebens » (Scheler) sein. Das
metaphysische Geschehen im Akt der Selbstanalytik der Existenz
gründet « außerhalb » des Lebens, das sich als Leben niemals selbst

infragestellen könnte ; in der Existenzanalytik transzendiert die Existenz
das « pure Leben », sie nimmt es mit dem eigenen Fraglichsein in die
existenzielle Frage hinein (deshalb ist die « Natur » im Menschen nicht
« reine Natur », sondern infragegestellte und jederzeit gefährdete). Der
Hintergrund für alle analytischen Situationen des Daseins ist diese

letzte Infragestellung des bloßen Lebens und dessen Verneinung,
sobald es sich anheischig macht, die Existenz vom « Leben » her
begründen und auch wieder in ihm auflösen zu wollen.

x) Ich kann hier natürlich nicht auf die außerordentlich wichtige Interpretation der
Geist-Leben-Problematik eingehen, wie sie sich etwa bei Klages, Scheler, Th. Lessing u. a.
abzeichnet; für mich ist Existenz, von dieser Plattform aus bestimmt, jener «Ort»,
wo Vitalität und Geistigkeit « zusammentreffen ». Eine eingehende Analyse der in
Frage stehenden Themata würde einen besonderen Aufsatz erfordern.



Analytik der Existenz 731

Jeder persönliche Konflikt, jede Art von Bedrohtheit der Existenz

ruft diese aus dem trägen und schlaffen Dahinleben hinaus in
ursprünglichere Bezirke, wo die sich selbst fragliche Existenz um ihr
Existenzsein kämpft. Eine noch zu schreibende Metaphysik des Krankseins

(nicht : der Krankheiten wird erweisen, daß es dem krankseienden

Menschen ständig um eine irgendwoher stammende Bedrohtheit seines

Daseins geht; im Kranksein ist er selbst eben diese Bedrohtheit in
existenzieller Weise. Von Weizsäcker hat in dieser Beziehung in seinen

Fragmenten zu einer Medizinischen Anthropologie Grundsätzliches
ausgesprochen : « die Neurose ist ein persönlicher Existenzkonflikt, den der

Kranke auf einer tieferen vitalen Ebene löst als der, auf welcher er
gestellt ist ». Alle Lebensschwierigkeiten haben immer als unausdrücklichen

metaphysischen Sinn eine analytische Reinigung der Existenz
in der Richtung auf ihr Wahrhaftigsein.

Unsere Zeit hat zwei der voraussichtlich größten Existenzanalytiker
aufzuweisen: Sigmund Freud und Martin Heidegger. Diese

Nebeneinandersetzung des biologisch-empirischen und des philosophisch-
ontologischen Forschers kann nur jenen verwundern, der die oben

versuchte Aufdeckung der metaphysisch-anthropologischen Bedeutung
desjenigen, was in diesen beiden Denkern als Geschehen durchsichtig
wird, nicht mitmachen zu können meint. Im Ergebnis der Analytik
sind sie in der Tat grundverschieden, in der Infragestellung des
Menschen aber einig. Die Fraglichkeit als solche steht bei Freud und
Heidegger in ganz verschiedenen Bereichen - gemäß dem sie
bestimmenden und ihre Auslegung zusammenhaltenden verschiedenen Horizont

— : die Front der biologisch fundierten Trieblehre steht gegen die
Front der ontologischen Daseinsanalytik.

Das Motiv des ursprünglichen Zugangs zum Menschen war in der
Freudschen Analytik ein rein praktisches und diente lediglich
klinischtherapeutischen Zielen;1) irgendeine tiefer gehende Aufhellung der
menschlichen Existenz lag überhaupt nicht im Blickpunkt der orthodoxen

psychoanalytischen Schule. Es zeigte sich allerdings bald, daß
die vermittels der analytischen Methode freigelegten seelischen
Geschehnisse nur in ihren zugespitzten Formen dem pathologischen
Material eigneten, grundsätzlich aber auch dem Normalseelischen
zuzusprechen waren und mithin - besonders, da die aufgewiesenen Grundkräfte

maßgebend Schicksal und Charakter des Trägers beeinflußten -
ß Das psychoanalytische Existenzideal ist bekanntlich erreicht, wenn der Mensch

seine « volle Arbeits- und Liebesfähigkeit » zurückerhalten hat.



732 Hugo Mauerhofer

eine schlechthinnige Geltung auch für das Allgemeinmenschliche
beanspruchten. Ferner legte die psychoanalytische Erhellung der Person

nicht nur immer wieder in lebensgeschichtlicher Regression die sexuelle

Triebkraft als die beherrschende und zentrale frei, sondern verlagerte
außerdem die so gefundene seelische Grundmacht in ihrer
Hauptwirksamkeit in ein unter der Helle des Bewußtseins liegendes und
letzteres allererst wie eine Kappe tragendes Unbewußtes. Durch diese

radikale Zurückführung des Menschen: — einmal auf die soziologisch

verpönte (« verdrängte ») Sexualität, und dann erst noch durch die
Annahme von deren zumeist im Dunkel der Persönlichkeit verlaufenden

Tätigkeit - wurde das Menschenbild des Modernen zutiefst getroffen,
erschüttert und in peinlichster Weise in Frage gestellt. Bis dahin
bestand die psychoanalytische Erhellung der vitalen Untergründe der
Existenz grundsätzlich zweifellos zu Recht, wenn auch gegen eine

gewisse Mythologisierung des Seelischen periphere Einwände zu
erheben waren; als nun aber die von aller Triebhaftigkeit wesentlich
verschiedene Geistigkeit radikal geleugnet und bloß als « Sublimierung »

- ein sowohl methodisch wie sachlich ungeklärter Terminus - der
Sexualität begriffen sein wollte, setzte ein in sich selbst gewiß zumeist
nicht klarer Widerstand gegen eine solche Interpretation ein, der
sachlich mit dem Protest der verletzten menschlichen Eitelkeit gegen
die ausgesagte Bedeutung der Sexualität nichts mehr zu tun hatte und
deshalb von dem berühmten «Widerstandsargument»1) der
Psychoanalytiker nicht getroffen werden konnte. - Solange sich nun die analytische

Interpretation des Menschen bei der eigentlichen Triebhaftigkeit
aufhielt, wurde die Krise in der orthodoxen Schule (d. h. in der

von Stekel, Adler und Jung verlassenen) nicht akut; die Front der
« Geistigen » hielt nach wie vor, ohne die Bedeutung der Triebe für
das seelische Geschehen im geringsten leugnen zu wollen, an der von
aller Vitalität qualitativ verschiedenen und von ihr her nicht zu
begreifenden Sonderexistenz des Geistes fest und protestierte gegen eine
unerlaubte Auslegung des Menschen nur von der - zum großen Teil
noch unbewußten — Triebseite her. Für den Einsichtigen aber (wenn

er bis dahin Freud gefolgt war) trat die entscheidende Zuspitzung
bezeichnenderweise ein, als sich die Analyse an das Todesproblem
herangedrängt fühlte (der Einschnitt ist bibliographisch durch Freuds

*) Daß man sich nämlich an der Ubiquität des Sexuellen stoße und deshalb affektive
Widerstände « rationalisiere » und als sachliche ausgebe.



Analytik der Existenz 733

Schrift Jenseits des Lustprinzips gegeben) : im Tod x) war von der Psychoanalyse

ein existenzielles Faktum angesprochen worden, das innerhalb
ihres vital-triebhaften Interpretationshorizontes ja gar nicht ausgelegt
werden konnte Denn in der konsequent gefaßten « reinen Natürlichkeit

» der Triebe kann ein Phänomen wie der Tod niemals eingelagert
sein ; da die Analyse übersah, daß die menschliche « Natur » nicht rein,
sondern durch das Geistige « gestört » ist, und hartnäckig an ihrem nur
biologisch vorgezeichneten Horizont der ungestörten Triebhaftigkeit
des Menschen festhielt, mußte sie am Faktum des (immer menschlichen)
Todes scheitern.2)

Es ist außerordentlich bezeichnend und legt für die anerkannte
Redlichkeit des Freudschen Denkens das beste Zeugnis ab, wie sehr

ihm, dem medizinisch-biologisch Denkenden, die Konzeption des

innerhalb der puren Vitalität ja methodisch gar nicht zu fundierenden
« Todestriebes » zu schaffen machte: die streng wissenschaftliche Dog-
matik und Schulung des Triebbiologen mußte einen « Todestrieb »

radikal verwerfen und als unmögliche Formulierung bezeichnen; die
Forscherehrlichkeit dagegen konnte nicht übersehen, daß je und je
in der Analyse etwas allem Triebhaften grundsätzlich Entgegenstehendes
und es Verneinendes an den Tag drängte, das nun innerhalb des bereits
formulierten Lehrgebäudes untergebracht werden mußte. Dieses

triebvernichtende, den Aufbau des ganzen psychoanalytischen Systems
erschütternde und bedrohende, vital überhaupt nicht aufweisbare
Etwas wurde nun zu dem den Sexualtrieb konkurrierenden Todestrieb

: - durch diesen « -trieb » war der quälende Geist der Analytik
beseitigt, die Ungesichertheit der Ergebnisse behoben und der Mensch

erneut in der - vom biologisch-vitalen Horizonte geradezu diktierten -
Triebhaftigkeit eindeutig, d. h .fraglos verankert. Der Mensch war zwar
«nur» Trieb, aber er war immerhin Trieb, nämlich bekannt. Die
Existenz war nicht mehr fragwürdig im metaphysischen Sinne, denn
sie « gründete » in den Trieben. Da die Psychoanalyse am Faktum des

Todes (und was in ihm beschlossen ist) scheiterte, mußte sie auch
eindeutig avitale Geschehnisse grotesk zu « Trieben » umdeuten und bei

*) Gemeint ist hier natürlich nicht das biologisch-empirische « Ableben », sondern
das existenzielle « Ganzsein » des Menschen (vgl. Heidegger, Sein und Zeit).

") Daß die eindeutige Durchschlagskraft der Analyse Freuds samt ihrer Trieb-
ijiterpretation zwar nicht am Bestand der Geistigkeit, aber dafür an der Tatsache

existenziellen Todes zerbrach, den sie nicht aufzuhellen vermochte, ist für den

t pS!chtigen ein seltsamer Hinweis auf bisher kaum gesehene Zusammenhänge von
Heists und «Tod»; ich begnüge mich mit dieser vorläufigen Beifügung.



734 Hugo Mauerhofer

einer Totalinterpretation der menschlichen Existenz am entscheidendsten
Punkte versagen.

Eine Interpretation der Analytik Martin Heideggers ist unvergleichlich

schwieriger als eine solche Freuds, von dem die entscheidenden
Werke bereits vorliegen. Sein und Zeit, das Hauptwerk Heideggers,
wird nicht nur als « erste Hälfte », sondern ferner noch ausdrücklich
als « vorbereitende » Arbeit bezeichnet. Was Heidegger intendiert, ist
nämlich nichts Geringeres als eine « Fundamentalontologie », d. h. eine

grundsätzliche Lehre vom « Sein überhaupt ». Den Zugang zu dieser
in den Blick genommenen Ontologie bildet für Heidegger aber im
Gegensatz zu den traditionellen Seinslehren das (immer als menschliches

gefaßte) Dasein ; seine « existenziale Analytik des Daseins » ist
demnach Hermeneutik und Sichtbarmachung des Seins der « jemeinigen»
Existenz und soll als solche allererst die eigentliche ontologische Seinsfrage

in den Griff bringen. In unmißverständlicher Weise zieht er
zwischen Biologie, Psychologie und — allerdings einseitig, nämlich
empirisch-vergleichend verstandener - philosophischer Anthropologie
einerseits und « Fundamentalantologie » andrerseits eine schroffe

Grenze; er versucht, trotzdem Zugang und Leitfaden seiner immer im
Blick behaltenen Ontologie über eine ausführliche Analytik des

daseienden Menschen führen, dennoch einer metaphysischen Anthropologie

auszuweichen, um zu einer von allen empirisch-anthropologischen
Schlacken befreiten reinen Seinslehre vorzustoßen. Und hier erhebt
sich die große - schon von G. Misch in semer vornehm gehaltenen
Heideggerdiskussion geäußerte - Frage, ob wirklich von der Basis

einer vorgängigen, zwar bloß als Zugang und Freilegung des eigentlichen
Seinsproblems gedachten « existenzialen Analytik des Daseins »

überhaupt noch ein Weg in eine « Fundamentalontologie » zu führen

vermag ; oder ob uns, ergänze ich, nicht vielmehr die ontologische Aussageregion,

in der wir gesicherte Urteile über das Sein überhaupt und die
Existenz auszusprechen vermöchten, gerade kraft des Existenzseins
wesentlich verschlossen ist.

Wie es sich nun auch mit der intendierten « Fundamentalontologie »

und ihrer Erreichbarkeit auf dem existenzialanalytischen Wege verhalten

mag: zweifellos ist die vorliegende Existenzhermeneutik ein
außerordentlicher Wurf, dem in den Grundzügen mit peripheren Einwänden
nicht beizukommen ist, ganz abgesehen davon, daß die Heideggersche
Wucht und der verpflichtende Ernst seines Denkens jeden Kritiker
zur selben Haltung veranlassen sollten. Außerdem ist dieser vorbereitende



Analytik der Existenz 735

Zugang der hermeneutischen Auslegung der Existenz von großem
Ertrag. Die ganze Terminologie, mit der diese Analytik in Sicht
gebracht wird, ist der existenziellen Sphäre des Menschen entnommen,
wie es sich auch aus der Interpretation des sich « zunächst und zumeist »

im « alltäglichen Verfallensein an das Man » befindlichen Menschen

ergeben muß; was endlich als Sein des Daseins freigelegt wird, ist die
« Sorge », die das Dasein im Gewissensruf zum « eigensten Seinkönnen »

aufruft, welch letzteres seine Bedeutung angesichts des « vorlaufenden »

Todes empfängt, in dem das Dasein allererst seine Gänze erreicht.
Heidegger betont ausdrücklich, daß diese Begriffe existenzial-onto-
logisch und nicht ontisch-wertend gemeint sind. Aber gerade die in
ihnen faktisch enthaltene Tiefsichtigkeit und ihre Fähigkeit, die

alltäglich-empirische Existenzweise zu erhellen, legen immer wieder die

Versuchung nahe, in Heideggers Werk dennoch eine - allerdings nicht
empirisch, sondern existenzial begründete - metaphysische Anthropologie

zu sehen, welche Versuchung durch das bisherige Fehlen der
eigentlichen Ontologie erst noch unterstützt wird : die existenzielle

Interpretation ist von solcher Eindrückhchkeit, daß man ihr Wesen
als « vorbereitender Zugang » vergißt. Als ausdrücklicher Horizont
der Existenzialanalytik wird die Zeitlichkeit bestimmt. Es wird sich

nun im weiteren zeigen müssen, wie die Daseinsanalytik zur « Funda-
mentalontologie » führen kann und inwiefern die erstere als spezifischer
Zugang zur Seinslehre dann, nachdem diese im Griffe des Philosophen
ist, nicht doch noch die « rein » intendierte Ontologie anthropologisch
unterbaut in dem Sinne, daß das erhellte Dasein doch mehr als nur
Zugang zum Sein ist.

Das in der Analytik der Existenz aufbrechende Geschehen des
Innewerdens der Grundlosigkeit des Menschen ist ein ewiges; zugleich
besagt das sich in diesem Geschehen Anzeigende, daß die metaphysisch
anthropologische Erhellung des Menschen immer nur in neue
Auslegungshorizonte vorstoßen kann, ohne sich je in der stets erstrebten
absoluten Begründung des Daseins beruhigen zu können. Es ist dem
Menschen als einem vorläufigen Wesen versagt, die endgültige Anthropologie

schreiben zu dürfen; anheimgegeben sind ihm nur die
metaphysische Nötigung dazu und die Redlichkeit des Denkens, die ihn
trotz der letzten Unaufhellbarkeit ständig in Atem halten.


	Analytik der Existenz

