Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 9

Artikel: Vom Wesen der Kunst in Stifters "Nachsommer" : Zitate
Autor: Stifter, Adalbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-853408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-853408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

654

Vom Wesen der Kunst in Stifters «Nachsommer»?)

(Zitate, zusammengestellt von Heinz Helmerking)

Es wird eine Abklirung folgen, die Ubermacht des Stoffes wird vor
dem Geiste, der endlich doch siegen wird, eine blofle Macht werden,
die er gebraucht, und weil er einen neuen menschlichen Gewinn ge-
macht hat, wird eine Zeit der Gréfle kommen, die in der Geschichte
noch nicht dagewesen ist. Ich glaube, daf} so Stufen nach Stufen in
Jahrtausenden erstiegen werden. Wie weit das geht, wie es werden,
wie es enden wird, vermag ein irdischer Verstand nicht zu ergriinden.
Nur das Eine scheint mir sicher, andere Zeiten und andere Fassungen
des Lebens werden kommen, wie sehr auch das, was dem Geiste und Kor-
per des Menschen als letzter Grund innewohnt, beharren mag. (S. 487.)

In der Kunst ... ist ebensowenig ein Sprung méglich als in der
Natur. Wer plétzlich etwas so Neues erfinden wollte, daf3 weder den
Teilen, noch der Gestaltung nach ein Ahnliches dagewesen ist, der
wiirde so tdricht sein wie der, der fordern wiirde, daf3 aus den vor-
handenen Tieren und Pflanzen sich plﬁtzlich neue, nicht dagewesene
entwickeln. (S. 270.)

Aber alle Mittel, auch in ihrer groﬁten Vollkommenhelt angewendet,
wiirden den endlichen Untergang eines Kunstwerkes nicht aufhalten
kénnen; dies liegt in der immerwihrenden Titigkeit und in dem Um-
wandlungstriebe der Menschen und in der Verginglichkeit des Stoffes.
Alles, was 1st, wie grofl und gut es auch sei, besteht eine Zeit, erfiillt
seinen Zweck und geht voriiber. Und so wird auch einmal iiber alle
Kunstwerke, die jetzt noch sind, ein ewiger Schleier der Vergessenheit
liegen, wie er jetzt iiber denen liegt, die vor ihnen waren. (S. 101.)

Wir lernen an dem Alten, aber wir ahmen es nicht nach, wie es noch
zuweilen in der Baukunst geschieht, in der man in einem Stile, zum
Beispiel in dem sogenannten gotischen, ganze Bauwerke nachbildet.
Wir suchen selbstindige Gegenstinde fiir die jetzige Zeit zu verfertigen
mit Spuren des Lernens an vergangenen Zeiten. Haben ja selbst unsere
Vorfahrer aus ithren Vorfahrern geschopft, diese wieder aus den ihrigen,
und so fort, bis man auf unbedeutende und kindische Anfinge stofit.
Uberall aber sind die eigentlichen Lehrmeister die Werke der Natur
gewesen. (S. 88.)

1) Nach der fiinfbindigen Diinndruckausgabe des Inselverlages.




Vom Wesen der Kunst 1n Stifters «Nachsommer» 655

In den Biichern waren auch solche, in denen Schwulst enthalten
war. Sie gaben die Natur in und aufler dem Menschen nicht so, wie
sie ist, sondern sie suchten sie schéner zu machen und suchten besondere
Wirkungen hervorzubringen. Ich wendete mich von ihnen ab. Wem
das nicht heilig ist, was ist, wie wird der Besseres erschaffen kénnen,
als was Gott erschaffen hat? In der Naturwissenschaft war ich gewohnt
geworden, auf die Merkmale der Dinge zu achten, diese Merkmale
zu lieben und die Wesenheit der Dinge zu verehren. (S. 305.)

Wenn iiberhaupt Fehler gegen die Genauigkeit gemacht werden
miissen — und kein Mensch koénne Dinge, namentlich Landschaften,
in ihrer vélligen Wesenheit geben —, so sei es besser, die Gegenstinde
groflartiger und iibersichtlicher zu geben, als in zu viele einzelne Merk-
male zerstreut. (S. 309/10.)

. und erklirte uns die Linien, welche Bewegung verursachten, in
welcher Bewegung doch wieder eine Ruhe herrschte, und Ruhe in
Bewegung sei die Bedingung eines jeden Kunstwerkes. (S. 11.)

Aufler dem hier gegebenen Begriff von stofflicher Ruhe mag wohl
unter Ruhe weit ofter die kiinstlerische zu verstehen sein, die ein
Kunstwerk, sei es Bild, Dichtung oder Musik, nie entbehren kann, ohne
aufzuhéren, ein Kunstwerk zu sein. Es ist diese Ruhe jene allseitige

bereinstimmung aller Teile zu einem Ganzen, erzeugt durch jene
Besonnenheit, die in héchster kunstliebender Begeisterung nie fehlen
darf, durch jenes Schweben iiber dem Kunstwerke und das ordnende

berschauen desselben, wie stark auch Empfindungen oder Taten in
demselben stiirmen mégen, die das Kunstschaffen des Menschen dem
Schaffen Gottes dhnlich macht und MaB und Ordnung blicken lift,
‘_iie uns so entziicken. Bewegung regt an, Ruhe erfiillt, und so entsteht
lener Abschluf}l in der Seele, den wir Schénheit nennen. (S. 360.)

Es war ein gewaltiger Reiz fiir das Herz, das Unnennbare, was in den

ingen vor mir lag, zu ergreifen, und je mehr ich nach dem Ergreifen
Strebte, desto schéner wurde auch dieses Unnennbare vor mir selbst.

. 307)

« Jemandem sagen, dafl etwas schén sei», antwortete er, «heifjt
Nicht immer, jemandem den Besitz der Schonhext geben. Er kann es
I vielen Fillen bloB glauben. Gewil aber verkiimmert man dadurch

emlenlgen das Besitzen des Schoénen, der ohnehin aus eigenem An-
triebe darauf gekommen wire.» (S. 345.)

as aber die Merkmale anbelangt, an denen Ihr die Schénheit

erkennen wollt, so werdet Ihr keine finden. Das ist eben das Wesen der



656 Vom Wesen der Kunst in Stifters «<Nachsommer»

besten Werke der alten Kunst, und ich glaube, das ist das Wesen der
héchsten Kunst iiberhaupt, dafl man keine einzelnen Teile oder Ab-
sichten findet, von denen man sagen kann, das ist das Schénste, sondern
das Ganze ist schon, von dem Ganzen mochte man sagen, es ist das
Schénste, die Teile sind blofi natiirlich. Darin liegt auch die grofle
Cewalt, die solche Kunstwerke auf den ebenmiflig gebildeten Geist
ausiiben, eine Gewalt, die in ithrer Wirkung bei einem Menschen,
wenn er altert, nicht abnimmt, sondern wichst, und darum ist es fiir
den in der Kunst Gebildeten, sowie fiir den véllig Unbefangenen,
wenn sein Gemiit nur iiberhaupt dem Reize zuginglich ist, so leicht,
solche Kunstwerke zu erkennen. (S. 355/56.)

Mein Gastfreund hatte recht, ich konnte keine eigentliche einzelne
Schonheit entdecken, was wir im neuen Sinne Schonheit heiflen, und
erinnerte mich auf der Treppe sogar, daf} ich oft von einem Buche oder
von einem Schauspiele, ja von einem Bilde sagen gehért hatte, es sei
voller Schonheiten, und dem Standbilde gegeniiber fiel mir ein, wie
Unrecht entweder ein solcher Spruch sei, oder, wenn er berechtigt ist,
wie arm ein Werk sei, das nur Schénheiten hat, selbst dann, wenn es
voll von ihnen ist, und das nicht selber eine Schénheit ist; denn ein
grofles Werk, das sah ich jetzt ein, hat keine Schénheiten, um so weniger,
je einheitlicher und einziger es ist. Ich geriet sogar auf den Gedanken
und auf die Erfahrung, die ich mir nie klar gemacht hatte, daf}, wenn
man sagt, dieser Mann, diese Frau habe eine schéne Stimme, schone
Augen, einen schénen Mund, eben damit doch zugleich gesagt sei,
das andere sei nicht so schén, denn sonst wiirde man nicht einzelnes
herausheben. Was bei einem lebenden Menschen gilt, dachte ich, gilt
bei einem Kunstwerk nicht, bei welchem alle Teile gleich schén sein
miissen, so daf} keiner auffillt, sonst ist es eben als Kunstwerk nicht
rein und ist im strengen Sinne genommen keines. Dessenungeachtet,
daB} ich, oder vielmehr eben darum, weil ich keine einzelnen Schén-
heiten an dem Standbilde zu entdecken vermochte, machte es, wie ich
mir jetzt ganz klar bewufit war, wieder einen auflerordentlichen Ein-
druck auf mich. Der Eindruck war aber nicht einer, wie ich ihn éfter
vor schonen Sachen hatte, ja selbst vor Dichtungen, sondern er war,
wenn ich den Ausdruck gebrauchen darf, allgemeiner, geheimer, un-
entritselbarer, er wirkte eindringlicher und gewaltiger; aber seine
Ursache lag auch in hsheren Fernen, und mir wurde begreiflich, ein
welch hohes Ding die Schénheit sei, wie schwerer sie zu erfassen und
zu bringen sel, als einzelne Dinge, die die Menschen erfreuen, und



Vom Wesen der Kunst in Stifters «kNachsommer» 657

wie sie in dem groflen Gemiite liege, und von da auf die Menschen
hinausgehe, um Grofles zu stiften und zu erzeugen. (S. 362/63.)

Es ist eine sehr falsche Behauptung, die man aber oft hért, daf} jedes
grofle Kunstwerk auf seine Zeit eine grofle Wirkung hervorbringen
miisse, dal}l ferner das Werk, welches eine grofle Wirkung hervor-
bringt, auch ein grofles Kunstwerk sei, und daf} dort, wo bei einem
Werke die Wirkung ausbleibt, von einer Kunst nicht geredet werden
kann. (S. 654.)

Oft habe ich schon gedacht, da die Kunst so sehr auf die Menschen
wirkt, ob denn der Kiinstler bei der Anlage seines Werkes seine Mit-
menschen vor Augen habe und dahin rechne, wie er es einrichten
miisse, daf} auf sie die Wirkung gemacht werde, die er beabsichtigt.
« Ich hege keinen Zweifel, dal dem nicht so ist», sagte mein Gast-
freund, « wenn der Mensch iiberhaupt seine 1thm angeborene Anlage
nicht kennt, selbst wenn sie eine sechr bedeutende sein sollte, und wenn
er mannigfaltige Handlungen vornehmen muf}, ehe seine Umgebung
ihn oder er sicher selber inne wird, ja wenn er zuletzt sich seiner Frei-
heit gemif seiner Anlage hingeben oder sich von ihr abwenden kann:
so wird er wohl im Wirken dieser Anlage nicht so zu rechnen imstande
sein, daf} sie an einem gewissen Punkt anlanden miisse, sondern je
grofer die Kraft ist, um so mehr wirkt sie nach den ihr eigentiimlichen
Gesetzen, und das dem Menschen innewohnende Grofle strebt unbe-
wuflt der AuBerlichkeiten seinem Ziele zu und erreicht desto Wirkungs-
volleres, je tiefer und unbeirrter es strebt. Das Géttliche scheint immer
nur von dem Himmel zu fallen. Es hat wohl Menschen gegeben, welche
berechnet haben, wie ein Erzeugnis auf die Mitmenschen wirken soll,
die Wirkung ist auch gekommen, sie ist oft eine grofle gewesen, aber
keine kiinstlerische und keine tiefe; sie haben etwas anderes erreicht,
das ein Zufilliges und Aufleres war, das die, welche nach ihnen kamen,
nicht begriffen, wie es auf die Vorgiinger hatte wirken kénnen. Diese

enschen bauten vergingliche Werke und waren nicht Kiinstler,
wihrend das durch die wirkliche Macht der Kunst Geschaffene, weil
s die reine Bliite der Menschheit ist, nach allen Zeiten wirkt und
entziickt, solange die Menschen nicht ihr Késtlichstes, die Menschheit,
Weggeworfen haben. (S. 573/74.)

Ob ein Kiinstler, wenn er wiilte, daf} sein Werk, das er beabsichtigt,
Zwar ein uniibertroffenes Meisterwerk sein wird, daf} es aber die Mit-
welt nicht versteht, und daB es auch keine Nachwelt verstehen wird,
®s doch schaffen miisse oder nicht. Einige meinten, es sei grof}, wenn er



658 Vom Wesen der Kunst in Stifters «Nachsommer»

es tite, er tue es fiir sich, er sei seine Mit- und Nachwelt. Andere
sagten, wenn er etwas schaffe, von dem er wisse, daf} es die Mitwelt
nicht verstehe, so sel er schon toricht, und vollends, wenn er es schaffe
und weiB}, daB auch keine Nachwelt es begreifen wird. — « Dieser Fall
wird wohl kaum sein, der Kiinstler macht sein Werk, wie die Blume
bliiht, sie bliiht, wenn sie auch in der Wiiste ist und nie ein Auge auf
sie fillt. Der wahre Kiinstler stellt sich die Frage gar nicht, ob sein
Werk verstanden werden wird oder nicht. Ihm ist klar und schén vor
Augen, was er bildet, wie sollte er meinen, daf} reine, unbeschidigte
Augen es nicht sehen? Was rot ist, ist es nicht allen rot? Was selbst
der gemeine Mann fiir schén hilt, glaubt er das nicht fiir alle schén?
Und sollte der Kiinstler das wirklich Schéone nicht fiir die Geweihten
schon halten? Woher kime denn sonst die Erscheinung, daf} einer ein
herrliches Werk macht, das seine Mitwelt nicht ergreift? Er wundert
sich, weil er eines andern Glaubens war. Es sind dies die gréfiten,
welche 1threm Volke vorangehen und auf einer Héhe der Gefiihle und
Gedanken stehen, zu der sie ihre Mitwelt erst durch thre Werke fiithren
miissen. Nach Jahrzehnten denkt und fiithlt man wie jene Kiinstler
und begreift nicht, wie sie konnten mifiverstanden werden. Aber man
hat durch diese Kiinstler erst so denken und fiihlen gelernt. Daher
die Erscheinung, daf} gerade die groBten Menschen die naivsten sind.
Wenn nun der frither angegebene Fall méglich wire, wenn es einen
wahren Kiinstler gibe, der zugleich wiiflite, dafl sein beabsichtigtes
Werk nie verstanden werden wiirde, so wiirde er es doch machen, und
wenn er es unterliflt, so ist er schon gar kein Kiinstler mehr, sondern
ein Mensch, der an Dingen hingt, die aufler der Kunst liegen. (S.574/75.)

Was wir in der Kunst bewundern, ist, daf} der Geist eines Menschen
uns gleichsam sinnlich greifbar, ein Gegenstand unserer Liebe und
Verehrung, wenn auch fehlerhaft, doch dem etwas nachgeschaffen hat,
den wir mit unserer Vernunft zu fassen streben, den wir nicht in den
beschrinkten Kreis unserer Liebe ziehen kénnen und vor dem die
Schauer der Anbetung und Demiitigung in Anbetracht seiner Majestat
immer gréfler werden, je niher wir ihn erkennen. Darum ist die Kunst
ein Zweilg der Religion, und darum hat sie ihre schénsten Tage bei
allen Vélkern im Dienste der Religion zugebracht... Darum ist auch
in der Kunst nichts ganz unschén, so lange es noch ein Kunstwerk
ist, das heifit, so lange es das Géattliche nicht verneint, sondern es
auszudriicken strebt, und darum ist auch nichts in ihr ohne Maglich-
keit der Ubertreffung schén, weil es dann schon das Géttliche selber



Vom Wesen der Kunst in Stifters «Nachsommer» 659

wire, nicht ein Versuch des menschlichen Ausdrucks desselben. Aus
dem nimlichen Grunde sind nicht alle Werke aus den schonsten Zeiten
gleich schén und nicht alle aus den verkommensten und rohesten
gleich hiaBlich. Was wire denn die Kunst, wenn die Erhebung zu dem
Géttlichen so leicht wire, wie grofl oder klein auch die Stufe der Ex-
hebung sei, daf} sie vielen ohne innere Gréfle und ohne Sammlung
dieser Grofle bis zum sichtlichen Zeichen gelinge? Das Gottliche
miifite nicht so grof} sein, und die Kunst wiirde uns nicht so entziicken.
Darum ist auch die Kunst so grofy, weil es noch unzihlige Erhebungen
zum Géttlichen gibt, ohne daf} sie den Kunstausdruck finden, Ergebung,
Pflichttreue, das Gebet, Reinheit des Wandels, woran wir uns auch
erfreuen, ja woran die Freude den héchsten Gipfel erreichen kann,
ohne daf} sie doch Kunstgefiihl wird. Sie kann etwas Hoheres sein,
sie wird als Hochstes dem Unendlichen gegeniiber sogar Anbetung und
1st daher strenger und ernster als das Kunstgefiihl, hat aber nicht das
Holde des Reizes desselben. Daher ist die Kunst nur méglich in einer
gewissen Beschrinkung, in der die Anniherung zu dem Géttlichen
von dem Banne der Sinne umringt ist und gerade ihren Ausdruck in
den Sinnen findet. Darum hat nur der Mensch allein die Kunst, und
wird sie haben, so lange er ist, wie sehr die Auflerungen derselben
auch wechseln mogen. (S. 409/10/11.)

Die Dichter, wenn sie es im rechten Sinne sind, sind zu den gréfiten
Wohltitern der Menschheit zu rechnen. Sie sind die Priester des
Schénen und vermitteln als solche bei dem steten Wechsel der An-
sichten iiber Welt, iiber Menschenbestimmung, iiber Menschen-
schicksal und selbst iiber gsttliche Dinge das ewig Dauernde in uns
und das allzeit Begliickende. Sie geben es uns im Gewande des Reizes,
der nicht altert, der sich einfach hinstellt und nicht richten und ver-
urteilen will. Und wenn auch alle Kiinste dieses Géttliche in der holden
Gestalt bringen, so sind sie an einen Stoff gebunden, der diese Gestalt
V‘?H‘nitteln muf}: die Musik an den Ton und Klang, die Malerei an die
Linien und die Farbe, die Bildnerkunst an den Stein, das Metall und
df-‘rgleichen, die Baukunst an die grofien Massen irdischer Bestandteile,
*1¢ miissen mehr oder minder mit diesem Stoffe ringen; nur die Dicht-

nst hat beinahe keinen Stoff mehr, ihr Stoff ist der Gedanke in seiner
Weitesten Bedeutung, das Wort ist nicht der Stoff, es ist nur der Triger
de? Gedankens, wie etwa die Luft den Klang an unser Ohr fiihrt. Die

ichtkunst ist daher die reinste und hochste unter den Kiinsten.

S. 311/12)



	Vom Wesen der Kunst in Stifters "Nachsommer" : Zitate

