
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 5

Artikel: Refugium der Metaphysik

Autor: Lang, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


334

Refugium der Metaphysik

von Siegfried Lang

Nur aus dem Fernsten her kommt
die Erneuung -

Stefan George

Von den Zeitgenossen, die etwas beigetragen Haben an das, was
vielleicht die « Selbstbesinnung der westlichen Zivilisation » zu nennen
wäre, sind sich alle darin einig: der heutige Mensch lebt im Zustand
der Ratlosigkeit und des Unbehagens. Das Unbehagen in der Kultur
heißt Sigmund Freuds letzte, resigniert endende Schrift. So verschiedene

Intelligenzen wie Spengler, Klages, Léon Daudet, Wells, Ortega y
Gasset, Mereschkowsky, Romain Rolland, George, Valéry haben sich
über diesen Zustand ausgesprochen; jüngere Autoren, denen es an
Weltüberblick nicht fehlt - Paul Morand, Aldous Huxley etwa -,
fühlen ein Gleiches. Eine Formel drängt sich auf: der moderne Mensch
leidet am « Modernen Menschen ». Der moderne autonome Mensch,
im Vertrauen auf seinen Verstand, doch im Bund mit viel vom dunklen
Drange, machte schon die Religion, dann Kultur und Staat, schließlich
Wissenschaft und Wirtschaft zu seinen Götzen, die sehr bald seine

Despoten geworden sind.
Der geschichtliche Verlauf ist bekannt: die Renaissance erlöst das

Individuum, man sagt auch sie erschafft es; die Reformation: Befreiung
des innern «selbstschöpferischen Wesens»; die Französische Revolution

: Umsturz jeder Autorität, Freiheit und Gleichheit, der Mensch,
so wie er aus der Natur kommt, ist gut. Die russische Revolution und
die geplante Weltrevolution: Erhebung der untersten Schichten,
vollständige Umkehr der Hierarchien, royaume du roi mufle sagte summarisch

Mereschkowsky. Alles wird Masse, die « Herren » müssen auch
Masse werden, eine Primitivierung setzt ein, der eine besondere, sich

erst jetzt voll ausbildende Form des Geistes, der Nutzverstand der
Technik, genau entspricht.

Das neunzehnte Jahrhundert, das der Wissenschaft, machte in Frankreich

den Versuch, eine Religion dieser Wissenschaft anzubahnen;
noch strengere Wissenschaftlichkeit machte dem ein vorläufiges Ende.
Jedes Jahrhundert besitzt seine, wenn auch oft verborgenen Reserven

an Irrationalem, Gegenwelt der vorherrschenden Rationalismen. Das



Refugium der Metaphysik 335

19. Jahrhundert in Frankreich, während es vieles als Aberglauben
verlachte, hatte einer Anzahl unkontrollierbarer irrationaler Tendenzen
halbe Sanktion erteilt, besser gesagt der Fassung die jene Tendenzen
als « Okkulte Wissenschaften » durch ihre Vertreter erhalten haben.
Nachdem diese ihrer schwankenden Disziplin eine gewisse System-
Ansicht gegeben, wandten sich ihr auch Männer der exakten Forschung
zu. Der französische Okkultismus wurde als eine Gruppe, mit seinen
Publikationen und seinen Zusammenkünften sichtbar; in Deutschland
gab es um jene Zeit nur einzelne Abseitige, die sich mit « Geheimlehren

» einließen. Erst seit wenigen Jahren holt man dort das Studium
des französischen Okkultismus nach. (Schriften von Eliphas Levi,
Stanislas de Guaüta, Fabre d'Olivet, Papus.) In Frankreich selbst sind
seine Leistungen inzwischen nachgeprüft und auf ihr tatsächliches Maß
zurückgeführt worden, während die, in manchem phantastische,
Gutgläubigkeit seiner Bekenner dem Spott nicht entgangen ist.1)

Aus wie trüben Quellen (Okkultismus, Magismus, Spiritismus,
Sozialismus, Gnostizismus) sich der erst später hervortretende
angelsächsische Theosophismus auch aufnährte, erstrebt wurde von seinen

Gründern, eifriger als von den (zum Teil ja der katholischen Kirche
angehörenden) französischen Okkultisten, der Zusammenhang mit
einem Geistigen und Überweltlichen, der Anschluß an eine Tradition.
In der Erkenntnis, daß die Wiederherstellung einer abendländischen
Tradition, das heißt das Auffinden ihrer Elemente, mit Schwierigkeiten

verbunden sein dürfte, in der Ahnung von der Wirksamkeit und
Vollständigkeit der Traditionen im Osten, wurden die Lehren des

abendländischen Theosophismus mit östlichen Namen und Begriffen
ausgeschmückt, bereichert und für eine gewisse Anhängerschaft
anziehend gemacht, wobei diese Namen meist ihres Sinns und ihrer
Wortbedeutung verlustig gingen. - In der Hauptsache stellen die Lehren
der Theosophen und der Anthroposophen auch heute noch dar: ein
Gemisch aus eher fragwürdigen Orientalismen und neuzeitlichen
Philosophemen, gnostisch-manichäischer und etwas spätscholastischer
Spekulation, (nicht zu gedenken des Mißbrauchs der mit doch
verhältnismäßig einfachen Worten und Aussprüchen Goethes getrieben wird).2)

Forscher, die nicht dem Lager der Theosophen angehören, die auf
andern Grundlagen bauen als jene, haben heute über die « abend-

J persd' Frédéric Boutet: Les Aventuriers du Mystère. Gallimard. Paris 1927.

Pari
^u®non: Te Théosophisme. Histoire d'une pseudo-religion. Editions Véga.



336 Siegfried Lang

ländische Tradition », über Tradition überhaupt das Folgende zu sagen:
die ursprüngliche Tradition (tradition primordiale) des Weltzyklus in
dem wir leben, stammt aus der nördlichen Region; erst in der Folge
gelangte sie von dort in den Osten, das allerdings schon in vorgeschichtlicher

Zeit. Die östlichen Doktrinen sind ihre direkten Abzweigungen ;

nur im Orient gibt es daher noch Vertreter des traditionellen Geistes, im
wahren und umfassenden Sinn. Wenn nun einige Europäer,
unbefriedigt von all dem, was die Epoche ihnen bietet, zu einer Tradition
zurückfinden wollen, so mögen sie bedenken, daß « Traditionahsmus »

nicht eines ist mit dem wahren traditionellen Geist. Oft handelt es sich
bei ihnen um ein Streben, das jeder ernsten Voraussetzung entbehrt,
das sie zu ausschweifenden Konzeptionen veranlaßt, mit denen denn

nur ein neuer Beitrag an die allgemeine Verwirrung geleistet wurde.
Was von Resten der atlantischen Tradition behauptet wird, nämlich:

daß solche nach der letzten großen Weltkatastrophe, dem Untergang
des atlantischen Kontinents, der hyperboräischen und noch andern

Traditionen einverleibt worden seien, ist unbeweisbar. Die
Wiederbelebung einer keltischen Tradition darf als literarische Liebhaberei
betrachtet werden. Was von keltischen Elementen überdauerte, ist zum
großen Teil während des Mittelalters ins Christentum eingegangen (so

die Lehre vom « Heiligen Graal »). Wollte sich eine « westliche Tradition»
konstituieren, dann wäre sie genötigt die äußere Form einer Religion
anzunehmen, und diese Form könnte nur eine christliche sein, denn
einmal sind alle andern möglichen Formen dem abendländischen
Geist entfremdet, und dann leben im Westen allein noch in der christlichen

Religion, genauer: im Katholizismus, Reste des traditionellen
Geistes weiter. Jeder « traditionalistische » Versuch, der dem nicht
Rechnung trägt, ist darum zum Mißerfolg verdammt. Man könnte
sich nur stützen auf etwas das schon wirksam besteht ; wo die Kontinuität

fehlt, können nur künstliche Konstruktionen, ohne Aussicht auf
Dauer geschaffen werden. Die meiste Aussicht hätte ein Versuch, der
sich etwas Ähnliches vornähme wie das, was im Mittelalter bestand,
doch mit den durch die heutigen Verhältnisse gebotenen Abweichungen.
Für alles was dem Westen gänzlich verloren gegangen, wären die
Traditionen zu beanspruchen, die sich vollständig erhalten haben;
alsdann müßte die Einpassung beginnen, die nur das Werk einer solid
konstituierten Elite sein könnte. Die östlichen Traditionen könnten
sehr wohl von einer Elite, die als solche über allen Formen stände,

aufgenommen werden, in ihrer eigenen Form; der Allgemeinheit der



Refugium der Metaphysik 337

Abendländer, für die sie nicht geschaffen sind, müßten sie unzugänglich
bleiben. Für die okzidentale Elite aber wäre ihre vollständige Kenntnis
erstes Gebot; die große Zahl derer, denen ihre Bemühungen zugut
kämen, brauchte davon nichts zu wissen, noch von den Wegen, auf
denen das geschähe.

Wo Europäer sich mit dem Gedanken der Wiederherstellung einer
westlichen Tradition befaßten, verrieten sie dabei fast stets eine feindselige

Haltung gegenüber dem Orient. Auch die auf christlichem Boden
Stehenden sind zuweilen nicht anders beseelt. Zuerst suchen sie nach
den Gegensätzen, doch in Wahrheit existieren diese nicht.1)
Vollkommen sinnlos ist die Behauptung: fänden sich in den östlichen
Doktrinen dieselben Dinge wie im Westen, und in nahezu entsprechender

Form, so bedeuteten sie doch nicht das gleiche, eher das Entgegengesetzte.

Hinter der Vielfalt der äußern Form verbirgt sich die unzweideutige

Übereinstimmung alles traditionellen Wissens, des Wissens

um die ewigen, alles Sein und das komplexe Menschenwesen
bestimmenden und durchwirkenden Prinzipien. Dem prinzipienlosen modernen

Geist, der die Einzelheiten eines Teilgebietes durchforschend, zum
« Ganzen » glaubt vorrücken zu können, gebricht es an der primären
Einsicht in das Wesen der Tradition. Dieses Wort wird heute auf die
unbedeutendsten Gegenstände angewandt, auf Bräuche und Gewohnheiten

die keine nennenswerte Vergangenheit hinter sich haben (ähnlich
wird umgegangen mit dem Wort « Religion »). « Tradition » im strengen
Sinn bezieht sich auf nichts, was der nur-menschlichen Ordnung angehört.

Beispielsweise ist die Benennung «Traditionelle Philosophie»
verfehlt. Eine Philosophie, wenn sie auch alles ist, was sie sein kann, selbst

wenn sie das, was über sie hinausgeht, nicht leugnet, bleibt eine rationale
Konstruktion menschlicher Individuen, die des Offenbarungscharakters
und des Elements der Inspiration ermangelt, somit eine durchaus
<( profane » Angelegenheit. Eine Täuschung ist auch: daß das rechte
Bücherwissen genüge, um den Geist einer Rasse und Epoche wieder
ln die Höhe zu führen; noch im günstigsten Fall wird philosophische
Spekulation mehr veräußerlichendes Wort sein als vermittelte Realität.
Üm die verlorene Tradition wiederherzustellen, bedürfte es des
Anschlusses an den lebendigen traditionellen Geist, der sich im Osten rein

Zu empfehlen wäre die Lektüre des Buches eines anglikanischen Missionars,
wü allen Vorurteilen des Westens und denen seiner Kirche in den Osten ging,

um feststellen zu müssen: die indischen Heiden-Seelen besäßen schon das meiste
von dem was er ihnen bringen wollte, und noch einiges dazu. W. Wallace. S. J. De

vangélisme au Catholicisme par la route des Indes. Albert Dewit, Ed. Bruxelles 1921.



338 Siegfried Lang

erhalten hat. Wenn aber das Abendland, auf welchem Weg immer,
seine Tradition zurückgewinnt, so fällt seine Gegnerstellung zum
Orient dahin; diese ist ja nur das Ergebnis der okzidentalen Abirrung,
des antitraditionellen Geistes. In diesem Augenblick wäre eine

Verständigung zwischen Orient und Okzident möglich; sie ist zwischen
allen Zivilisationen möglich, die ähnliche Elemente besitzen. - Um die
grundsätzliche Einheit des traditionellen Geistes in seinen verschiedenen

Äußerungen zu erkennen, muß der Betrachtende die Stufe der reinen

Geistigkeit (intellectualité pure) erlangt haben. Hier öffnet sich ihm die

Region der ewigen Prinzipien, von denen normalerweise alles herzuleiten

ist, was durch Wirkungsfolge und Anwendung in die Erscheinung
tritt, - das Gebiet der reinen Metaphysik.

*
Als das erste bedeutende Manifest jener Inventarisierung und

Fragestellung der französischen Intellektuellen, die von 1920 bis etwa 1928

immer weitere Gebiete einbezog, ist zu nennen Paul Valérys Brief:
«La Crise de l'Esprit» (Variété I). Nicht daß es während und kurz
nach dem Krieg an Besinnung und Regsamkeit gefehlt hätte, und
Valéry nur ihm eigene Einsichten bekundete, doch er als erster legte
den Nachdruck seiner Betrachtung ausschließlich auf den europäischen
Geist, indessen die neben und nach ihm zu Wort Gekommenen (Léon
Daudet, Henri Massis, Julien Benda, Gaston Riou) am Nationalen,
Religiösen, Sozialen, wo nicht in höherm, so doch in gleichem Maß ihre
Orientierung haben wollten. Valéry stellt fest: der Vorrang, den Europa,
dank seiner einzigartigen Qualität,*) so lange behauptet, sei erschüttert.
Langsam hebe sich die Wagschale, in der das kleinere Gewicht so lange
den Ausschlag gegeben. « Wird Europa werden, was es in Wirklichkeit
ist? ein kleines Kap des asiatischen Kontinents? oder bleiben was es

scheint ?» - Drei Potenzen haben den Europäer herausgebildet : die
Staatsmacht Rom, die Seelenmacht des Christentums, die Macht des

griechischen Gedankens. Innerhalb der römischen Grenzgewalt hat
sich das Christentum ausgebreitet. Dank Rom wurden die Götter
universal. Toleranz und Disziplin, das ist Rom. Erst aus einem christlich

und griechisch durchdrungenen Rom jedoch konnte der « Europäer »

9 «...aucune partie du monde n'a possédé cette singulière propriété physique: le
plus intense pouvoir émissif uni au plus intense pouvoir absorbant », so erscheint für
Valéry der Europäer, und «...l'avidité active, la curiosité ardente et désintéressée,
un heureux mélange de l'imagination et de la rigueur logique, un certain scepticisme
non pessimiste, un mysticisme non résigné... sont les caractères plus spécifiquement

agissants de la Psyché européenne. » Variété /.



Kefugium der Metaphysik 339

hervorgehen. Was ihn am meisten von der übrigen Menschheit
unterscheidet, schuldet er dem griechischen Geist: eine Methode, die alle
Dinge zum Menschen in seiner Ganzheit in Beziehung bringt, bei der
der Mensch sich selbst als Mitte oder das System gesetzt hat (système
de références), auf das schließlich alles anzuwenden sei ; die Schärfung
des Unterscheidungsvermögens, des Gedankens, der Kritik, des
Verfahrens der Analyse, Schöpfung der rationalen Kategorien, ein Höchstes

an « ästhetischer Urteilskraft ». Aus diesen, nach dem wundervollen
Vorbild der « Geometrie » geordneten Disziplinen erwuchs, was den

sichersten Ruhm des europäischen Geistes ausmacht: unsere Wissenschaft.

Zwar: Wissenschaft und Beobachtung wurden zu jeder Zeit
getrieben (Ägypten, Chaldäa), sagt Valéry, die ratio ist von jeher
angewandt worden, aber nicht unvermischt, stets war sie von andern, sehr

wenig wissenschaftlichen Elementen durchsetzt, bis jenes, relativ
vollkommene Vorbild der Geometrie gefunden war, das alle Sicherheit,
Genauigkeit, Schönheit und Festigkeit vertrat, und das ein für allemal
den Charakter der Wissenschaft vorgezeichnet hat: als den reiner
Konstruktion, frei von jeder andern Rücksicht als der auf das zu
errichtende Gebäude. - Aus den Worten seines Züricher Vortrags
(15. Nov. 1922. Variété p. 33), aus Stellen seiner Schriften und seiner
Dialoge vernehmen wir Paul Valérys zurückhaltenden Stolz, sich unter
den Heutigen als einen der besten lateinischen Erben des

griechischeuropäischen Geistes zu wissen.
Nun aber: unsere Wissenschaft, einstmals «Zweck an sich» und

künstlerisches Tun, ist auf die Materie angewandt, erprobt und
belohnt, zum konkreten Machtmittel geworden, Werkzeug der
Ausbeutung des Planeten. Das Wissen, einst kostbarer Genuß, wurde
Nahrung für jedermann, wird endlich eine Ware, überall hergestellt
und nachgeahmt. Damit droht der europäische Vorrang zu verschwinden.

- Die Ausbeutung des Erdballs, das Regiment der Technik, die
Weltdemokratie, bedeuten sie absolute Schicksalsentscheidungen? Paul
Valéry enthält sich der Antwort. Doch er sprach vom Schauer, der
Europas Mark getroffen, der es seinen Untergang als möglich fühlen
ließ. « Ungeheuerlich » will auch ihn einmal das Wesen des Europäers
anmuten. - Da dieser subtile Geist soviel zu verschweigen wie
auszusprechen pflegt, denken wir, er habe auch das Grollen Asiens nicht
überhört, der fernen Mutter, die mehr als einen Grund hat, uns wegen
der Anwendung unserer Wissenschaft gram zu sein. —

Mehrere haben dieses Grollen seither vernommen: einige über-



340 Siegfried Lang

wältigte der Schreck, so den l raditionalisten Henri Massis, der die
westlichen Völker mit seinem Buch Défense de l'Occident1) alarmierte.
In seinem Entsetzen sah er den östlichen Drachen schon so nah, daß

er nicht nur die Russen, sondern auch die Völker jenseits des Rheins

für dessen Klauen und Schnauzen halten mußte. Inzwischen ist er über
seinen Irrtum belehrt worden.2)

Im Jahr 1924 erschien bei Payot3) eine kleine Schrift Orient et

Occident; als ihr Verfasser zeichnete René Guenon. Das Buch
beleuchtet den Gegensatz des europäischen Geistes zu den östlichen
Zivilisationen mit äußerster Schärfe: Wenn Rudyard Kipling meinte
« East is East and West is West, and the two shall never meet », so liege
die Schuld an dieser Unmöglichkeit bei den Europäern. Sähen diese

erst ein, daß außer der ihren völlig anders geartete Zivilisationen zu
Recht existierten und existieren, daß keineswegs sie die Weltzivilisation
zu vertreten hätten (wiewohl die Vernichtung ganzer Völker heute
vielleicht in ihren Händen liegt), daß es keine absolute Überlegenheit
einer Zivilisation über eine andere gebe, denn eine materiell so weit
entwickelte wie die westliche, zum Beispiel, könnte an den geistigen
Einsichten des Ostens gemessen in der Tat als inferior erscheinen (eine
Bemerkung die freilich die Empörung des « modernen Menschen »

herausfordert, wie jene andere « qu'on peut faire preuve d'intelligence
autrement qu'en construisant des machines »). Sähen also die Europäer
dieses ein, dann könnte sich ihr Verhältnis zu andern Völkern für beide
Teile vorteilhaft verändern. Unvoreingenommenes Studium der geistigen
Grundlagen der fremden Zivilisationen wäre für den Europäer des

Entgegenkommens erster Schritt. Gelehrsamkeit, das Wissen der Fachleute

(Orientalisten), wird zu solchem geistigen Verständnis kaum
verhelfen. (Man kann ein großer Sanskritist sein, wie Deussen, und doch
wie dieser aus den indischen Texten nichts weiter herauslesen als die

Schopenhauersche Philosophie.) Die Methoden der am Unwesentlichen
klaubenden Spezialisten führen öfter vom Geist der Lehren weg,
schrecken ebenso oft Aufnahmebereite ab, die zum Verständnis Anlage
besäßen. Schlössen sich hingegen im Westen eine Anzahl Verstehender -
deren es immerhin gibt - zur Gruppe oder Elite zusammen, dann
könnten sie eine Wandlung der Mentalität vorbereiten und einleiten,
wie solche ja doch, man wolle sie oder nicht, eines Tages unvermeidbar

') Verteidigung des Abendlandes, deutsch bei Jakob Hegner, Hellerau.
René Guenon: La Crise du Monde Moderne, Ed. Véga, p. 209 ff.

3) Jetzt Ed. Véga.



Refugium der Metaphysik 341

nötig sein wird. (Zur Beruhigung mißtrauischer Akademiker sei

verraten, daß der Verfasser von Orient et Occident alle die Fach- und
Sprachkenntnisse besitzt, mit denen ein offizieller abendländischer
Orientalist zu glänzen vermöchte; seine Quelle aber ist die lebendige
Tradition, aus der er sich, hauptsächlich im Umgang mit gebildeten und
wissenden Orientalen, seit Jahrzehnten beständig inspiriert.)

Guenon untersucht, nach seiner Einleitung, die « Okzidentalen
Illusionen » mit ihren Begriffen Zivilisation und Fortschritt, Wissenschaft,

Leben, in der Tat lauter « moderne » Errungenschaften jungen
Datums, wie sie nur in Epochen abnehmender Geistigkeit entstehen:
die westliche Zivilisation verachtet eine Intelligenz, die sich nicht zu
praktischen Zwecken verwenden lassen will - die abendländische

Philosophie zeigt hiezu parallele Tendenzen. Descartes führte die

Intelligenz auf die Vernunft zurück, seine « Metaphysik » sollte einzig
die Physik stützen, diese wiederum war da als Unterlage der
angewandten Wissenschaften: Mechanik, Medizin, Moral. Hier endete für
ihn das menschliche Wissen. Angewandte Vernunft, das ist aber das

ganze Denken dieser Zeit. Die Pragmatisten zogen dessen letzte

Konsequenzen; deren extreme Formen erfanden die Amerikaner, in einer
Welt, da geistfremde materielle und sentimentale Aspirationen ihre
Entsprechung haben in Industrie und Moral. Was als Prosperität
handgreiflichster Art zu bezeichnen wäre, wurde mit der optimistischen
Formel « Fortschritt » festlich überwölbt. « Zivilisation » und «

Fortschritt » sind zwei Begriffe neuester Prägung ; drei Viertel der Menschheit

kennen sie nicht, oder messen ihnen keine Bedeutung bei. Nach
Jacques Bainville finden wir zwar das verbum civiliser in dem Sinn, den
wir ihm heute leihen, bei den guten Autoren des 18. Jahrhunderts
das Substantiv civilisation hingegen erst bei den Ökonomen der Zeit
unmittelbar vor der Revolution. Littré findet das Wort ein einziges Mal
hei Turgot. Unsere Vorfahren gebrauchten das Wort nicht, wohl weil
sie die Sache besaßen; die Antike hatte kein entsprechendes Wort. Es
gedieh erst unter den Ideen des 19. Jahrhunderts. - Der «unendliche
Fortschritt» erschien in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Das
Menschengeschlecht glaubte damals in eine neue Ära, die der absoluten

Zivilisation, eingetreten zu sein. Der Utopist Fourier vermengte
dann « Zivilisation » und « modernes Zeitalter ». Nun war Zivilisation
der Grad der Entwicklung, den die europäischen Nationen im 19.
Jahrhundert erreicht hatten. Zivilisation besagte schließlich einfach Europa.

ie zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts hat auch dem « Materialismus »



342 Siegfried Lang

das Leben geschenkt. Vor allem sind es die Revuen der Sozialisten, die
alle drei Begriffe seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts propagierten.
Das Wort « Materialismus » erfand Berkeley, um damit den Glauben

an die Wirklichkeit der Materie zu bezeichnen; in der Bedeutung der
Materie als einziger Realität existiert es erst seit Holbach und La
Mettrie; die Antike kannte einen Mechanismus aber keinen Materialismus.

- Die Geschichte der Ideen erlaubt dem Aufmerksamen seine

Schlüsse. -
Die europäische - und amerikanische - Wissenschaft ist eine Wissenschaft

im Dienste des Lebens, also zum größern Teil eine Technik.
Guenon anerkennt die Leistungen der Experimentalwissenschaften (die

unstreitig die Stärke Europas ausmachen), aber nicht deren Agnostizismus.

Wenn diese Wissenschaft die ratio, die nur ein Teilgebiet, und
nicht das vornehmste des Geistes ist, für das allein gültige Erkenntnisorgan

erklärt, so gleicht sie einem Blinden, der zwar nicht die Sonne,
aber die Tatsache des Sehens leugnete. - Möglichen Erfahrungen
ausweichen kommt dem Leugnen gleich. — Jede Tradition weiß von
supra-rationaler Erkenntnis. Es ist bezeichnend auch für die theoretische

europäische Wissenschaft, daß sie, sobald sie mit ihren Mitteln versucht,
ihre Grenzen zu erweitern, ins Sub-Rationale vorstößt.x) Das Sub-Rationale

ist denn für sie an die Stelle des Absoluten getreten, wie an Stelle
Gottes das « Unterbewußte » für « psychologisch orientierte » Theologen.

« Der Westen zeiht den Osten der Unbeweglichkeit. » Was damit
gemeint ist, bedeutet in der Tat eine Negation des Fortschritts, verbürgt
aber, daß die östlichen Zivilisationen an der « Unwandelbarkeit >»

teilhaben (immutabilité), den ewigen Prinzipien unterordnet sind.
Prinzipienlos, ist die moderne Zivilisation vor allem veränderlich. Die
Stabilität des Orients schließt Modifikationen nicht aus, sie akzeptiert
solche aber nur im Sinn einer Anpassung an Umstände, durch welche
die Prinzipien niemals betroffen werden können, von denen jene

Anpassung vielmehr eine Ableitung ist. Daher neben der Metaphysik alle
die übrigen « traditionellen Wissenschaften », die mehr äußerlichen

Ordnungen, bis zu den sozialen Institutionen umfassend. « Unwandel-

1) «... l'idée occidentale d'après laquelle la synthèse est comme un aboutissement
et une conclusion de l'analyse est radicalement fausse; la vérité est que, par l'analyse,
on ne peut jamais arriver à une synthèse digne de ce nom, parce que ce sont là des
choses qui ne sont point du même ordre; et il est de la nature de l'analyse de pouvoir
se poursuivre indéfiniment, si le domaine dans lequel elle s'exerce est susceptible
d'une telle extension, sans qu'on en soit plus avancé quant à l'acquisition d'une vue
d'ensemble sur ce domaine; à plus forte raison est-elle parfaitement inefficace pour
obtenir un rattachement à des principes d'ordre supérieur. » - Orient et Occident, p. 55/56.



Refugium der Metaphysik 343

barkeit » ist nicht Unbeweglichkeit, das « Unwandelbare » nicht das der
Veränderung Entgegengesetzte, sondern das ihr Überlegene, so wie das
« Supra-Rationale » dem Irrationalen überlegen ist. - Der moderne
Abendländer erscheint wesentlich veränderlich und unbeständig, einer
unaufhörlichen Bewegung, nie endender Unruhe anheimgegeben. Diese
durchaus nicht normale Verfassung des modernen Menschen muß
verstanden werden aus der Verkümmerung seiner höhern Fähigkeiten und
einer entsprechenden Überentwicklung der niedrigen Elemente.x) Nur
wer keinen Ausweg aus der Unrast sieht, gibt sich mit ihr zufrieden,
wie der auf die Vernunfttätigkeit Beschränkte diese als etwas Wunderbares

und Erhabenes preist.
Die zweite ist eine intellektuelle Abnormität : die Sucht der Forschung

um ihrer selber willen, unbekümmert um die Natur der Resultate:
Suchen um nicht zu finden. Gleich unfruchtbar ist die geistige wie die
leibliche Rastlosigkeit, die der moderne Mensch « Leben » nennt,
während das Unwandelbare ihm « Tod » bedeutet. - Es wäre an dieser
Stelle hinzuweisen auf die moderne Philosophie, mit ihren künstlichen,
falsch gestellten oder unlösbaren Problemen, auf den Einzug des
« Lebens », das heißt des Gefühlsmäßigen in die Philosophie. Das
Gefühl steht dem Leiblichen sehr nah, dieses wiederum dem Äußerlichen

und Materiellen, - mit welchem Satz die untere Zone des
Menschenwesens umschrieben ist. Fast ausschließlich wird der moderne
Geist auf das Sensible gerichtet ; so erscheint ihm das Gefühl als innerlich,

und er stellt dieses dem Sinnlichen (sensation) gegenüber. - Die
« Introspektion » des Psychologen vermag nun aber selbst nur Phänomene

zu erfassen, und das sind äußerliche und oberflächliche Modifikationen
des Wesens ; wahrhaft tief und innerlich sind allein die höhern Gebiete
der Intelligenz.2) Die «Evolution» - die Bergsons, die der Wissenschaft,

wie die der Theosophen - erweist sich im Ganzen als der Wechsel
in der Erscheinung, zusamt der Illusion, die man sich über Sinn und
Qualität dieses Wechsels gemacht hat; Evolution und Fortschritt sind
ein und dasselbe, doch gibt man häufig den Vorzug dem ersten Wort,
Weil dieses sich « wissenschaftlicher » ausnimmt. - Mit so flüchtigen
Ümrissen einiger der Hauptaspekte seines Buches uns bescheidend,
deuten wir nur kurz auf die Aussichten, mit denen der Verfasser uns
entläßt :

*) Eine Grundvoraussetzung für das Verständnis der Tradition ist die Anerkennt-
nis des Primats des Geistes in Mensch und Uberwelt.

.?ur. Theorie des Erkennens hat sich René Guenon kürzlich knapp und
unmißverständlich geäußert: «Les limites du Mental», in Le Voile d'Isis, Nov. 1930.



344 Siegfried Lang

Im vierten Kapitel spricht er von den angeblichen Gefahren, die dem
Westen vom Osten drohen sollen. Nach unnachsichtiger Kritik der
Methoden der kolonisierenden Europäer wird betont: solange man an
ihre Tradition nicht rühre, wären die östlichen Völker bereit, die fremde
Herrschaft weiter zu dulden. Die Orientalen selbst seien von der

Neigung zum Proselytismus frei. Solche, die heut im Westen herumreisten,

um zu « lehren », seien Abtrünnige, die von den (othodoxen)
Intellektuellen1) ihres Volkes nicht mehr als ihresgleichen anerkannt würden;
was sie verkündeten, enthalte kaum noch etwas vom wahren Denken
des Ostens. - Eine « gelbe Gefahr » bestehe nicht, die Europäer hätten
sie denn, oder würden sie noch erschaffen. Die Chinesen seien das

friedfertigste Volk der Erde (pacifique - pas pacifiste), dafür besitze es

eine ungeheure Absorptionsfähigkeit: stets habe es in der kürzesten
Zeit alle seine einander folgenden Besieger aufgesogen, womit sein

Mangel an « kriegerischem Sinn » oder « Heroismus », wie der Westen
lieber sagt, ausgeglichen wäre. - Kriegerisch sind dagegen die Japaner.
Diese stellen eine Mischung dar vorherrschend malaiischen Elementes ;

sie gehören darum nicht eigentlich zur gelben Rasse. Es könnte schon

Japans Ehrgeiz sein, die Hegemonie über ganz Asien anzustreben,
Asien auf seine Weise zu « organisieren », doch würde dieses Unterfangen

auf keine geringem, vielleicht auf größere Widerstände stoßen
als die Europäer. - Der Japaner ist ein ausgezeichneter Nachahmer, der
immer von Entliehenem gelebt hat, lange von China, heute von Europa ;

das Zweite entspricht seinem Charakter (caractère remuant) vielleicht
besser. Als Orientale betrachtet, erscheint er als eine eigentümliche
Anomalie. Auch das Judentum ist für Guenon, seinem Wesen nach,
okzidental, gleich wie die Russen, die wohl einige äußerlich orientalische
Züge aufweisen, intellektuell aber durchaus Europäer sind und von den
Orientalen für solche angesehen werden. Das Judentum, im Osten

stets ohne Einfluß, dürfte aber an der Gestaltung des modernen Geistes

mitbeteiligt gewesen sein. Seine bedeutende Rolle innerhalb des Bolschewismus

ist den Orientalen, besonders den Muselmanen, ein Grund des

Mißtrauens. Geringe Aussicht besteht für den Bolschewismus in Indien,
da er allen traditionellen Institutionen widerspricht, vor allem der

Einrichtung der Kasten. Zwischen seiner zerstörerischen Wirkung in

^ Die « Intellektuellen » die Guénon meint, würden im Deutschen vielleicht besser
mit « Die Geistigen » bezeichnet, da Intellektueller allgemein doch anklingt an «

abstrakter Akademiker », « Literat » und « Sophist ». - In ähnlichem Sinn wie Guénon
scheint Benda seinen « clerc » verstanden zu haben. Wir gebrauchen Intellektueller
weiter in Guenons Sinn.



Refugium der Metaphysik 345

diesem Betracht, und der seit langem von den Engländern verfolgten,
kennen die Hindu keinen Unterschied. - China, wo im allgemeinen
alles Russische Widerwillen auslöst, der traditionelle Geist aber nicht
weniger solid begründet bleibt wie im übrigen Orient, kann dank seiner
Absorptionskraft, vorübergehend, dieses oder jenes zulassen; aus
zeitweiliger Unordnung wird es sich am Ende seinen Vorteil zu sichern
wissen. Das Einverständnis zwischen China und Rußland ist Fabel:
die in russischem Sold stehenden chinesischen Truppen, Briganten-
haufen, die auf Kosten seines Nachbars los zu sein China froh ist, sind
für jene Behauptung ein schwacher Beleg. - Die chinesischen « Wirren »

werden in Europa zu wichtig gemacht (ähnlich stellen die Bolschewisten
ihren Leuten die Aufstände und Hungersnöte im Westen dar); für die
Chinesen haben sie die Bedeutung rein lokaler Streite.1)

*

Eine Annäherung zwischen Osten und Westen ist heute nur auf
Grund der Prinzipien möglich, deren Verständnis sich die Okzidentalen

erst wieder erwerben müssen. Sie nennen gegenwärtig Prinzipien
schon alle etwas umfassenderen wissenschaftlichen Gesetze - die in
Wahrheit als Schlüsse und Ergebnisse der Induktion das Gegenteil
sind; oft bleiben sie reine Hypothesen. Allerhand moralische und
politische Vorstellungen, bis zum « Nationalitätenprinzip » und der
contradictio in adjecto der « revolutionären Prinzipien » sprechen des

weitern von dem gründlichen Verlust jenes Verständnisses. Dieses
muß zurückgewonnen werden, ehe an die Konstituierung einer
intellektuellen Elite zu denken sein wird. Das oberste Ziel der Elite ist die
Wiederherstellung einer traditionellen westlichen Zivilisation, einer auf
den Prinzipien beruhenden, allesbeherrschenden geistigen Ordnung.
Die Anwendung der Prinzipien verschafft dem entwickelten Einzelnen
die direkte transzendente Erkenntnis, Eingebung oder «intellektuelle
Intuition ».

Die intellektuelle Elite existiert im Okzident heute tatsächlich nicht.
Während intellektuell wirklich Begabte im Orient jede Erleichterung
finden, begegnet der Geistige im Westen nur Hindernissen ; nur ausnahmsweise

gelingt es, die mentalen und sozialen Schranken zu durchbrechen. -
*) In La Crise du Monde Moderne rechnet Guenon nun doch mit der Möglichkeit,

naß es dem Westen gelingen könnte, den Osten mit in den Abgrund zu reißen, da
zweifelsohne im Osten sich traditioneller und antitraditioneller Geist gegen-

erständen. Zwar, der traditionelle Geist kann nicht untergehen, aber er kann sich
ganz von der äußern Welt zurückziehen; dann wird für eine Zeit völlige Finsternis
herrschen bis er im Anbruch einer Neuen Weltzeit wieder erscheint. S. 204 ff.



346 Siegfried Lang

Befähigt sind zum verstehenden Studium der Metaphysik1) unter
Umständen die hervorragendsten Philosophen und Fachgelehrten - nicht ;

hoffen darf dagegen oft der Ungelehrte, wenn er gewisse Anlagen
besitzt, die nur bislang nicht zur Entfaltung kamen. - Die Elite wäre
keine Gesellschaft, sie hätte sich in keine Tageskämpfe zu mischen,
sie brauchte nicht zahlreich zu sein. Es wird sich im jetzigen Augenblick
noch nicht um mehr als ihre Vorbereitung handeln können - etwa
durch Bildung von Studiengruppen, die untereinander in Verbindung
ständen. - Der Anfang verlangt die theoretische Kenntnis, zugleich
mit all dem, was dieses Studium an persönlicher Entwicklung von denen,
die sich ihm hingeben, fordert (das ist nicht die äußerliche Methode der
Orientalisten). Auszugehen wäre von Indien, nicht von China (auch
nicht von der uns näher liegenden esoterischen muselmanischen Doktrin,

wiewohl diese, zusammen mit ihrer andern Form, der exoterischen

religiösen, am ehesten den Charakter der vorzubereitenden
abendländischen Doktrin erkennen läßt, und den der mittelalterlichen
aufruft). Guenon nennt für sein vorläufiges Von-ihr-Absehen die Gründe
(S. 188). China liegt der europäischen Mentalität zu fern, seine

Unterrichtsmethoden entmutigen den Europäer. Von allen östlichen Formen
sind uns, trotz ihrer Fremdheit, die indischen noch am faßbarsten.
Bildete darum die Hindudoktrin den zentralen Studiengegenstand, so
sollte doch bei jeder Gelegenheit die Übereinstimmung aller
metaphysischen Doktrinen hervorgehoben werden. Mit Entschiedenheit
verwahrt sich Guenon gegen die Auffassung: er rede für eine synkre-
tistische Fusion oder einen Eklektizismus (das gibt es bei Okkultisten
und Theosophen). Er erkennt den Grund der Formunterschiede in den

verschiedenen Bedingungen, denen die Doktrinen angepaßt sind. Der
Westen soll keine orientalische Tradition erhalten, sondern eine Form
die ihm entspricht. Bei ihrer Ausgestaltung würde der Osten helfen,
indirekt zuerst, später direkt. Die Elite müßte die Essenz sämtlicher
Traditionen erfaßt haben. Alle metaphysisch kompletten Doktrinen
sind gleichwertig (im Grund identisch), die Herkunft einer Idee ist
gleichgültig. - Unsere Religionen enthalten nur Bruchstücke der
metaphysischen Doktrinen.

#

*) «...Ceux à qui l'on parle simplement d'études métaphysiques, et de choses

qui se tiennent exclusivement dans le domaine de la pure intellectualité, ne peuvent
guère se douter, au premier abord, de tout ce que cela implique; qu'on ne s'y trompe
pas: il s'agit là des choses les plus formidables qui soient, et auprès desquelles tout
le reste n'est qu'un jeu d'enfants.» 0. et 0. p. 189.



Refugium der Metaphysik 347

René Guenon gibt selbst die klarste Interpretation der östlichen
und der ihnen entsprechenden abendländisch-mittelalterlichen Lehren.
Er hält für eine seiner Aufgaben: uns die Elemente der Doktrin, die
wir aufzunehmen vermögen, in verständlicher Formulierung zu
vermitteln. Gleichwohl verlangen seine wichtigsten Schriften eine
konzentrierte Lektüre und deren öftere Wiederholung. Guenon betont:
wir Abendländer müßten uns in der Mehrzahl an unsere Scholastiker
und Mystiker halten; sie hätten in der für uns geeigneten Form höchstes

spirituelles Wissen niedergelegt, nur müßten wir die spirituelle
Überlegenheit des Ostens anerkennen. In der Introduction Générale

à l'Etude des Doctrines Hindoues (1921) erhält der Schüler eine

Anleitung, zugleich eine Berichtigung seiner Vorurteile, wie man sie von
den Spezialisten vergeblich erwartet hatte. Die Lektüre dieses Buches

muß unbedingt vorangehen der des zweiten doktrinären Hauptwerkes
L'homme et son Devenir, selon le Vêdânta (1925). - Wollten die Gedanken
der Introduction durchdringen, dann war ein Aufräumen mit bestimmten

pseudo-geistigen Erscheinungen geboten ; diese Arbeit verrichteten :

Le Théosophisme, histoire d'une pseudo-religion (1921) und L'Erreur
Spirite (1923). Le Théosophisme ist, von einigen Aufsätzen Keyserlings
abgesehen, die einzige ernst zu nehmende (zudem auch trefflich
dokumentierte) Zurückweisung der dermaligen abendländischen Theosophie, -
auf die denn auch kein Theosoph etwas ernst zu Nehmendes zu erwidern
gewußt hat. L'Erreur Spirite rechnet ab mit dem Spiritismus (Ursprung,
Verzweigung, theoretische Absurdität und Gefahren) und eröffnet
eine Anzahl wertvoller metaphysischer Ausblicke. Der Verfasser,
der sich hier mit den spiritistischen Milieus so vertraut zeigt, und die

verborgenen Zusammenhänge ihrer Zentren ins volle Licht bringt,
auf eine Art, von der die Mitglieder der S.F.P.R., mögen sie Spiritisten

oder « Parapsychologen » heißen, nichts ahnten, hat freilich nie
okkultistischen oder spiritistischen Kreisen angehört; er ist vielmehr
einer der nicht allzu zahlreichen unabhängigen, unbeirrten, dem Geist

verpflichteten Denker und Forscher unserer Tage.

*

Ein Teil der okzidentalen Mißverständnisse im Hinblick auf den
Osten ergibt sich aus unserer irrtümlichen oder unklaren Bestimmung
des « Religiösen ». Die Religion ist eine abendländische Hervorbringung;
nach Guenons Klärung der Begriffe1) wird es so wenig mehr angehen

l) Introduction, p. 79-94.



348 Siegfried Lang

von Hindu-Religionen zu reden wie von der Hindu-« Philosophie ».

Im Osten gibt es nur die verschiedenen Ordnungen der Doktrin. Die
Religion ist indessen kein modernes Erzeugnis, darum der Westen sie

auch auf das heftigste befeindet, als das einzige Element, das hier
noch traditionellen Charakter bewahrt hat, - die wirkliche Religion,
nicht deren moderne Surrogate, die fast ohne Ausnahme als «

philosophischer Moralismus » einzuschätzen wären. Die Orientalen achten
die Religion1), eben wegen ihres traditionellen Charakters und wünschten

sich die Okzidentalen etwas « religiöser » als sie es gemeinhin sind.
Doch ist nicht zu vergessen: die Tradition erscheint im Osten nicht
in der spezifischen Gestalt der Religion, ausgenommen bei den

Muselmanen, die noch einiges mit dem Westen gemein haben. Wo die Tradition

nicht spontan die Form der Religion angenommen hat, da hatte
sie diese auch nicht anzunehmen. - Wir begehen den Fehler, den
Orientalen Formen aufzudrängen, die nicht für sie geschaffen sind,
nicht ihren geistigen Bedürfnissen entsprechen, deren Richtigkeit für
den Europäer jene aber durchaus anerkennen. Es kommt vor, daß

ein Hindu einen Europäer ermuntert, zum Katholizismus zurückzukehren,

ohne daß er selbst die geringste Neigung verriete zu solcher
Konversion. Wenn die Orientalen im westlichen Wortsinn keine Religion

haben, so haben sie doch alles was sie brauchen. Geistig haben
sie mehr, da sie die reine Metaphysik besitzen, von der die Theologie als
Ganzes nur eine Stückwerk-Übersetzung ist, die zudem die der Religion

eigene Gefühlsfärbung trägt. Weniger haben sie nur in Betracht
auf das Gefühl, doch davon bedürfen sie nicht mehr. Zunächst weist
alles den Westen auf die eigene Tradition zurück; die aber weiter wollen
finden im Osten die Ergänzung. - Religion kann nicht die Metaphysik
ersetzen, doch ist sie mit ihr vereinbar (Doktrin der Muselmanen).
Gefühlsbefriedigung und tätige Bewegung sind artgeborenes Bedürfnis

der abendländischen Massen; der ersten entsprechen die religiösen
Formen. Zu einer tiefgreifenden Verständigung von Osten und Westen
reicht eine rein religiöse Doktrin nicht aus.

*

In den einleitenden Kapiteln der Introduction verdient der Exkurs
über « Le Préjugé Classique » allgemeinste Beachtung. Dieses Vor-

*) Streng genommen gibt es nur drei Religionen: die jüdische, die christliche und
die islamitische.



Refugium der Metaphysik 349

urteil der Okzidentalen : weil ihre eigene Zivilisation sich von der
römisch-griechischen Antike herleite und nicht weiter zurückreiche, von
der ihren verschiedene, und viel ältere Zivilisationen nicht für voll zu
nehmen, mache sie geistig unfähig die Mittelmeer-Grenze zu
überschreiten.

*
La Crise du Monde Moderne (1927), wiederum sehr aktuell, brachte

Ergänzungen zu Orient et Occident. Die Ereignisse hätten sich inzwischen
überstürzt, aber kein Wort von dieser Schrift sei zurückzunehmen:
Wir treiben gegen das Ende eines Menschheitzyklus (Manvantara) ;

ein solcher verläuft in vier Phasen, während welcher sich die ursprüngliche

Spiritualität zunehmend verfinstert (das goldene, silberne, eherne

und eiserne Zeitalter der Antike). Nach indischer Auffassung stehen

wir seit mehr als sechstausend Jahren im eisernen oder « Finstern »

(arischen) Zeitalter (Kali Yuga), in einer Epoche nun noch rapider
zunehmender Materialisierung. Seit der Antike ist für den Abendländer
der Mittelpunkt des Weltgeschehens der Mensch. Demzufolge wird
für ihn das immer äußerlichere, bald nur noch leibliche Wohl und Wehe
des Menschen zum Maß der Dinge, und zwar zunächst des

Abendländers, mit seinen Bedürfnissen, was aber kosmisch und metaphysisch
betrachtet eine Monstrosität ist. Die schon nahezu vollständig materielle
Auswirkung des Kali Yuga - innerhalb seiner war das Christentum die
mächtigste Gegenbewegung - kann nicht aufgehalten werden (denn es
muß Ärgernis kommen, wehe aber dem Menschen durch den Ärgernis
kommt Wie zu allen Zeiten können sich auch in dieser letzten Phase

Kräfte freimachen, die in ein neues spirituelles Weltalter eintreten
helfen. - Bis ins 18. Jahrhundert haben Orden und Kirchen traditionelles

Wissen bewahrt. Die fortschreitende Laizierung arbeitete mit an
seinem Verschwinden. Guenon fragt sich, wie viele von den heutigen
Vertretern der Römischen Kirche den wahren Sinn ihrer Lehren kennten

- Ohne die oben angedeutete Vorbereitung müßte das Ende der
Welt, das heißt dieses Zyklus, sich mit der äußersten Gewalt vollziehen.1)

Die Erschütterungen wären gelinder, Beschleunigung der Um-

9 Es wird uns versichert, daß trotz ihrer östlichen Bilder und Symbole die
Schilderung des Kali Yuga in den heiligen Büchern der Inder den gegenwärtigen
Zustand des Abendlandes betreffe. - Eine deutsche Übertragung dieser Schilderung

WM
C'em Kalki-Puräna) gibt Emil Abegg in Der Messiasglaube in Indien und Iran,

Walter de Gruyter & Co., Berlin 1928). - Nach Guenon hat die indische Chronologie
JE1 allgemeinen symbolische Bedeutung. Doch wurde eine Berechnung in unserm
9lnn gemacht: nach ihr hätte ein Manvantara die Dauer von 64,800 Jahren. Von
«lesen entfielen auf das erste Zeitalter (Satya Yuga) 4/10 des Zyklus 25,920 Jahre,



350 Siegfried Lang

kehr, Abkürzung des Chaos ließen sich erhoffen, wenn die im Westen
und Osten noch vorhandenen Bewahrer der Tradition sich verständigten.

Wie in anderm könnten auch in dem die Massen gelenkt werden,
ohne daß sie darum wüßten. - Als an die umfassendste der bestehenden

geistigen Organisationen denkt Guenon an die Katholische Kirche.
Wäre sie zu solchem Zusammenwirken (das keinerlei Änderung in
ihrer äußern Haltung erforderte), ohne den Anspruch auf irgendeine
Suprematie, bereit? Wenn nicht, dann wären Organisationen erst zu
schaffen. Doch die Zeit drängt; Katastrophen stehen vielleicht nah

bevor.
*

Seit einigen Jahren veröffentlicht Guenon regelmäßig kurze Aufsätze
und kritische Übersichten in der Revue Le Voile D'Isis (gegr. 1895;

Bibliothèque Chacornac; 11, Quai Saint-Michel, Paris). Nun ihr
anerkannter spiritus rector, hat er der kleinen Monatschrift ihren frühern,
oft etwas unklaren und dilettantischen Charakter genommen und ihr
als Aufgabe gestellt: das Studium der Tradition und der verschiedenen

spiritualistischen Bewegungen alter und moderner Zeit. Seine
Mitarbeiter behandeln ihre einzelnen Gebiete in beständigem Hinblick
auf umfassendere Zusammenhänge. - Der Kreis, der sich im Stillen,
in Paris, um seine Person und seine Schriften gebildet hat, ist als eine

ernste (keinem Sensationsbedürfnis entgegenkommende) Studiengruppe
zu betrachten, die bereits über die französischen Grenzen hinaus wirkt. -
Guenons bis heute erschienene Schriften bezeichnen den Weg, den ihr
Verfasser für das Studium der Metaphysik anrät; nach dem programmatischen

und kritischen Auftakt die Erschließung der Hindulehre, in
La Crise du Monde Moderne nochmals stärkste Aktualität, dann immer
deutlichere Hinkehr zur Tradition des Abendlandes (L'Ésotérisme de

Dante 1925, Le Roi du Monde 1927). Autorité Spirituelle et Pouvoir
Temporel (1929) enthält unter anderm die Anwendung des Prinzips
der indischen Kasten auf die ständische Ordnung des Abendlandes.1)
Eis scheint daß diese Schrift zuerst die Aufmerksamkeit von Léon

auf das zweite (Tretâ Yuga) 3/io 19,440, das dritte (Dwâpara Yuga) 2/io 12,960,
das vierte (Kali Yuga) Vio 6,480. - Ahegg gibt an daß man, falls man es mit
Menschen-Jahren zu tun hätte, für jedes Zeitalter 1000 Jahre annehmen müsse, wenn mit
« Götterjahren » (1 G.J. 360 M.J.) das Entsprechende. Die Abweichung seiner
Angaben von unserer Aufstellung oben ist allerdings beträchtlich genug. Auf keinen
Fall stimmt eine gleiche Dauer der einzelnen Zeitalter, da an verschiedenen Orten
betont wird, daß sich die «Verfinsterung » schließlich mit immer rasenderer
Geschwindigkeit erfülle, woraus sich für das Kali Yuga die kürzeste Dauer ergibt.

9 Im Frühjahr 1931 erscheint als starker Band Le Symbolisme de la Croix.



Refugium der Metaphysik 351

Daudet und Gaston Riou auf ihren Verfasser gelenkt hat. - Merkwürdig
ist daß für den rein geistigen Gehalt seiner Lehren ein Teil der Jugend
sich empfänglich zeigt. Die auf eine neue Spirituahsierung des Lebens
gerichtete junge belgische Vierteljahresschrift Nouvelle Equipe brachte
(Nr. I, 1930) einen auf seinen Deutungen basierenden Aufsatz, der,
indem er Guenon höchste Autorität in metaphysischen Fragen zuspricht,
seinem Autor alle Ehre macht.1)

Es ist nicht an uns, nach dem Zeitpunkt der Konstituierung der
Elite zu fragen; sie ist eine Möglichkeit auf spätere Frist. - «Seid
fruchtbar und mehret euch, füllet die Erde und machet sie euch Untertan

» - der Abendländer hat kaum ein anderes Bibelwort gleich eifrig
befolgt. Die Früchte dieses Eifers fangen an, ihn bitter zu dünken. -
Der « erdbeherrschende » Mensch ist nicht für sich da. Aus dem soli-
dären Verband mit der Natur, der seine Dignität ausmachen sollte,
da er als erkennendes Geschöpf am Liebe-Geist teilhaben kann, hat

er sich so gut wie völlig gelöst; höherer als den eigenen Ordnungen
glaubt er sich entraten. Der Geist, den er « braucht », ist darum immer
der gleiche Geist, ob er die Keule erfand, die Hacke oder das Flugzeug.

Darum wird, was früher verschwommen (daher erhaben) klang:
« Der Übermensch ist der Sinn der Erde >' und heute heißt : « Der
Mensch ist das Leitfossil des Zeitalters, es ist Menschenzeit » vorerst
doch nur besagen, daß die zoologische Species Mensch sich Werkzeuge
schuf die ihr Gewalt geben.

Der Mensch als irdisches Geschöpf hat seine bestimmte Stellung im
Kosmos; von ihr aus gibt es für das Menschengeschlecht keinen «

Fortschritt ». Es kommt darauf an, wie der Einzelne diese Stellung und die
mit ihr verbundenen Verpflichtungen begreift, denn er ist zugleich
mehr und weniger als er gemeinhin annimmt. Es kommt ferner darauf

an, wie bald solche und ähnliche Überlegungen wieder einmal etwas

Weniger sonderbar berühren.2)

l) La Nouvelle Equipe, rue Nestor de Tiere 29, Bruxelles: Marcel Lallemand:
* Métaphysique et Mystique chrétiennes et hindoues comparées. »

a) Alle Schriften von René Guénon sind übergegangen in die Editions Véga (43,
me Madame, Paris). Von L'homme et son Devenir selon le Vêdânta gibt es eine eng-
J"sche Ubersetzung Man and his becoming according to the Vêdânta, authorized transi.

V Charles Whitby, bei Rieder & Co. London E. C. 4. Eine arabische Ubersetzung
^ird vorbereitet.


	Refugium der Metaphysik

