Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 5

Artikel: Refugium der Metaphysik

Autor: Lang, Siegfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-853372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-853372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

334

Refugium der Metaphysik

von Siegfried Lang

Nur aus dem Fernsten her kommt
die Erneuung -
Stefan George

Von den Zeitgenossen, die etwas beigetragen haben an das, was
vielleicht die « Selbstbesinnung der westlichen Zivilisation » zu nennen
wire, sind sich alle darin einig: der heutige Mensch lebt im Zustand
der Ratlosigkeit und des Unbehagens. Das Unbehagen in der Kultur
heifit Sigmund Freuds letzte, resigniert endende Schrift. So verschiedene
Intelligenzen wie Spengler, Klages, Léon Daudet, Wells, Ortega y
Gasset, Mereschkowsky, Romain Rolland, George, Valéry haben sich
iiber diesen Zustand ausgesprochen; jiingere Autoren, denen es an
Weltiiberblick nicht fehlt = Paul Morand, Aldous Huxley etwa -,
fiihlen ein Gleiches. Eine Formel dringt sich auf: der moderne Mensch
leidet am « Modernen Menschen ». Der moderne autonome Mensch,
im Vertrauen auf seinen Verstand, doch im Bund mit viel vom dunklen
Drange, machte schon die Religion, dann Kultur und Staat, schlielich
Wissenschaft und Wirtschaft zu seinen Gétzen, die sehr bald seine
Despoten geworden sind.

Der geschichtliche Verlauf ist bekannt: die Renaissance erlést das
Individuum, man sagt auch sie erschafft es; die Reformation : Befreiung
des innern «selbstschopferischen Wesens »; die Franzésische Revo-
lution: Umsturz jeder Autoritit, Fretheit und Gleichheit, der Mensch,
so wie er aus der Natur kommt, 1st gut. Die russische Revolution und
die geplante Weltrevolution: Erhebung der untersten Schichten, voll-
stindige Umkehr der Hierarchien, royaume du ro1 mufle sagte summa-
risch Mereschkowsky. Alles wird Masse, die « Herren » miissen auch
Masse werden, eine Primitivierung setzt ein, der eine besondere, sich
erst jetzt voll ausbildende Form des Geistes, der Nutzverstand der
Technik, genau entspricht.

Das neunzehnte Jahrhundert, das der Wissenschaft, machte in Frank-
reich den Versuch, eine Religion dieser Wissenschaft anzubahnen;
noch strengere Wissenschaftlichkeit machte dem ein vorlaufiges Ende.
Jedes Jahrhundert besitzt seine, wenn auch oft verborgenen Reserven
an Irrationalem, Gegenwelt der vorherrschenden Rationalismen. Das



Refugium der Metaphysik 335

19. Jahrhundert in Frankreich, wihrend es vieles als Aberglauben ver-
lachte, hatte einer Anzahl unkontrollierbarer irrationaler Tendenzen
halbe Sanktion erteilt, besser gesagt der Fassung die jene Tendenzen
als « Okkulte Wissenschaften » durch ihre Vertreter erhalten haben.
Nachdem diese ihrer schwankenden Disziplin eine gewisse System-
Ansicht gegeben, wandten sich ihr auch Manner der exakten Forschung
zu. Der franzosische Okkultismus wurde als eine Gruppe, mit seinen
Publikationen und seinen Zusammenkiinften sichtbar; in Deutschland
gab es um jene Zeit nur einzelne Abseitige, die sich mit « Geheim-
lehren » einlieflen. Erst seit wenigen Jahren holt man dort das Studium
des franzosischen Okkultismus nach. (Schriften von Eliphas Lévi,
Stanislas de Guaita, Fabre d'Olivet, Papus.) In Frankreich selbst sind
seine Leistungen inzwischen nachgepriift und auf ihr tatsichliches Maf}
zuriickgefithrt worden, wihrend die, in manchem phantastische, Gut-
gldubigkeit seiner Bekenner dem Spott nicht entgangen ist.?)

Aus wie triiben Quellen (Okkultismus, Magismus, Spiritismus, Sozia-~
lismus, Gnostizismus) sich der erst spiter hervortretende angel-
siachsische Theosophismus auch aufnihrte, erstrebt wurde von seinen
Griindern, eifriger als von den (zum Teil ja der katholischen Kirche
angehérenden) franzésischen Okkultisten, der Zusammenhang mit
einem Geistigen und Uberweltlichen, der Anschluf an eine Tradition.
In der Erkenntnis, daff die Wiederherstellung einer abendlindischen
Tradition, das heifit das Auffinden ihrer Elemente, mit Schwierig-
keiten verbunden sein diirfte, in der Ahnung von der Wirksamkeit und
Vollstindigkeit der Traditionen im Osten, wurden die Lehren des
abendlindischen Theosophismus mit &stlichen Namen und Begriffen
ausgeschmiickt, bereichert und fiir eine gewisse Anhingerschaft an-
ziehend gemacht, wobei diese Namen meist ihres Sinns und ihrer Wort-
bedeutung verlustig gingen. — In der Hauptsache stellen die Lehren
der Theosophen und der Anthroposophen auch heute noch dar: ein
Gemisch aus eher fragwiirdigen Orientalismen und neuzeitlichen
Philosophemen, gnostisch-manichéischer und etwas spétscholastischer
Spe]culation, (nicht zu gedenken des Miflbrauchs der mit doch verhalt-
msmifig einfachen Worten und Ausspriichen Goethes getrieben wird). 2)

Forscher, die nicht dem Lager der Theosophen angehéren, die auf
andern Grundlagen bauen als jene, haben heute iiber die «abend-

———————

:; Vel’g’l. Frédéric Boutet: Les Aventuriers du Mystére. Gallimard. Paris 1927.
ené Guénon: Le Théosophisme. Histoire d'une pseudo-religion. Editions Véga.

Panis 1921,




336 Siegfried Lang

landische Tradition », iiber Tradition iiberhaupt das Folgende zu sagen:
die urspriingliche Tradition (tradition primordiale) des Weltzyklus in
dem wir leben, stammt aus der nérdlichen Region; erst in der Folge
gelangte sie von dort in den Osten, das allerdings schon in vorgeschicht-
licher Zeit. Die 6stlichen Doktrinen sind ihre direkten Abzweigungen;
nur im Orient gibt es daher noch Vertreter des traditionellen Geistes, im
wahren und umfassenden Sinn. Wenn nun einige Europider, unbe-
friedigt von all dem, was die Epoche ihnen bietet, zu einer Tradition
zuriickfinden wollen, so mogen sie bedenken, daf « Traditionalismus »
nicht eines ist mit dem wahren traditionellen Geist. Oft handelt es sich
bei ithnen um ein Streben, das jeder ernsten Voraussetzung entbehrt,
das sie zu ausschweifenden Konzeptionen veranlafit, mit denen denn
nur ein neuer Beitrag an die allgemeine Verwirrung geleistet wurde.
Was von Resten der atlantischen Tradition behauptet wird, namlich:
daf} solche nach der letzten groflen Weltkatastrophe, dem Untergang
des atlantischen Kontinents, der hyperboriischen und noch andern
Traditionen einverleibt worden seien, ist unbeweisbar. Die Wieder-
belebung einer keltischen Tradition darf als literarische Liebhaberei
betrachtet werden. Was von keltischen Elementen iiberdauerte, ist zum
groflen Teil wihrend des Mittelalters ins Christentum eingegangen (so
die Lehre vom « Heiligen Graal »). Wollte sich eine « westliche Tradition»
konstituteren, dann wire sie gendtigt die duflere Form einer Religion
anzunehmen, und diese Form kénnte nur eine christliche sein, denn
einmal sind alle andern moglichen Formen dem abendlindischen
Geist entfremdet, und dann leben 1im Westen allein noch in der christ-
lichen Religion, genauer: im Katholizismus, Reste des traditionellen
Geistes weiter. Jeder «traditionalistische» Versuch, der dem nicht
Rechnung trigt, ist darum zum Miflerfolg verdammt. Man kénnte
sich nur stiitzen auf etwas das schon wirksam besteht; wo die Kontinui-
tit fehlt, kénnen nur kiinstliche Konstruktionen, ohne Aussicht auf
Dauer geschaffen werden. Die meiste Aussicht hitte ein Versuch, der
sich etwas Ahnliches vornihme wie das, was im Mittelalter bestand,
doch mit den durch die heutigen Verhiltnisse gebotenen Abweichungen.
Fiir alles was dem Westen ginzlich verloren gegangen, wiren die
Traditionen zu beanspruchen, die sich vollstindig erhalten haben;
alsdann miifite die Einpassung beginnen, die nur das Werk einer solid
konstituierten Elite sein kénnte. Die &stlichen Traditionen kénnten
sehr wohl von einer Elite, die als solche iiber allen Formen stinde,
aufgenommen werden, in ihrer eigenen Form; der Allgemeinheit der



Refugium der Metaphysik 337

Abendléander, fiir die sie nicht geschaffen sind, miifiten sie unzuginglich
bleiben. Fiir die okzidentale Elite aber wire ihre vollstindige Kenntnis
erstes Gebot; die grofle Zahl derer, denen ihre Bemiihungen zugut
kimen, brauchte davon nichts zu wissen, noch von den Wegen, auf
denen das geschihe.

Wo Europier sich mit dem Gedanken der Wiederherstellung einer
westlichen Tradition befafiten, verrieten sie dabei fast stets eine feind-
selige Haltung gegeniiber dem Orient. Auch die auf christlichem Boden
Stehenden sind zuweilen nicht anders beseelt. Zuerst suchen sie nach
den Gegensitzen, doch in Wahrheit existieren diese nicht.?) Voll-
kommen smnlos ist die Behauptung: finden sich in den &stlichen
Doktrinen dieselben Dinge wie im Westen, und in nahezu entsprechen-
der Form, so bedeuteten sie doch nicht das gleiche, eher das Entgegen-
gesetzte. Hinter der Vielfalt der duflern Form verbirgt sich die unzwei-
deutige Ubereinstimmung alles traditionellen Wissens, des Wissens
um die ewigen, alles Sein und das komplexe Menschenwesen bestim-
menden und durchwirkenden Prinzipien. Dem prinzipienlosen modernen
Geist, der die Einzelheiten eines Teilgebietes durchforschend, zum
« Ganzen » glaubt vorriicken zu kénnen, gebricht es an der primaren
Einsicht in das Wesen der Tradition. Dieses Wort wird heute auf die
unbedeutendsten Gegenstinde angewandt, auf Brauche und Gewohn-
heiten die keine nennenswerte Vergangenheit hinter sich haben (shnlich
wird umgegangen mit dem Wort « Religion »). « Tradition » im strengen
Sinn bezieht sich auf nichts, was der nur-menschlichen Ordnung ange-
hért. Beispielsweise ist die Benennung « Traditionelle Philosophie» ver-
fehlt. Eine Philosophie, wenn sie auch alles ist, was sie sein kann, selbst
wenn sie das, was iiber sie hinausgeht, nicht leugnet, bleibt eine rationale
Konstruktion menschlicher Individuen, die des Offenbarungscharakters
und des Elements der Inspiration ermangelt, somit eine durchaus
“profane » Angelegenheit. Eine Tauschung ist auch: dafl das rechte
Biicherwissen geniige, um den Geist einer Rasse und Epoche wieder
in die Héhe zu fithren; noch im giinstigsten Fall wird philosophische
Spekulation mehr verauBerlichendes Wort sein als vermittelte Realitit.
Um die verlorene Tradition wiederherzustellen, bediirfte es des An-
schlusses an den lebendigen traditionellen Geist, der sich im Osten rein

————

4 ) Zu empfehlen wiire die Lektiire des Buches emes anglikanischen Missionars,

er mit allen Vorurteilen des Westens und denen seiner Kirche in den Osten ging,

um feststellen zu miissen: die indischen Heiden-Seelen besiflen schon das meiste

}’,‘E) dem was er ihnen bringen wollte, und noch einiges dazu. W. Wallace. S. J. De
a

ngélisme au Catholicisme par la route des Indes. Albert Dewit, Ed. Bruxelles 1921.



338 Siegfried Lang

erhalten hat. Wenn aber das Abendland, auf welchem Weg immer,
seine 1radition zuriickgewinnt, so fillt seine Gegnerstellung zum
Orient dahin; diese ist ja nur das Ergebnis der okzidentalen Abirrung,
des antitraditionellen Geistes. In diesem Augenblick wire eine Ver-
stindigung zwischen Orient und Okzident méglich; sie ist zwischen
allen Zivilisationen moéglich, die dhnliche Elemente besitzen. — Um die
grundsitzliche Einheit des traditionellen Geistes in seinen verschiedenen
AuBerungen zu erkennen, muf} der Betrachtende die Stufe der reinen
Geistigkeit (intellectualité pure) erlangt haben. Hier 6ffnet sich ithm die
Region der ewigen Prinzipien, von denen normalerweise alles herzu-~
leiten ist, was durch Wirkungsfolge und Anwendung in die Erscheinung
tritt, — das Gebiet der reinen Metaphysik.

*®

Als das erste bedeutende Manifest jener Inventarisierung und Frage-
stellung der franzésischen Intellektuellen, die von 1920 bis etwa 1928
immer weitere Gebiete einbezog, ist zu nennen Paul Valérys Brief:
«La Crise de I'Esprit» (Variété I). Nicht da} es wihrend und kurz
nach dem Krieg an Besinnung und Regsamkeit gefehlt hitte, und
Valéry nur ihm eigene Einsichten bekundete, doch er als erster legte
den Nachdruck seiner Betrachtung ausschliellich auf den europiischen
Geist, indessen die neben und nach thm zu Wort Gekommenen (Léon
Daudet, Henri Massis, Julien Benda, Gaston Riou) am Nationalen,
Religiésen, Sozialen, wo nicht in héherm, so doch in gleichem Maf} ihre
Orientierung haben wollten. Valéry stellt fest: der Vorrang, den Europa,
dank seiner einzigartigen Qualitit,?) so lange behauptet, sei erschiittert.
Langsam hebe sich die Wagschale, in der das kleinere Gewicht so lange
den Ausschlag gegeben. « Wird Europa werden, was es in Wirklichkeit
ist? ein kleines Kap des asiatischen Kontinents? oder bleiben was es
scheint? » — Drei Potenzen haben den Europier herausgebildet: die
Staatsmacht Rom, die Seelenmacht des Christentums, die Macht des
griechischen Gedankens. Innerhalb der rémischen Grenzgewalt hat
sich das Christentum ausgebreitet. Dank Rom wurden die Gétter
universal. Toleranz und Disziplin, das ist Rom. Erst aus einem christ-
lich und griechisch durchdrungenen Rom jedoch konnte der « Europier »

!) «...aucune partie du monde n’a possédé cette singuliére propriété physique: le
plus intense_pouvoir émissif uni au plus intense pouvoir absorbant », so erscheint fiir
Valéry der Europder, und «...l'avidité active, la curiosité ardente et désintéressée,
un heureux mélange de I'imagination et de la rigueur logique, un certain scepticisme
non pessimiste, un mysticisme non résigné... sont les caractéres plus spécifique-
ment agissants de la Psyché européenne.» Variété I.



Refugium der Metaphysik 339

hervorgehen. Was ithn am meisten von der iibrigen Menschheit unter-
scheidet, schuldet er dem griechischen Geist: eine Methode, die alle
Dinge zum Menschen in seiner Ganzheit in Beziehung bringt, bei der
der Mensch sich selbst als Mitte oder das System gesetzt hat (systéme
de références), auf das schliefilich alles anzuwenden sei1; die Schirfung
des Unterscheidungsvermégens, des Gedankens, der Kritik, des Ver-
fahrens der Analyse, Schépfung der rationalen Kategorien, ein Héchstes
an « asthetischer Urteilskraft ». Aus diesen, nach dem wundervollen
Vorbild der « Geometrie » geordneten Disziplinen erwuchs, was den
sichersten Ruhm des europiischen Geistes ausmacht: unsere Wissen-
schaft. Zwar: Wissenschaft und Beobachtung wurden zu jeder Zeit
getricben (Agypten, Chaldia), sagt Valéry, die ratio ist von jeher ange-
wandt worden, aber nicht unvermischt, stets war sie von andern, sehr
wenig wissenschaftlichen Elementen durchsetzt, bis jenes, relativ voll-
kommene Vorbild der Geometrie gefunden war, das alle Sicherheit,
Genauigkeit, Schoénheit und Festigkeit vertrat, und das ein fiir allemal
den Charakter der Wissenschaft vorgezeichnet hat: als den reiner
Konstruktion, frei von jeder andern Riicksicht als der auf das zu er-
nchtende Gebdude. — Aus den Worten seines Ziiricher Vortrags
(15. Nov. 1922. Variété p. 33), aus Stellen seiner Schriften und seiner
Dialoge vernehmen wir Paul Valérys zuriickhaltenden Stolz, sich unter
den Heutigen als einen der besten lateinischen Erben des griechisch-
europiischen Geistes zu wissen.

Nun aber: unsere Wissenschaft, einstmals « Zweck an sich» und
kflnstlerisches Tun, ist auf die Materie angewandt, erprobt und be-
lohnt, zum konkreten Machtmittel geworden, Werkzeug der Aus-
beutung des Planeten. Das Wissen, einst kostbarer Genufl, wurde
Nahrung fiir jedermann, wird endlich eine Ware, iiberall hergestellt
und nachgeahmt. Damit droht der europédische Vorrang zu verschwin-
den. - Die Ausbeutung des Erdballs, das Regiment der Technik, die
Weltdemokratie, bedeuten sie absolute Schicksalsentscheidungen ? Paul
Valéry enthilt sich der Antwort. Doch er sprach vom Schauer, der
E‘uropas Mark getroffen, der es seinen Untergang als méglich fiihlen
LieB. « Ungeheuerlich » will auch 1hn einmal das Wesen des Europiers
anmuten. — Da dieser subtile Geist soviel zu verschweigen wie auszu-
?DTECBen pflegt, denken wir, er habe auch das Grollen Asiens nicht
tberhért, der fernen Mutter, die mehr als einen Grund hat, uns wegen
der Anwendung unserer Wissenschaft gram zu sein. —

Mehrere haben dieses Grollen seither vernommen: einige iiber-



340 Siegfried Lang

wiltigte der Schreck, so den Traditionalisten Henri Massis, der die
westlichen Vélker mit seinem Buch Défense de I'Occident®) alarmierte.
In seinem Entsetzen sah er den &stlichen Drachen schon so nah, dafl
er nicht nur die Russen, sondern auch die Vélker jenseits des Rheins
fiir dessen Klauen und Schnauzen halten mufite. Inzwischen ist er iiber
seinen Irrtum belehrt worden.?)

Im Jahr 1924 erschien bei Payot?®) eine kleine Schrift Orient et
Occident ; als ihr Verfasser zeichnete René Guénon. Das Buch be-
leuchtet den Gegensatz des europiischen Geistes zu den ostlichen
Zivilisationen mit Auflerster Schirfe: Wenn Rudyard Kipling meinte
« East 1s East and West 1s West, and the two shall never meet », so liege
die Schuld an dieser Unméglichkeit bei den Europiern. Sihen diese
erst ein, daf) aufler der ihren véllig anders geartete Zivilisationen zu
Recht existierten und existieren, daf} keineswegs sie die Weltzivilisation
zu vertreten hitten (wiewohl die Vernichtung ganzer Vélker heute
vielleicht in ihren Hinden liegt), daf} es keine absolute Uberlegenheit
einer Zivilisation iiber eine andere gebe, denn eine materiell so weit
entwickelte wie die westliche, zum Beispiel, kénnte an den geistigen
Einsichten des Ostens gemessen in der Tat als inferior erscheinen (eine
Bemerkung die freilich die Empérung des « modernen Menschen »
herausfordert, wie jene andere « qu'on peut faire preuve d'intelligence
autrement qu'en construisant des machines »). Sihen also die Europier
dieses ein, dann konnte sich 1thr Verhiltnis zu andern Vélkern fiir beide
Teile vorteilhaft verindern. Unvoreingenommenes Studium der geistigen
Grundlagen der fremden Zivilisationen wire fiir den Europder des
Entgegenlcommens erster Schritt. Gelehrsamkeit, das Wissen der Fach-
leute (Orientalisten), wird zu solchem geistigen Verstindnis kaum ver-
helfen. (Man kann ein grofler Sanskritist sein, wie Deussen, und doch
wie dieser aus den indischen Texten nichts weiter herauslesen als die
Schopenhauersche Philosophie.) Die Methoden der am Unwesentlichen
klaubenden Spezialisten fithren ofter vom Geist der Lehren weg,
schrecken ebenso oft Aufnahmebereite ab, die zum Verstindnis Anlage
besiflen. Schléssen sich hingegen im Westen eine Anzahl Verstehender —
deren es immerhin gibt — zur Gruppe oder Elite zusammen, dann
konnten sie eine Wandlung der Mentalitit vorbereiten und einleiten,
wie solche ja doch, man wolle sie oder nicht, eines Tages unvermeidbar

1) Verteidigung des Abendlandes, deutsch bei Jakob Hegner, Hellerau.
?) René Guénon: La Crise du Monde Moderne, Ed. Véga, p. 209 ff.
3) Jetzt Ed. Véga.



Refugium der Metaphysik 341

nétig sein wird. (Zur Beruhigung mifitrauischer Akademiker sei ver-
raten, daf} der Verfasser von Orient ef Occident alle die Fach- und
Sprachkenntnisse besitzt, mit denen ein offizieller abendlindischer
Orientalist zu glinzen verméchte; seine Quelle aber ist die lebendige
Tradition, aus der er sich, hauptsichlich im Umgang mit gebildeten und
wissenden Orientalen, seit Jahrzehnten bestindig inspiriert.)

Guénon untersucht, nach seiner Einleitung, die «Okzidentalen
Hlusionen » mit thren Begriffen Zivilisation und Fortschritt, Wissen-
schaft, Leben, in der Tat lauter « moderne » Errungenschaften jungen
Datums, wie sie nur in Epochen abnehmender Geistigkeit entstehen:
die westliche Zivilisation verachtet eine Intelligenz, die sich nicht zu
praktischen Zwecken verwenden lassen will — die abendlédndische
Philosophie zeigt hiezu parallele Tendenzen. Descartes fiihrte die
Intelligenz auf die Vernunft zuriick, seine « Metaphysik » sollte einzig
die Physik stiitzen, diese wiederum war da als Unterlage der ange-
wandten Wissenschaften: Mechanik, Medizin, Moral. Hier endete fiir
thn das menschliche Wissen. Angewandte Vernunft, das ist aber das
ganze Denken dieser Zeit. Die Pragmatisten zogen dessen letzte Konse-
quenzen; deren extreme Formen erfanden die Amerikaner, in einer
Welt, da geistfremde materielle und sentimentale Aspirationen ihre Ent-
sprechung haben in Industrie und Moral. Was als Prosperitit hand-
greiflichster Art zu bezeichnen wire, wurde mit der optimistischen
Formel «Fortschritt» festlich iiberwslbt. « Zivilisation» und « Fort-
schritt » sind zwel Begriffe neuester Prigung; drei Viertel der Mensch-
}leit kennen sie nicht, oder messen ihnen keine Bedeutung bei. Nach
Jacques Bainville finden wir zwar das verbum civiliser in dem Sinn, den
wir thm heute leihen, bei den guten Autoren des 18. Jahrhunderts
das Substantiv civilisation hingegen erst bei den Okonomen der Zeit
unmittelbar vor der Revolution. Littré findet das Wort ein einziges Mal
bei Turgot. Unsere Vorfahren gebrauchten das Wort nicht, wohl weil
sie die Sache besaflen; die Antike hatte kein entsprechendes Wort. Es
gedieh erst unter den Ideen des 19. Jahrhunderts. = Der « unendliche
Fortschritt » erschien in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts. Das
Menschengeschlecht glaubte damals in eine neue Ara, die der abso-
luten Zivilisation, eingetreten zu sein. Der Utopist Fourier vermengte
dann « Zivilisation » und « modernes Zeitalter ». Nun war Zivilisation
der Grad der Entwicklung, den die européischen Nationen im 19. Jahr-
hl{ndert erreicht hatten. Zivilisation besagte schlieBlich einfach Europa.
Die zweite Halfte des 18. Jahrhunderts hat auch dem « Materialismus »



342 Siegfried Lang

das Leben geschenkt. Vor allem sind es die Revuen der Sozialisten, die
alle drei Begriffe seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts propagierten.
Das Wort « Materialismus » erfand Berkeley, um damit den Glauben
an die Wirklichkeit der Materie zu bezeichnen; in der Bedeutung der
Materie als einziger Realitiit existiert es erst seit Holbach und La
Mettrie; die Antike kannte einen Mechanismus aber keinen Materialis-
mus. — Die Geschichte der Ideen erlaubt dem Aufmerksamen seine
Schliisse. —

Die europiische — und amerikanische — Wissenschaft ist eine Wissen-
schaft im Dienste des Lebens, also zum gréfiern Teil eine Technik.
Guénon anerkennt die Leistungen der Experimentalwissenschaften (die
unstreitig die Stirke Europas ausmachen), aber nicht deren Agnostizis-
mus. Wenn diese Wissenschaft die ratio, die nur ein Teilgebiet, und
nicht das vornehmste des Geistes ist, fiir das allein giiltige Erkenntnis-
organ erklart, so gleicht sie einem Blinden, der zwar nicht die Sonne,
aber die Tatsache des Sehens leugnete. — Méglichen Erfahrungen aus-
weichen kommt dem Leugnen gleich. — Jede Tradition weil von
supra-rationaler Erkenntnis. Es ist bezeichnend auch fiir die theoretische
europaische Wissenschaft, daf] sie, sobald sie mit 1hren Mitteln versucht,
ihre Grenzen zu erweitern, ins Sub-Rationale vorstsfit. ) Das Sub-Ratio-
nale ist denn fiir sie an die Stelle des Absoluten getreten, wie an Stelle
Gottes das « Unterbewufte» fiir «psychologisch orientierte» Theologen.

« Der Westen zeiht den Osten der Unbeweglichkeit.» Was damit
gemeint ist, bedeutet in der Tat eine Negation des Fortschritts, verbiirgt
aber, daf} die &stlichen Zivilisationen an der « Unwandelbarkeit » teil-
haben (immutabilité), den ewigen Prinzipien unterordnet sind. Prin-
zipienlos, ist die moderne Zivilisation vor allem verinderlich. Die
Stabilitit des Orients schliefit Modifikationen nicht aus, sie akzeptiert
solche aber nur im Sinn einer Anpassung an Umstinde, durch welche
die Prinzipien niemals betroffen werden kénnen, von denen jene An-
passung vielmehr eine Ableitung ist. Daher neben der Metaphysik alle
die iibrigen «traditionellen Wissenschaften », die mehr #uflerlichen
Ordnungen, bis zu den sozialen Institutionen umfassend. « Unwandel-

1) «,..l'idée occidentale d'aprés laquelle la synthése est comme un aboutissement
et une conclusion de I'analyse est radicalement fausse; la vérité est que, par I'analyse,
on ne peut jamais arriver & une synthése digne de ce nom, parce que ce sont la des
choses qui ne sont point du méme ordre; et 1l est de la nature de 1'analyse de pouvoir
se poursuivre indéfiniment, si le domaine dans lequel elle s’exerce est susceptible
d'une telle extension, sans qu'on en soit plus avancé quant & I'acquisition d'une vue
d’ensemble sur ce domaine; & plus forte raison est-elle parfaitement inefficace pour
obtenir un rattachement A des principes d’ordre supérieur.» — Orient et Occident, p. 55/56.



Refugium der Metaphysik 343

barkeit » ist nicht Unbeweglichkeit, das « Unwandelbare » nicht das der
Verinderung Entgegengesetzte, sondern das ihr Uberlegene, so wie das
«Supra-Rationale » dem Irrationalen iiberlegen ist. — Der moderne
Abendlinder erscheint wesentlich verinderlich und unbesténdig, einer
unaufhérlichen Bewegung, nie endender Unruhe anheimgegeben. Diese
durchaus nicht normale Verfassung des modernen Menschen muf} ver-
standen werden aus der Verkiimmerung seiner hohern Fahigkeiten und
einer entsprechenden Uberentwicklung der niedrigen Elemente.?) Nur
wer keinen Ausweg aus der Unrast sieht, gibt sich mit ithr zufrieden,
wie der auf die Vernunfttitigkeit Beschriinkte diese als etwas Wunder-
bares und Erhabenes preist.

Die zweite 1st eine intellektuelle Abnormitit: die Sucht der Forschung
um ihrer selber willen, unbekiimmert um die Natur der Resultate:
Suchen um nicht zu finden. Gleich unfruchtbar ist die geistige wie die
leibliche Rastlosigkeit, die der moderne Mensch «Leben» nennt,
wihrend das Unwandelbare ihm « Tod » bedeutet. — Es wire an dieser
Stelle hinzuweisen auf die moderne Philosophie, mit 1hren kiinstlichen,
falsch gestellten oder unlésbaren Problemen, auf den Einzug des
« Lebens », das heiit des Gefiihlsmifligen in die Philosophie. Das
Gefiihl steht dem Leiblichen sehr nah, dieses wiederum dem Aufler-
lichen und Materiellen, — mit welchem Satz die untere Zone des
Menschenwesens umschrieben ist. Fast ausschlieBlich wird der moderne
Geist auf das Sensible gerichtet; so erscheint ithm das Gefiihl als inner-
lich, und er stellt dieses dem Sinnlichen (sensation) gegeniiber. — Die
« Introspektion » des Psychologen vermag nun aber selbst nur Phinomene
zu erfassen, und das sind duflerliche und oberflichliche Modifikationen
des Wesens; wahrhaft tief und innerlich sind allein die héhern Gebiete
der Intelligenz.2) Die « Evolution» — die Bergsons, die der Wissen-
schaft, wie die der Theosophen — erweist sich im Ganzen als der Wechsel
in der Erscheinung, zusamt der Illusion, die man sich iiber Sinn und
Qualitit dieses Wechsels gemacht hat; Evolution und Fortschritt sind
em und dasselbe, doch gibt man hiufig den Vorzug dem ersten Wort,
weil dieses sich « wissenschaftlicher » ausnimmt. — Mit so fliichtigen
Umrissen einiger der Hauptaspekte seines Buches uns bescheidend,
deuten wir nur kurz auf die Aussichten, mit denen der Verfasser uns
entlift

—_——

. ") Eine Grundvoraussetzung fiir das Verstindnis der Tradition ist die Anerkennt-
nis des Primats des Geistes in Mensch und Uberwelt.
Zur Theorie des Erkennens hat sich René Guénon kiirzlich knapp und unmifi-
verstindlich geduBert: « Les limites du Mental», in Le Voile d'Isis, Nov. 1930.




344 Siegfried Lang

Im vierten Kapitel spricht er von den angeblichen Gefahren, die dem
Westen vom Osten drohen sollen. Nach unnachsichtiger Kritik der
Methoden der kolonisierenden Européer wird betont: solange man an
ithre Tradition nicht rithre, wiren die 6stlichen Vélker bereit, die fremde
Herrschaft weiter zu dulden. Die Orientalen selbst seien von der Nei-
gung zum Proselytismus frei. Solche, die heut im Westen herumreisten,
um zu « lehren », seien Abtriinnige, die von den (othodoxen) Intellek-
tuellen?) ihres Volkes nicht mehr als 1thresgleichen anerkannt wiirden;
was sie verkiindeten, enthalte kaum noch etwas vom wahren Denken
des Ostens. — Eine « gelbe Gefahr » bestehe nicht, die Europier hitten
sie denn, oder wiirden sie noch erschaffen. Die Chinesen seien das
friedfertigste Volk der Erde (pacifique — pas pacifiste), dafiir besitze es
eine ungeheure Absorptionsfiahigkeit: stets habe es in der kiirzesten
Zeit alle seine einander folgenden Besieger aufgesogen, womit sein
Mangel an « kriegerischem Sinn » oder « Heroismus », wie der Westen
lieber sagt, ausgeglichen wire. — Kriegerisch sind dagegen die Japaner.
Diese stellen eine Mischung dar vorherrschend malaiischen Elementes;
sie gehoren darum nicht eigentlich zur gelben Rasse. Es konnte schon
Japans Ehrgeiz sein, die Hegemonie iiber ganz Asien anzustreben,
Asien auf seine Weise zu «organisieren », doch wiirde dieses Unter-
fangen auf keine geringern, vielleicht auf groflere Widerstinde stoflen
als die Europier. — Der Japaner ist ein ausgezeichneter Nachahmer, der
immer von Entlichenem gelebt hat, lange von China, heute von Europa;
das Zweite entspricht seinem Charakter (caractére remuant) vielleicht
besser. Als Orientale betrachtet, erscheint er als eine eigentiimliche
Anomalie. Auch das Judentum ist fiir Guénon, seinem Wesen nach,
okzidental, gleich wie die Russen, die wohl einige duflerlich orientalische
Ziige aufweisen, intellektuell aber durchaus Européer sind und von den
Orientalen fiir solche angesehen werden. Das Judentum, im Osten
stets ohne Einﬂuﬁ, diirfte aber an der Gestaltung des modernen Geistes
mitbeteiligt gewesen sein. Seine bedeutende Rolle innerhalb des Bolsche-
wismus ist den Orientalen, besonders den Muselmanen, ein Grund des
MifBtrauens. Geringe Aussicht besteht fiir den Bolschewismus in Indien,
da er allen traditionellen Institutionen widerspricht, vor allem der
Einrichtung der Kasten. Zwischen seiner zerstérerischen Wirkung in

1) Die « Intellektuellen » die Guénon meint, wiirden im Deutschen vielleicht besser
mit « Die Geistigen» bezeichnet, da Intellektueller allgemein doch anklingt an «ab-
strakter Akademiker », « Literat » und «Sophist ». — In dhnlichem Sinn wie Guénon
scheint Benda seinen «clerc» verstanden zu haben. Wir gebrauchen Intellektueller
weiter in Guénons Sinn.



Refugium der Metaphysik 345

diesem Betracht, und der seit langem von den Englindern verfolgten,
kennen die Hindu keinen Unterschied. — China, wo im allgemeinen
alles Russische Widerwillen auslést, der traditionelle Geist aber nicht
weniger solid begriindet bleibt wie im iibrigen Orient, kann dank seiner
Absorptionskraft, voriibergehend, dieses oder jenes zulassen; aus zeit-
weiliger Unordnung wird es sich am Ende seinen Vorteil zu sichern
wissen. Das Einverstindnis zwischen China und Ruflland ist Fabel:
die in russischem Sold stehenden chinesischen Truppen, Briganten-
haufen, die auf Kosten seines Nachbars los zu sein China froh ist, sind
fiir jene Behauptung ein schwacher Beleg. — Die chinesischen « Wirren »
werden in Europa zu wichtig gemacht (dhnlich stellen die Bolschewisten
ithren Leuten die Aufstinde und Hungersnote im Westen dar); fiir die
Chinesen haben sie die Bedeutung rein lokaler Streite.?)
%k

Eine Annéiherung zwischen Osten und Westen ist heute nur auf
Grund der Prinzipien méglich, deren Verstindnis sich die Okzidentalen
erst wieder erwerben miissen. Sie nennen gegenwirtig Prinzipien
schon alle etwas umfassenderen wissenschaftlichen Gesetze - die in
Wahrheit als Schliisse und Ergebnisse der Induktion das Gegenteil
sind; oft bleiben sie reine Hypothesen. Allerhand moralische und
politische Vorstellungen, bis zum «Nationalititenprinzip» und der
contradictio in adjecto der «revolutioniren Prinzipien » sprechen des
weitern von dem griindlichen Verlust jenes Verstindnisses. Dieses
muf} zuriickgewonnen werden, ehe an die Konstitulerung einer intel-
lektuellen Elite zu denken sein wird. Das oberste Ziel der Elite ist die
Wiederherstellung einer traditionellen westlichen Zivilisation, einer auf
den Prinzipien beruhenden, allesbeherrschenden geistigen Ordnung.
Die Anwendung der Prinzipien verschafft dem entwickelten Einzelnen
die direkte transzendente Erkenntnis, Eingebung oder «intellektuelle
Intuition ».

Die intellektuelle Elite existiert im Okzident heute tatsichlich nicht.
Wihrend intellektuell wirklich Begabte im Orient jede Erleichterung
finden, begegnet der Geistige im Westen nur Hindernissen ; nurausnahms-
Weise gelingt es, die mentalen und sozialen Schranken zu durchbrechen. -

———

") In La Crise du Monde Moderne rechnet Guénon nun doch mit der Méglichkeit,
daB es dem Westen gelingen kénnte, den Osten mit in den Abgrund zu reifien, da
Neute zweifelsohne im Osten sich traditioneller und antitraditioneller Geist gegen-
Uberstinden. Zwar, der traditionelle Geist kann nicht untergehen, aber er kann sich
ganz von der duflern Welt zuriickziehen; dann wird fiir eine Zeit vollige Finsternis

errschen bis er im Anbruch einer Neuen Weltzeit wieder erscheint. S. 204 ff.



346 Siegfried Lang

Befihigt sind zum verstehenden Studium der Metaphysik?!) unter Um-
stinden die hervorragendsten Philosophen und Fachgelehrten — nicht;
hoffen darf dagegen oft der Ungelehrte, wenn er gewisse Anlagen
besitzt, die nur bislang nicht zur Entfaltung kamen. — Die Elite wire
keine Gesellschaft, sie hitte sich in keine Tageskdmpfe zu mischen,
sie brauchte nicht zahlreich zu sein. Es wird sich im jetzigen Augenblick
noch nicht um mehr als ihre Vorbereitung handeln kénnen — etwa
durch Bildung von Studiengruppen, die untereinander in Verbindung
stinden. — Der Anfang verlangt die theoretische Kenntnis, zugleich
mit all dem, was dieses Studium an persénlicher Entwicklung von denen,
die sich thm hingeben, fordert (das ist nicht die duflerliche Methode der
Orientalisten). Auszugehen wire von Indien, nicht von China (auch
nicht von der uns niher liegenden esoterischen muselmanischen Dok-
trin, wiewohl diese, zusammen mit ihrer andern Form, der exoterischen
religiosen, am ehesten den Charakter der vorzubereitenden abend-
lindischen Doktrin erkennen lifit, und den der mittelalterlichen auf-
ruft). Guénon nennt fiir sein vorldufiges Von-ihr-Absehen die Griinde
(S. 188). China liegt der europiischen Mentalitit zu fern, seine Unter-
richtsmethoden entmutigen den Europier. Von allen 6stlichen Formen
sind uns, trotz ihrer Fremdheit, die indischen noch am faf3barsten.
Bildete darum die Hindudoktrin den zentralen Studiengegenstand, so
sollte doch bei jeder Gelegenheit die Ubereinstimmung aller meta-
physischen Doktrinen hervorgehoben werden. Mit Entschiedenheit
verwahrt sich Guénon gegen die Auffassung: er rede fiir eine synkre-
tistische Fusion oder einen Eklektizismus (das gibt es bei Okkultisten
und Theosophen). Er erkennt den Grund der Formunterschiede in den
verschiedenen Bedingungen, denen die Doktrinen angepafit sind. Der
Westen soll keine orientalische Tradition erhalten, sondern eine Form
die ithm entspricht. Bei ihrer Ausgestaltung wiirde der Osten helfen,
indirekt zuerst, spiter direkt. Die Elite miifite die Essenz samtlicher
Traditionen erfafit haben. Alle metaphysisch kompletien Doktrinen
sind gleichwertig (im Grund identisch), die Herkunft einer Idee 1st
gleichgiiltig. — Unsere Religionen enthalten nur Bruchstiicke der meta-

physischen Doktrinen.
*

1) «...Ceux & qui I'on parle simplement d’études métaphysiques, et de choses
qui se tiennent exclusivement dans le domaine de la pure intellectualité, ne peuvent
guére se douter, au premier abord, de tout ce que cela implique; qu’on ne s'y trompe
pas: il s'agit ]2 des choses les plus formidables qui soient, et auprés desquelles tout
le reste n'est qu'un jeu d’enfants.» O. et O. p. 189.



Refugium der Metaphysik 347

René Guénon gibt selbst die klarste Interpretation der &stlichen
und der ihnen entsprechenden abendliandisch-mittelalterlichen Lehren.
Er hilt fiir eine seiner Aufgaben: uns die Elemente der Doktrin, die
wir aufzunehmen vermégen, in verstindlicher Formulierung zu ver-
mitteln. Gleichwohl verlangen seine wichtigsten Schriften eine kon-
zentrierte Lektiire und deren éftere Wiederholung. Guénon betont:
wir Abendlinder miifften uns in der Mehrzahl an unsere Scholastiker
und Mystiker halten; sie hétten in der fiir uns geeigneten Form héch-
stes spirituelles Wissen niedergelegt, nur miifiten wir die spirituelle
Uberlegenheit des Ostens anerkennen. In der Introduction Générale
a U'Etude des Doctrines Hindoues (1921) erhilt der Schiiler eine An-
leitung, zugleich eine Berichtigung seiner Vorurteile, wie man sie von
den Spezialisten vergeblich erwartet hatte. Die Lektiire dieses Buches
muf} unbedingt vorangehen der des zweiten doktrindren Hauptwerkes
L’ homme et son Devenir, selon le Védanta (1925). — Wollten die Gedanken
der Introduction durchdringen, dann war ein Aufrdumen mit bestimm-
ten pseudo-geistigen Erscheinungen geboten; diese Arbeit verrichteten:
Le Théosophisme, histoire d’une pseudo-religion (1921) und L'Erreur
Spirite (1923). Le Théosophisme ist, von einigen Aufsitzen Keyserlings
abgesehen, die einzige ernst zu nehmende (zudem auch trefflich doku-
mentierte) Zuriickweisung der dermaligen abendlindischen Theosophie, -
auf die denn auch kein Theosoph etwas ernst zu Nehmendes zu erwidern
gewuflt hat. L’Erreur Spirite rechnet ab mit dem Spiritismus (Ursprung,
Verzweigung, theoretische Absurditit und Gefahren) und ersffnet
eme Anzahl wertvoller metaphysischer Ausblicke. Der Verfasser,
der sich hier mit den spiritistischen Milieus so vertraut zeigt, und die
verborgenen Zusammenhinge ihrer Zentren ins volle Licht bringt,
auf eine Art, von der die Mitglieder der S.F.P.R., mégen sie Spiri-
tisten oder «Parapsychologen » heiflen, nichts ahnten, hat freilich nie
okkultistischen oder spiritistischen Kreisen angehért; er ist vielmehr
einer der nicht allzu zahlreichen unabhidngigen, unbeirrten, dem Geist
verpflichteten Denker und Forscher unserer Tage.

*
Ein Teil der okzidentalen Mifiverstindnisse im Hinblick auf den
Osten ergibt sich aus unserer irrtiimlichen oder unklaren Bestimmung

des « Religi sen ». Die Religion ist eine abendléndische Hervorbringung;
f‘fih_guénons Klérung der Begriffe!) wird es so wenig mehr angehen

3 Introduction, p. 79-94.




348 Siegfried Lang

von Hindu-Religionen zu reden wie von der Hindu-«Philosophie ».
Im Osten gibt es nur die verschiedenen Ordnungen der Doktrin. Die
Religion ist indessen kein modernes Erzeugnis, darum der Westen sie
auch auf das heftigste befeindet, als das einzige Element, das hier
noch traditionellen Charakter bewahrt hat, — die wirkliche Religion,
nicht deren moderne Surrogate, die fast ohne Ausnahme als « philo-
sophischer Moralismus » einzuschitzen wiren. Die Orientalen achten
die Religion), eben wegen ihres traditionellen Charakters und wiinsch-
ten sich die Okzidentalen etwas « rehigioser » als sie es gemeinhin sind.
Doch ist nicht zu vergessen: die Tradition erscheint im Osten nicht
in der spezifischen Gestalt der Religion, ausgenommen bei den Musel-
manen, die noch einiges mit dem Westen gemein haben. Wo die Tradi-
tion nicht spontan die Form der Religion angenommen hat, da hatte
sie diese auch nicht anzunehmen. — Wir begehen den Fehler, den
Onentalen Formen aufzudringen, die nicht fiir sie geschaffen sind,
nicht ihren geistigen Bediirfnissen entsprechen, deren Richtigkeit fiir
den Europier jene aber durchaus anerkennen. Es kommt vor, daf3
ein Hindu einen Europier ermuntert, zum Katholizismus zuriickzu-
kehren, ohne daf} er selbst die geringste Neigung verriete zu solcher
Konversion. Wenn die Onientalen im westlichen Wortsinn keine Reli-
gion haben, so haben sie doch alles was sie brauchen. Geistig haben
sie mehr, da sie die reine Metaphysik besitzen, von der die Theologie als
Ganzes nur eine Stiickwerk-Ubersetzung ist, die zudem die der Reli-
gion eigene Gefiihlsfarbung trigt. Weniger haben sie nur in Betracht
auf das Gefiihl, doch davon bediirfen sie nicht mehr. Zunichst weist
alles den Westen auf die eigene Tradition zuriick; die aber weiter wollen
finden im Osten die Erginzung. — Religion kann nicht die Metaphysik
ersetzen, doch ist sie mit ihr vereinbar (Doktrin der Muselmanen).
Gefiihlsbefriedigung und titige Bewegung sind artgeborenes Bediirf-
nis der abendlindischen Massen; der ersten entsprechen die religiésen
Formen. Zu einer tiefgreifenden Verstindigung von Osten und Westen
reicht eine rein religiése Doktrin nicht aus.

%

In den einleitenden Kapiteln der Introduction verdient der Exkurs
iiber «Le Préugé Classique» allgemeinste Beachtung. Dieses Vor-

1) Streng genommen gibt es nur drei Religionen: die jiidische, die christliche und
die islamitische.



Refugium der Metaphysik 349

urteil der Okzidentalen: weil ihre eigene Zivilisation sich von der ré-
misch-griechischen Antike herleite und nicht weiter zuriickreiche, von
der ihren verschiedene, und viel ltere Zivilisationen nicht fiir voll zu
nehmen, mache sie geistig unfihig die Mittelmeer-Grenze zu iiber-

schreiten.
%

La Crise du Monde Moderne (1927), wiederum sehr aktuell, brachte
Erginzungen zu Orient et Occident. Die Ereignisse hitten sich inzwischen
iiberstiirzt, aber kein Wort von dieser Schrift sei zuriickzunehmen:
Wir treiben gegen das Ende eines Menschheitzyklus (Manvantara);
ein solcher verliuft in vier Phasen, wihrend welcher sich die urspriing-
liche Spiritualitit zunehmend verfinstert (das goldene, silberne, eherne
und eiserne Zeitalter der Antike). Nach indischer Auffassung stehen
wir seit mehr als sechstausend Jahren im eisernen oder « Finstern »
(arischen) Zeitalter (Kali Yuga), in einer Epoche nun noch rapider zu-
nehmender Matenalisierung. Seit der Antike ist fiir den Abendlidnder
der Mittelpunkt des Weltgeschehens der Mensch. Demzufolge wird
fiir thn das immer duflerlichere, bald nur noch leibliche Wohl und Wehe
des Menschen zum Maf} der Dinge, und zwar zunichst des Abend-
linders, mit seinen Bediirfnissen, was aber kosmisch und metaphysisch
betrachtet eine Monstrositit ist. Die schon nahezu vollstindig materielle
Auswirkung des Kali Yuga — innerhalb seiner war das Christentum die
michtigste Gegenbewegung — kann nicht aufgehalten werden (denn es
mufB Argernis kommen, wehe aber dem Menschen durch den Argernis
kommt!). Wie zu allen Zeiten kénnen sich auch in dieser letzten Phase
Krifte freimachen, die in ein neues spirituelles Weltalter eintreten
helfen. — Bis ins 18. Jahrhundert haben Orden und Kirchen traditionel-
les Wissen bewahrt. Die fortschreitende Laizierung arbeitete mit an
seinem Verschwinden. Guénon fragt sich, wie viele von den heutigen
Vertretern der Romischen Kirche den wahren Sinn ihrer Lehren kenn-
ten? — Ohne die oben angedeutete Vorbereitung miifite das Ende der
Welt, das heifit dieses Zyklus, sich mit der duflersten Gewalt vollzie-
hen.) Die Erschiitterungen wiren gelinder, Beschleunigung der Um-

') Es wird uns versichert, daf trotz threr &stlichen Bilder und Symbole die Schil-

derung des Kali Yuga in den heiligen Biichern der Inder den gegenwirtigen Zu-
stand des Abendlandes betreffe. — Eine deutsche Ubertragung dieser Schilderung
(aus dem Kalki-Puréna) gibt Emil Abegg in Der Messiasglaube in Indien und Iran,
Walter de Gruyter & Co., Berlin 1928). -~ Nach Guénon hat die indische Chronologie
Im allgemeinen symbolische Bedeutung. Doch wurde eine Berechnung in unserm
Inn gemacht: nach ihr hiitte ein Manvantara die Dauer von 64,800 Jahren. Von
lesen entfielen auf das erste Zeitalter (Satya Yuga) %/;o des Zyklus = 25,920 Jahre,



350 : Siegfried Lang

kehr, Abkiirzung des Chaos lielen sich erhoffen, wenn die im Westen
und Osten noch vorhandenen Bewahrer der Tradition sich verstindig-
ten. Wie in anderm konnten auch in dem die Massen gelenkt werden,
ohne daf} sie darum wiiflten. — Als an die umfassendste der bestehenden
geistigen Organisationen denkt Guénon an die Katholische Kirche.
Wire sie zu solchem Zusammenwirken (das keinerlei Anderung in
ihrer duflern Haltung erforderte), ohne den Anspruch auf irgendeine
Suprematie, bereit? Wenn nicht, dann wiren Organisationen erst zu
schaffen. Doch die Zeit dringt; Katastrophen stehen vielleicht nah
bevor.
*

Seit einigen Jahren verdffentlicht Guénon regelmiflig kurze Aufsitze
und kritische Ubersichten in der Revue Le Voile D'Isis (gegr. 1895;
Bibliothéque Chacornac; 11, Quai Saint-Michel, Paris). Nun ihr aner-
kannter spiritus rector, hat er der kleinen Monatschrift ihren friihern,
oft etwas unklaren und dilettantischen Charakter genommen und ihr
als Aufgabe gestellt: das Studium der Tradition und der verschiedenen
spiritualistischen Bewegungen alter und moderner Zeit. Seine Mit-
arbeiter behandeln ihre einzelnen Gebiete in bestindigem Hinblick
auf umfassendere Zusammenhinge. — Der Kreis, der sich im Stillen,
in Paris, um seine Person und seine Schriften gebildet hat, ist als eine
ernste (keinem Sensationsbediirfnis entgegenkommende) Studiengruppe
zu betrachten, die bereits iiber die franzésischen Grenzen hinaus wirkt. -
Guénons bis heute erschienene Schriften bezeichnen den Weg, den ihr
Verfasser fiir das Studium der Metaphysik anrit: nach dem programma-
tischen und kritischen Auftakt die ErschlieBung der Hindulehre, in
La Crise du Monde Moderne nochmals stirkste Aktualitit, dann immer
deutlichere Hinkehr zur Tradition des Abendlandes (L'Esotérisme de
Dante 1925, Le Roi du Monde 1927). Autorité Spirituelle et Pouvoir
Temporel (1929) enthilt unter anderm die Anwendung des Prinzips
der indischen Kasten auf die stindische Ordnung des Abendlandes.?)
Es scheint dafl diese Schrift zuerst die Aufmerksamkeit von Léon

auf das zweite (Tretd Yuga) */;0 = 19,440, das dritte (Dwapara Yuga) 2/;, = 12,960,
das vierte (Kali Yuga) '/, = 6,480. — Abegg gibt an daBl man, falls man es mit Men-
schen-]then zu tun hatte, fiir jedes Zeitalter 1000 Jahre annehmen miisse, wenn mit
« Gétterjahren» (I G.J. = 360 M.].) das Entsprechende. Die Abweichung seiner
Angaben von unserer Aufstellung oben ist allerdings betréchtlich genug. Auf keinen
Fall stimmt eine gleiche Dauer der einzelnen Zeitalter, da an verschiedenen Orten
betont wird, da8 sich die «Verfinsterung» schlieBlich mit immer rasenderer Ge-
schwindigkeit erfiille, woraus sich fiir das Kali Yuga die kiirzeste Dauer ergibt.

“1) Im Frithjahr 1931 erscheint als starker Band Le Symbolisme de la Croix.



Refugium der Metaphysik 351

Daudet und Gaston Riou auf ihren Verfasser gelenkt hat. — Merkwiirdig
ist daf} fiir den rein geistigen Gehalt seiner Lehren ein Teil der Jugend
sich empfinglich zeigt. Die auf eine neue Spiritualisierung des Lebens
gerichtete junge belgische Vierteljahresschrift Nouvelle Equipe brachte
(Nr. I, 1930) einen auf seinen Deutungen basierenden Aufsatz, der, in-
dem er Guénon héchste Autoritit in metaphysischen Fragen zuspricht,
seinem Autor alle Ehre macht.?)

Es ist nicht an uns, nach dem Zeitpunkt der Konstituierung der
Elite zu fragen; sie ist eine Méglichkeit auf spitere Frist. — «Seid
fruchtbar und mehret euch, fiillet die Erde und machet sie euch unter-
tan » — der Abendlinder hat kaum ein anderes Bibelwort gleich eifrig
befolgt. Die Friichte dieses Eifers fangen an, ihn bitter zu diinken. —
Der « erdbeherrschende » Mensch ist nicht fiir sich da. Aus dem soli-
ddren Verband mit der Natur, der seine Dignitit ausmachen sollte,
da er als erkennendes Geschopf am Liebe-Geist teilhaben kann, hat
er sich so gut wie vollig gelést; hoherer als den eigenen Ordnungen
glaubt er sich entraten. Der Geist, den er « braucht », 1st darum immer
der gleiche Geist, ob er die Keule erfand, die Hacke oder das Flug-
zeug. Darum wird, was frither verschwommen (daher erhaben) klang:
«Der Ubermensch ist der Sinn der Erde» und heute heifit: « Der
Mensch ist das Leitfossil des Zeitalters, es ist Menschenzeit » vorerst
doch nur besagen, daf} die zoologische Species Mensch sich Werkzeuge
schuf die thr Gewalt geben.

Der Mensch als irdisches Geschépf hat seine bestimmte Stellung im
Kosmos; von ihr aus gibt es fiir das Menschengeschlecht keinen « Fort-
schritt ». Es kommt darauf an, wie der Einzelne diese Stellung und die
mit 1thr verbundenen Verpflichtungen begreift, denn er ist zugleich
mehr und weniger als er gemeinhin annimmt. Es kommt ferner darauf
an, wie bald solche und dhnliche Uberlegungen wieder einmal etwas

weniger sonderbar beriihren.?)

————

Y) La Nouvelle Equipe, rue Nestor de Tiére 29, Bruxelles: Marcel Lallemand:
* Métaphysique et Mystique chrétiennes et hindoues comparées, »

*) Alle Schriften von René Guénon sind iibergegangen in die Editions Véga (43,
i’_lle Madame, Paris). Von L’homme et son Devenir selon le Védénta gibt es eine eng-
l;Sc}le Ubersetzung Man and his becoming according to the Véddnta, authorized transl.

Y Charles Whitby, bei Rieder & Co. London E. C. 4. Eine arabische Ubersetzung

wWird vorbereitet.




	Refugium der Metaphysik

