Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 5

Artikel: Heroischer Pazifismus

Autor: Scheler, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-853370

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-853370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

326

Heroischer Pazifismus?)

von Max Scheler

IV. Die Ideen und Bestrebungen, die man als Pazifismus bezeichnet,
sind nichts weniger als einheitlich; es gibt nicht einen, sondern viele
Pazifismen. Ich rechne, wenn ich auch nur eine rohe Gliederung ver-
suche, mindestens acht typische Hauptformen, die an geistesgeschicht-
licher und realgeschichtlicher Herkunft, an Ideengehalt und Ethos, an
Bedeutung und Wiirde, endlich in dem, was sie als Weg und Mittel,
den ewigen Frieden zu verwirklichen, ansehen, grund- und wesensver-
schieden sind. Ich nenne diese Formen zuerst:

1. Den heroisch individualistischen Pazifismus des prinzipiellen «Nicht-
widerstandes gegen die Gewalt » (Non-Resistance) und den Pazifismus
je individuell-persénlicher Kriegsdienstverweigerung bei einigen christ-
lichen Sekten und modernen Jugendbiinden. (Buddha, Gandhi, Tol-
stol, Quiker und Mennoniten.)

2. Den christlichen Pazifismus (Halbpazifismus): Den rémisch-katholi-
schen, teils dogmatisch, teils naturrechtlich und ethisch begriindeten
Pazifismus eines Teiles der Anhiinger der rémisch-katholischen Kirche,
der den Papst in letzter Linie zum politischen Weltenrichter machen
mochte. Ferner den neueren Versuch, die evangelischen Formen des
Christentums in ihrer Gesamtheit zu einer internationalen, praktisch
wirksamen Geistesmacht unter calvinistischer Fiihrung zusammen-
zuschlieflen, die sich unter anderen sozialethischen Aufgaben auch die-
jenige setzt, auf den ewigen Frieden hinzuwirken. (Stockholm und Bern.)

3. Den 6konomisch-liberalen Pazifismus des Freihandelsgedankens, der
seinen grofiten Theoretiker in dem englischen Philosophen Herbert
Spencer gefunden hat und dessen Thesen auf einem positivistischen
Gedanken und utilitarischen Wertsystem beruhen.

4. Den juristischen oder Rechtspazifismus, der aus dem modernen
radikalen Naturrecht und dessen vélkerrechtlicher Anwendung geboren
ward (Grotius, Pufendorf) und spiter in den Lehren des Abbé de
St-Pierre, in Immanuel Kants Schrift vom « Ewigen Frieden», sodann
im «utopischen Sozialismus» in mannigfachen Formen wiederkehrt

1) Aus einer im Neuen Geist Verlag, Berlin, erscheinenden Schrift: Die Idee des

Friedens und der Pazifismus, aus dem NachlaBl des seit Nietzsche groBten deutschen
Philosophen Max Scheler.



Heroischer Pazifismus 327

und dessen oberstes Ziel ist: allgemeine und systematische Welt-
abriistung zu Wasser und zu Lande und Ersatz der «ultima ratio»
der Staaten durch einen obersten Gerichtshof, der nach einem festen
Normsystem alle Konflikte der Staaten durch rechtliche Entscheidung
beilegt. Praktische Stufen: Haager Schiedsgericht als Vorform; der
Vélkerbund von 1918 in Genf, die « Gesellschaft der Nationen ».

5. Den Halb-Pazifismus des marxistischen Kommunismus und Sozialis-
mus, der in der Aufhebung des Klassenstaates nach zeitweiser Diktatur
des Proletariats den ewigen Frieden erzwingen will. In seiner russischen
Form ist er nicht unmittelbar pazifistisch; alle Kriege sind zu billigen,
die zu diesem «Ende» fithren, und zwar in absehbarer Phasenfolge.

6. Den imperialistischen Weltreichspazifismus (Romische Weltreichs-
pazifierung, ¢ pax romana», Napoleons Versuch und eine bestimmte
Form des anglosaxonischen Empire-Pazifismus).

7. Die ersten Anfinge eines infernationalen Klassenpazifismus der
kapitalistischen groflen Bourgeoisie in einigen europiischen Grofimichten
und in Amerika, insofern diese Klasse durch neue Kriege ihren Sturz
befiirchtet. (Gegenspiel zum Weltrevolutionskrieg der Sowjets.) Die
Locarnopolitik Genf ist hierdurch mitinspiriert.

8. Den Fkulturellen Pazifismus der alten, schon auf die Stoa zuriick-
gehenden kosmopolitischen Idee, der durch Zusammenschluf der geisti-
gen Eliten aller Lander, ferner durch Aufklirungsarbeit iiber die Folgen,
Opfer und Kosten der Kriege, ferner durch Erziehung und Bildung
(z. B. «Revision» der Geschichtsschulbiicher), durch Lebensreform
und pidagogische Humanisierung den ewigen Frieden erwirken will.

Es handelt sich nun fiir uns nicht darum, Wert und Bedeutung
aller dieser Bestrebungen zu priifen. Ich schreibe einigen von ihnen
als praktischen Bestrebungen einen sehr hohen Wert zu. Es handelt
sich allein darum, die Frage zu priifen, ob diese Bestrebungen ein
geeignetes Mittel sind, schon heute den Weltfrieden herbeizufiihren.
Auf diese Frage antworte ich aus meiner philosophischen und wissen-
§Chaftlichen Uberzeugung heraus mit einem bestimmten Nein! Und
ich lehne damit alle Formen des instrumentalen Pazifismus ab und be-
kenne mich zu einem « Instrumental-Militarismus ».

1. Der heroische Pazifismus.

Weitaus die hochste moralische Achtung, nicht als Mittel, sondern
?IS .Gesmnung, verdient die erste Form des Pazifismus um ihrer sub-
Jektiven Gesinnungsmotivation willen. Fast alle anderen Formen des



328 Max Scheler

Pazifismus sind teils bewufite (z. B. der marxistische Pazifismus), teils
halb- oder viertelsbewufite « Interessenideologien », mit einziger, aber
auch nicht vélliger Ausnahme vielleicht des «juristischen Pazifismus ».
Nur diese erste Form von Pazifismus ist es nicht.

Der eigentliche geistig-autochthone Lebensraum dieses Pazifismus
1st nicht das Abendland, insbesondere auch nicht das historische kirch-
liche Christentum, sondern die buddhistische Welt. Buddha selbst
lehrte durch eine unvergleichlich groflartige Seelen- und Geistestechnik,
dadurch alle Ubel und Leiden der Welt aufzuheben, daf} er jede Art
des Widerstandes, des unwillkiirlichen und willkiirlichen, gegen die
leidenmachenden Reize durch das AuBerste heroischer Willenszucht
und Beherrschung aller Triebe und Leibesvorginge zu brechen lehrte.
Nach ihm hat zuerst der Kaiser Ashoka, der « Constantin Indiens »,
diese Lehre zu seiner Regierungsmaxime erhoben. « Der Kaiser, teuer
den Gottern, sagt er, wiinscht die Sicherheit fiir alle Kreaturen, die
Achtung ihres Lebens, den Frieden und die Siifle. » An die Stelle der
kriegerischen Eroberungen fordert er die « Eroberung der Gesetze »,
und in seinem Testamente ermahnt er seine Sohne, auf alle kriegerischen
Eroberungen zu verzichten. Eine dhnliche Figur ist der indische Kaiser
Akbar, ebenso grof} als Herrscher wie als religisser Reformator und
Weiser. In der Gegenwart hat der grofle indische Revolutionsfiithrer
Gandhi seine ganze gewaltige Wirksamkeit auf das « Prinzip der non-
resistance » gestellt und auch 1m gréfiten Stile praktisch gezeigt, welche
Wunder dies Prinzip der «negativen Politik », des Nichtwiderstandes
gegen Gewalt leisten kann. In der abendlindischen Welt bis zum heutigen

Tag ist sowohl der Kernsatz des Buddha, daf} der Sinn des Lebens
die Erloschung des Ich und die Aufhebung der Wirklichkeit, d. h. die
Ver-wesentlichung und das Bild-werden der Dinge sei (ethischer Sinn
des Nirwana), als seine groflartige Seelentechnik, um diese Erléschung
von Wirklichkeit und Leiden zugleich herbeizufiihren, ohne tiefere
Wirksamkeit geblieben. Die abendlandischen Vélker haben in ungeheu-
rer Einseitigkeit fast nur den aktiven, positiven, welt-umgestaltenden
Heroismus in Menschen- und Naturbeherrschung, Krieg und Medizin,
Technik der Produktion ausgebildet. Auch die relative Schitzung der
« passiven Tugenden » des Christentums (Duldungskunst, Demut, Ge-
duld etc.) hat darin nur wenig geindert. Aber immerhin haben einige
christliche Sekten dhnliche Ideen vertreten, doch ohne die groflartige
ideelle und praktische Konsequenz jener grofien Asiaten, und auflerdem
nach (vom Standpunkt der modernen Bibelwissenschaft) falsch ge-



Heroischer Pazifismus 329

deuteten Worten Christi «<Wer das Schwert in die Hand nimmt, wird
durch das Schwert umkommen » (auch Moses « Du sollst nicht téten »).
Ich nenne hier nur die Quiker, die Mennoniten, die Tolstoisekten. Von
hier aus ist der Gedanke in einige moderne « Jugendbewegungen »
Deutschlands und Frankreichs, Englands und Amerikas iibergegangen.

Daf} dieser Standpunkt die hochste Achtung abnétigt fiir die Ge-
sinnung, den Heroismus der «Verweigerer », habe ich schon gesagt.
Mit dem « Driickebergertum » darf selbstverstindlich der ethisch reli-
giése Pazifismus nicht verwechselt werden. Jener flieht, macht sich
unsichtbar — dieser stellt sich dem Staate und verweigert den Dienst
offen und sagt « macht mit mir, was ihr wollt ». Es ist auf alle Fille
eine grofle Sache, wenn ein Mensch sich in seine persénliche Tiefe
zuriickzieht, sich in Gott um seines und um aller Seelen solidarischen
ewigen Heiles willen — dieser Heilssolidarititsgedanke ist z. B. bei den
Quikern besonders scharf ausgepriagt — im Gewissen beridt und dann
erklart: Ich kann nicht, da ich nicht soll. Die Quiker haben auf diese
Weise ihr Pennsylvanien (< heiliges Experiment ») verloren. Véllig be-
streiten muf} ich, der Staat habe ein sittliches Recht, Menschen zum
Kriegsdienst zu zwingen gegen ihr Gewissen. Der Mensch als geistig
personliches Wesen steht iiber dem Staat, nicht unter thm; nur der
Mensch, der als geistige Persénlichkeit in das vom Staate gesetzte
Recht (also auch in die allgemeine Wehrpflicht) prinzipiell einwilligt,
steht dann als seelisches Lebewesen unter dem Staate und seinem
Gebot. Der « Uberzeugungsverbrecher » iiberhaupt kann zwar unschad-
lich gemacht, nicht aber bestraft werden. Es ist keine besondere Ehre
fiir unser Land, daf3 es unter den nur Allzuvielen, die gegen ihren
Willen in den Krieg gingen, so wenig «Verweigerer » gab und um so
mehr Driickeberger und widerwillige Herdentiere, im Gegensatz zu
England und Amerika. Weder Kirche noch Staat haben ein Recht auf
Gewissenszwang. Salus animarum, suprema lex — fiir beide.

Eine ganz andere Frage aber ist: Ist der Standpunkt objektiv ethisch
und metaphysisch resp. religiés richtig? Nach meiner philosophi-
schen Ansicht ist er es nicht! Ich sagte schon: Konsequent ist der
Standpunkt nur, wenn er begriindet ist in der Non-Resistance iiberhaupt
und gegen alle Ubel. Und die Nonresistenz ist nur richtig, wenn man
mit Buddha annimmt, das Wirklichsein der Welt sei ein Ubel: Omne
ens est malum. Dies ist aber nur ein Gefiihlsentscheid, genau wie der
Grundsatz, der von Plato bis zur Neuzeit alle Metaphysiken beherrschte
Omne ens est bonum. Das Dasein ist indifferent gegen Gut und



330 Max Scheler

Schlecht. Ferner ist dieser Standpunkt nur richtig, wenn man dem Leben
emnen absoluten Wert beimifit (Mangel der Idee der « geistigen Person »).
Konsequent ist die Verweigerung des Kriegsdienstes nur, wenn sie mit
jener ganzen Lebens- und Weltabnegation Hand in Hand geht, die
Buddha seine Moénche lehrte. Die abendlindischen Formen dieses
Standpunktes ermangeln aber dieser metaphysisch-religiésen Fundie-
rung, und sie ermangeln der Fundierung in der ganzen Mentalitit der
abendlindischen Vélker. Der Quikerstandpunkt steht und fillt mit
der Frage, ob der Dekalog auf staatlich kollektives Verhalten oder nur
auf individuelles Verhalten bezogen wird. Zweifellos nur auf individual-
personliches Verhalten. Im Alten Testament steht nicht ein Satz, der
bezeugte, daf} die vielen Kriege der Juden, die da erzihlt werden, als
gegen Moses’ «Du sollst nicht téten» empfunden worden wéren. Der
evangelische Satz richtet sich nur gegen den Gebrauch des Schwertes
in Glaubensangelegenheiten (z. B. « heiliger Krieg » usw.). Der Stand-
punkt der Quiker ist irrig auch, da er von einem extrem individualisti-
schen Spiritualismus ausgeht, der weder dem wahren Zusammenhang
von Geistperson und Leib, noch dem wahren Zusammenhang von
Individuum und Gemeinschaft gerecht wird.

Sehen wir nun aber auf die Lehre und Ubung nicht von ihrer philo-
sophischen Wahrheit her, sondern vom Standort ihrer Kraft, den
ewigen Frieden herzustellen. Da ist sicher: Wire der Standpunkt nicht
nur subjektiv héchst achtbar, sondern auch objektiv richtig, ferner
missionsfiahig und verbreitet genug, so hitte er unbedingten Vorzug
vor allen anderen Arten des Pazifismus.

. Er allein ist absolutes, nicht nur «relatives» Mittel gegen den
Krieg; denn hier wendet man sich an den letzten Springquell alles
historischen Tuns, an den Kern der Seele des individuellen Menschen.
Verweigerten alle den Kriegsdienst, so gibe es sicher keinen Krieg
mehr. 2. Der Gedanke ist objektiv gerecht, nicht Klassenideologie, da
er sich ebensowohl gegen kriegerische als revolutionire Gewalt wendet.
Alle seine Anhinger sind daher auch Gegner der Revolution, z. B. des
Bolschewismus der Sowjets, die ja furchtbare Gewalt geiibt haben.
3. Er 1st gerade fiir edle, reine und heroische Gemiiter ein stark wir-
kendes Vorbild und entgeht ganz und gar den Einwendungen, die man
erheben kann und muf} gegen den antiheroischen utilitarischen Frei-
handelspazifismus («Hindlerpazifismus»), gegen den moralistischen und
utopischen, unpersénlichen, unheroischen Rechtspazifismus, der so gerne
dem reinen Rechtsgedanken eine autonome Macht und Kraft zuspricht.



Heroischer Pazifismus 331

Alles dagegen spricht gegen die reale Erfolgskraft dieses Stand-
punktes, in der gegenwirtigen Weltepoche in absehbarer Zeit den
ewigen Frieden herzustellen. Der Standpunkt liegt erstens dem Wesen
der positiven ethischen abendlindischen Mentalitit nicht. Erst wenn
sich das Abendland zu Buddha bekehrte — etwas, das ganz ausgeschlos-
sen 1st -, hitte er Konsequenz und Erfolg. Der Standpunkt kann zwei-
tens als echter «Sektenstandpunkt» (Aristokratenreligiositit, die auf
allgemeine Verbreitung apriori verzichtet) immer nur der Weniger sein,
sehr kleiner Eliten, die im Kampf der Volker fast nichts bedeuten.
Da er ferner ein Ziel der ganzen Weltgeschichte — die geliuterte Mensch-
heit — friihzeitig und vorzeitig antizipiert fiir das « einzelne Individuum »,
hindert er vielleicht sogar auf dem Wege zur « allgemeinen Liuterung »
der Menschheit. Die Menschenliebe aber und unser tiefstes Wissen
um Solidaritit alles einzelnen Menschenschicksals mit dem Ganzen
scheint es mir auszuschlieBen, eine Welt zu akzeptieren, in der nur so
“Wenige » gerettet und alle anderen verworfen wiren.

Aber, fragt man, warum sollen sich die Kriegsdienstverweigerer aller
Vélker nicht zu einem umfassenden Orden zusammenschlieflen, um
mit ebenso grofem Heroismus, als ihn die edelsten Kriegshelden be-
wihrten, gegen den Krieg zu wirken? Warum denn das « Programm »
dieses Ordens nicht mit allen Mitteln der Verbreitung von Ideen, die
die moderne Technik der Propaganda an die Hand gibt, in die jungen
Seelen einhimmern — gerade jetzt nach dem Weltkrieg, wo die Jugend
so empfanglich fiir die ritterlichste heroischste Form des Pazifismus
geworden ist? Ich antworte: Weil im Augenblicke, wo die Kriegs-
verweigerung ein « Programm » eines Bundes ist — also herausgenom-
men aus den Tiefen des individuellen Gewissens und Gemiites — der
Standpunkt selbst schon aufgegeben ist, eine Parteisache geworden ist
und dann selbstverstindlich allen blofen «Driickebergern » Unter-
schlupf gewihrt. Nichts laBt sich leichter unterzeichnen als ein Pro-
8ramm der Verweigerung! Gerade die Stirke des Standpunktes, die
Verlegung der Frage in die Tiefe der individuellen Seele und ihre

ntscheidung und Gesinnung, ist dann aufgehoben. Und dann: Gerade
“Propaganda » ist durchaus eine Art der Gewalt und Machtausiibung,
und wer sich iiberhaupt auf diesen Diamon einlafit, ist thm auch ver-
fallen ynd handelt gegen den wahren Geist der « Non-Resistance »,
der Nichtgewalt. Eben das, was diese Idee mit rein politischen Mitteln
verbreiten kénnte, eben das vernichtet ihren geistigen Inhalt.



	Heroischer Pazifismus

