
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 5

Artikel: Heroischer Pazifismus

Autor: Scheler, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


326

Heroischer Pazifismus1)

von Max Scheler

IV. Die Ideen und Bestrebungen, die man als Pazifismus bezeichnet,
sind nichts weniger als einheitlich; es gibt nicht einen, sondern viele
Pazifismen. Ich rechne, wenn ich auch nur eine rohe Gliederung
versuche, mindestens acht typische Hauptformen, die an geistesgeschichtlicher

und realgeschichtlicher Herkunft, an Ideengehalt und Ethos, an
Bedeutung und Würde, endlich in dem, was sie als Weg und Mittel,
den ewigen Frieden zu verwirklichen, ansehen, grund- und wesensverschieden

sind. Ich nenne diese Formen zuerst:
1. Den heroisch individualistischen Pazifismus des prinzipiellen « Nicht-

widerstandes gegen die Gewalt » (Non-Resistance) und den Pazifismus

je individuell-persönlicher Kriegsdienstverweigerung bei einigen christlichen

Sekten und modernen Jugendbünden. (Buddha, Gandhi, Tolstoi,

Quäker und Mennoniten.)
2. Den christlichen Pazifismus (Halbpazifismus) : Den römisch-katholischen,

teils dogmatisch, teils naturrechtlich und ethisch begründeten
Pazifismus eines Teiles der Anhänger der römisch-katholischen Kirche,
der den Papst in letzter Linie zum politischen Weltenrichter machen
möchte. Ferner den neueren Versuch, die evangelischen Formen des

Christentums in ihrer Gesamtheit zu einer internationalen, praktisch
wirksamen Geistesmacht unter calvinistischer Führung
zusammenzuschließen, die sich unter anderen sozialethischen Aufgaben auch
diejenige setzt, auf den ewigen Frieden hinzuwirken. (Stockholm und Bern.)

3. Den ökonomisch-liberalen Pazifismus des Freihandelsgedankens, der
seinen größten Theoretiker in dem englischen Philosophen Herbert
Spencer gefunden hat und dessen Thesen auf einem positivistischen
Gedanken und utilitarischen Wertsystem beruhen.

4. Den juristischen oder Rechtspazifismus, der aus dem modernen
radikalen Naturrecht und dessen völkerrechtlicher Anwendung geboren
ward (Grotius, Pufendorf) und später in den Lehren des Abbé de

St-Pierre, in Immanuel Kants Schrift vom « Ewigen Frieden », sodann

im « utopischen Sozialismus » in mannigfachen Formen wiederkehrt

1) Aus einer im Neuen Geist Verlag, Berlin, erscheinenden Schrift: Die Idee des
Friedens und der Pazifismus, aus dem Nachlaß des seit Nietzsche größten deutschen
Philosophen Max Scheler.



Heroischer Pazifismus 327

und dessen oberstes Ziel ist: allgemeine und systematische
Weltabrüstung zu Wasser und zu Lande und Ersatz der « ultima ratio »

der Staaten durch einen obersten Gerichtshof, der nach einem festen
Normsystem alle Konflikte der Staaten durch rechtliche Entscheidung
beilegt. Praktische Stufen: Haager Schiedsgericht als Vorform; der
Völkerbund von 1918 in Genf, die « Gesellschaft der Nationen ».

5. Den Halb-Pazifismus des marxistischen Kommunismus und Sozialismus,

der in der Aufhebung des Klassenstaates nach zeitweiser Diktatur
des Proletariats den ewigen Frieden erzwingen will. In seiner russischen
Form ist er nicht unmittelbar pazifistisch; alle Kriege sind zu bdiigen,
die zu diesem « Ende » führen, und zwar in absehbarer Phasenfolge.

6. Den imperialistischen Weltreichspazifismus (Römische Weltreichs-
pazifierung, « pax romana », Napoleons Versuch und eine bestimmte
Form des anglosaxonischen Empire-Pazifismus).

7. Die ersten Anfänge eines internationalen Klassenpazifismus der
kapitalistischen großen Bourgeoisie in einigen europäischen Großmächten
und in Amerika, insofern diese Klasse durch neue Kriege ihren Sturz
befürchtet. (Gegenspiel zum Weltrevolutionskrieg der Sowjets.) Die
Locarnopolitik Genf ist hierdurch mitinspiriert.

8. Den kulturellen Pazifismus der alten, schon auf die Stoa
zurückgehenden kosmopolitischen Idee, der durch Zusammenschluß der geistigen

Eliten aller Länder, ferner durch Aufklärungsarbeit über die Folgen,
Opfer und Kosten der Kriege, ferner durch Erziehung und Bildung
(z. B. « Revision » der Geschichtsschulbücher), durch Lebensreform
und pädagogische Humanisierung den ewigen Frieden erwirken will.

Es handelt sich nun für uns nicht darum, Wert und Bedeutung
aller dieser Bestrebungen zu prüfen. Ich schreibe einigen von ihnen
als praktischen Bestrebungen einen sehr hohen Wert zu. Es handelt
S1ch allein darum, die Frage zu prüfen, ob diese Bestrebungen ein
geeignetes Mittel sind, schon heute den Weltfrieden herbeizuführen.
Auf diese Frage antworte ich aus meiner philosophischen und
wissenschaftlichen Überzeugung heraus mit einem bestimmten Nein! Und
,ch lehne damit alle Formen des instrumentalen Pazifismus ab und
bekenne mich zu einem « Instrumental-Militarismus ».

1. Der heroische Pazifismus.

Weitaus die höchste moralische Achtung, nicht als Mittel, sondern
als Gesinnung, verdient die erste Form des Pazifismus um ihrer
subjektiven Gesinnungsmotivation willen. Fast alle anderen Formen des



328 Max Scheler

Pazifismus sind teils bewußte (z. B. der marxistische Pazifismus), teils
halb- oder viertelsbewußte « Interessenideologien », mit einziger, aber
auch nicht völliger Ausnahme vielleicht des « juristischen Pazifismus ».

Nur diese erste Form von Pazifismus ist es nicht.
Der eigentliche geistig-autochthone Lebensraum dieses Pazifismus

ist nicht das Abendland, insbesondere auch nicht das historische kirchliche

Christentum, sondern die buddhistische Welt. Buddha selbst
lehrte durch eine unvergleichlich großartige Seelen- und Geistestechnik,
dadurch alle Übel und Leiden der Welt aufzuheben, daß er jede Art
des Widerstandes, des unwillkürlichen und willkürlichen, gegen die
leidenmachenden Reize durch das Äußerste heroischer Willenszucht
und Beherrschung aller Triebe und Leibesvorgänge zu brechen lehrte.
Nach ihm hat zuerst der Kaiser Ashoka, der « Constantin Indiens »,

diese Lehre zu seiner Regierungsmaxime erhoben. « Der Kaiser, teuer
den Göttern, sagt er, wünscht die Sicherheit für alle Kreaturen, die
Achtung ihres Lebens, den Frieden und die Süße. » An die Stelle der

kriegerischen Eroberungen fordert er die « Eroberung der Gesetze »,

und in seinem Testamente ermahnt er seine Söhne, auf alle kriegerischen
Eroberungen zu verzichten. Eine ähnliche Figur ist der indische Kaiser
Akbar, ebenso groß als Herrscher wie als religiöser Reformator und
Weiser. In der Gegenwart hat der große indische Revolutionsführer
Gandhi seine ganze gewaltige Wirksamkeit auf das « Prinzip der non-
resistance » gestellt und auch im größten Stile praktisch gezeigt, welche
Wunder dies Prinzip der « negativen Politik », des Nichtwiderstandes

gegen Gewalt leisten kann. In der abendländischen Welt bis zum heutigen
Tag ist sowohl der Kernsatz des Buddha, daß der Sinn des Lebens
die Erlöschung des Ich und die Aufhebung der Wirklichkeit, d. h. die

Ver-wesentlichung und das Bild-werden der Dinge sei (ethischer Sinn
des Nirwana), als seine großartige Seelentechnik, um diese Erlöschung

von Wirklichkeit und Leiden zugleich herbeizuführen, ohne tiefere
Wirksamkeit geblieben. Die abendländischen Völker haben in ungeheurer

Einseitigkeit fast nur den aktiven, positiven, welt-umgestaltenden
Heroismus in Menschen- und Naturbeherrschung, Krieg und Medizin,
Technik der Produktion ausgebildet. Auch die relative Schätzung der
« passiven Tugenden » des Christentums (Duldungskunst, Demut,
Geduld etc.) hat darin nur wenig geändert. Aber immerhin haben einige
christliche Sekten ähnliche Ideen vertreten, doch ohne die großartige
ideelle und praktische Konsequenz jener großen Asiaten, und außerdem
nach (vom Standpunkt der modernen Bibelwissenschaft) falsch ge-



Heroischer Pazifismus 329

deuteten Worten Christi «Wer das Schwert in die Hand nimmt, wird
durch das Schwert umkommen » (auch Moses « Du sollst nicht töten »).

Ich nenne hier nur die Quäker, die Mennoniten, die Tolstoisekten. Von
hier aus ist der Gedanke in einige moderne « Jugendbewegungen »

Deutschlands und Frankreichs, Englands und Amerikas übergegangen.
Daß dieser Standpunkt die höchste Achtung abnötigt für die

Gesinnung, den Heroismus der «Verweigerer », habe ich schon gesagt.
Mit dem « Drückebergertum » darf selbstverständlich der ethisch
religiöse Pazifismus nicht verwechselt werden. Jener flieht, macht sich
unsichtbar - dieser stellt sich dem Staate und verweigert den Dienst
offen und sagt « macht mit mir, was ihr wollt ». Es ist auf alle Fälle
eine große Sache, wenn ein Mensch sich in seine persönliche Tiefe
zurückzieht, sich in Gott um seines und um aller Seelen solidarischen

ewigen Heiles willen - dieser Heilssolidaritätsgedanke ist z. B. bei den

Quäkern besonders scharf ausgeprägt - im Gewissen berät und dann

erklärt: Ich kann nicht, da ich nicht soll. Die Quäker haben auf diese

Weise ihr Pennsylvanien («heiliges Experiment») verloren. Völlig
bestreiten muß ich, der Staat habe ein sittliches Recht, Menschen zum
Kriegsdienst zu zwingen gegen ihr Gewissen. Der Mensch als geistig
persönliches Wesen steht über dem Staat, nicht unter ihm; nur der
Mensch, der als geistige Persönlichkeit in das vom Staate gesetzte
Recht (also auch in die allgemeine Wehrpflicht) prinzipiell einwilligt,
steht dann als seelisches Lebewesen unter dem Staate und seinem
Gebot. Der « Überzeugungsverbrecher » überhaupt kann zwar unschädlich

gemacht, nicht aber bestraft werden. Es ist keine besondere Ehre
für unser Land, daß es unter den nur Allzuvielen, die gegen ihren
Willen in den Krieg gingen, so wenig «Verweigerer » gab und um so

mehr Drückeberger und widerwillige Herdentiere, im Gegensatz zu
England und Amerika. Weder Kirche noch Staat haben ein Recht auf
Gewissenszwang. Salus animarum, suprema lex - für beide.

Eine ganz andere Frage aber ist : Ist der Standpunkt objektiv ethisch
und metaphysisch resp. religiös richtig? Nach meiner philosophischen

Ansicht ist er es nicht! Ich sagte schon: Konsequent ist der
Standpunkt nur, wenn er begründet ist in der Non-Resistance überhaupt
und gegen alle Übel. Und die Nonresistenz ist nur richtig, wenn man
uut Buddha annimmt, das Wirklichsein der Welt sei ein Übel: Omne
ens est malum. Dies ist aber nur ein Gefühlsentscheid, genau wie der
Grundsatz, der von Plato bis zur Neuzeit alle Metaphysiken beherrschte :

Omne ens est bonum. Das Dasein ist indifferent gegen Gut und



330 Max Scheler

Schlecht. Ferner ist dieser Standpunkt nur richtig, wenn man dem Leben
einen absoluten Wert beimißt (Mangel der Idee der « geistigen Person »).

Konsequent ist die Verweigerung des Kriegsdienstes nur, wenn sie mit
jener ganzen Lebens- und Weitabnegation Hand in Hand geht, die
Buddha seine Mönche lehrte. Die abendländischen Formen dieses

Standpunktes ermangeln aber dieser metaphysisch-religiösen Fundierung,

und sie ermangeln der Fundierung in der ganzen Mentalität der
abendländischen Völker. Der Quäkerstandpunkt steht und fällt mit
der Frage, ob der Dekalog auf staatlich kollektives Verhalten oder nur
auf individuelles Verhalten bezogen wird. Zweifellos nur auf individual-
persönliches Verhalten. Im Alten Testament steht nicht ein Satz, der
bezeugte, daß die vielen Kriege der Juden, die da erzählt werden, als

gegen Moses' « Du sollst nicht töten » empfunden worden wären. Der
evangelische Satz richtet sich nur gegen den Gebrauch des Schwertes

in Glaubensangelegenheiten (z. B. « heiliger Krieg » usw.). Der Standpunkt

der Quäker ist irrig auch, da er von einem extrem individualistischen

Spiritualismus ausgeht, der weder dem wahren Zusammenhang

von Geistperson und Leib, noch dem wahren Zusammenhang von
Individuum und Gemeinschaft gerecht wird.

Sehen wir nun aber auf die Lehre und Übung nicht von ihrer
philosophischen Wahrheit her, sondern vom Standort ihrer Kraft, den

ewigen Frieden herzustellen. Da ist sicher: Wäre der Standpunkt nicht

nur subjektiv höchst achtbar, sondern auch objektiv richtig, ferner
missionsfähig und verbreitet genug, so hätte er unbedingten Vorzug

vor allen anderen Arten des Pazifismus.
1. Er allein ist absolutes, nicht nur « relatives » Mittel gegen den

Krieg; denn hier wendet man sich an den letzten Springquell alles

historischen Tuns, an den Kern der Seele des individuellen Menschen.

Verweigerten alle den Kriegsdienst, so gäbe es sicher keinen Krieg
mehr. 2. Der Gedanke ist objektiv gerecht, nicht Klassenideologie, da

er sich ebensowohl gegen kriegerische als revolutionäre Gewalt wendet.

Alle seine Anhänger sind daher auch Gegner der Revolution, z. B. des

Bolschewismus der Sowjets, die ja furchtbare Gewalt geübt haben.

3. Er ist gerade für edle, reine und heroische Gemüter ein stark
wirkendes Vorbild und entgeht ganz und gar den Einwendungen, die man
erheben kann und muß gegen den antiheroischen utilitarischen
Freihandelspazifismus (« Händlerpazifismus »), gegen den moralistischen und
utopischen, unpersönlichen, unheroischen Rechtspazifismus, der so gerne
dem reinen Rechtsgedanken eine autonome Macht und Kraft zuspricht.



Heroischer Pazifismus 331

Alles dagegen spricht gegen die reale Erfolgskraft dieses
Standpunktes, in der gegenwärtigen Weltepoche in absehbarer Zeit den
ewigen Frieden herzustellen. Der Standpunkt liegt erstens dem Wesen
der positiven ethischen abendländischen Mentalität nicht. Erst wenn
sich das Abendland zu Buddha bekehrte - etwas, das ganz ausgeschlossen

ist -, hätte er Konsequenz und Erfolg. Der Standpunkt kann zweitens

als echter « Sektenstandpunkt » (Aristokratenreligiosität, die auf
allgemeine Verbreitung apriori verzichtet) immer nur der Weniger sein,
sehr kleiner Eliten, die im Kampf der Völker fast nichts bedeuten.
Da er ferner ein Ziel der ganzen Weltgeschichte - die geläuterte Menschheit

- frühzeitig und vorzeitig antizipiert für das « einzelne Individuum »,

hindert er vielleicht sogar auf dem Wege zur « allgemeinen Läuterung »

der Menschheit. Die Menschenliebe aber und unser tiefstes Wissen

um Solidarität alles einzelnen Menschenschicksals mit dem Ganzen
scheint es mir auszuschließen, eine Welt zu akzeptieren, in der nur so

"Wenige » gerettet und alle anderen verworfen wären.
Aber, fragt man, warum sollen sich die Kriegsdienstverweigerer aller

Völker nicht zu einem umfassenden Orden zusammenschließen, um
nut ebenso großem Heroismus, als ihn die edelsten Kriegshelden
bewährten, gegen den Krieg zu wirken? Warum denn das «Programm»
dieses Ordens nicht mit allen Mitteln der Verbreitung von Ideen, die
die moderne Technik der Propaganda an die Hand gibt, in die jungen
Seelen einhämmern - gerade jetzt nach dem Weltkrieg, wo die Jugend
So empfänglich für die ritterlichste heroischste Form des Pazifismus
geworden ist? Ich antworte: Weil im Augenblicke, wo die
Kriegsverweigerung ein « Programm » eines Bundes ist - also herausgenommen

aus den Tiefen des individuellen Gewissens und Gemütes - der
Standpunkt selbst schon aufgegeben ist, eine Parteisache geworden ist
und dann selbstverständlich allen bloßen « Drückebergern »

Unterschlupf gewährt. Nichts läßt sich leichter unterzeichnen als ein Pro-
Stamm der Verweigerung! Gerade die Stärke des Standpunktes, die
Verlegung der Frage in die Tiefe der individuellen Seele und ihre
Entscheidung und Gesinnung, ist dann aufgehoben. Und dann : Gerade
K Propaganda » ist durchaus eine Art der Gewalt und Machtausübung,
und wer sich überhaupt auf diesen Dämon einläßt, ist ihm auch
verallen und handelt gegen den wahren Geist der « Non-Resistance »,

der Nichtgewalt. Eben das, was diese Idee mit rein politischen Mitteln
verbreiten könnte, eben das vernichtet ihren geistigen Inhalt.


	Heroischer Pazifismus

