
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 4

Artikel: Das dramatische Werk Paul Claudels [Schluss]

Autor: Dieckmann, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


295

Das dramatische Werk Paul Claudels
von Herbert Dieckmann

Formprobleme.

Der Ausgang hat zu allen Zeiten die Benennung eines Werkes

bestimmt, und die Dramen Claudels sind diesem Gesetz nicht entgangen.
Trotz aller Tragik ist keins von ihnen Tragödie zu nennen. Alle heißen
« drame », mit Ausnahme der Annonce faite à Marie, die « mystère »,

und des Soulier de Satin, der « Grande action espagnole » genannt ist.
Da der Akzent mit Entschiedenheit auf den Sieg der Seele über den

Körper, auf den Triumph des Unendlichen über das Endliche gelegt

wird, verliert sich das Tragische im Laufe der Handlung, es wird
gleichsam überwunden. Claudel fand nicht den Weg zur Tragödie, weil
die Hinnahme des göttlichen Willens alles menschliche Gebrechen sühnt.

Wie sehr diese Hinnahme entscheidend ist, zeigen Echange, Otage

und Père humilié, in denen das Menschliche für Augenblicke sich dem
Verzicht verweigert. Im Echange geht Louis Laine, eine der
Hauptgestalten, auf tragische Weise zugrunde. Alles droht zusammenzubrechen,

als Marthe (die Gattin des Louis Laine) die Kraft zu freiem
Verzicht findet. Sie wird durch den Tod des geliebten Mannes reifer, fester,
in sich stärker. Ihre innere Größe bewahrt vor dem Zusammenbruch.

Im Otage ist die Tragik wie eine Wolke, die das Licht der letzten
Szene zu verdunkeln droht. Sygne vermag nicht die volle Bereitschaft

zum Opfer zu finden, sie unterliegt. Doch Claudel wendet die Tragik
ab: der Priester nimmt die volle Verantwortung des Opfers auf sich
und vollzieht den Übergang zwischen Gott und Mensch.

Im Père humilié wird die Tragik absorbiert durch die Zartheit und
Reinheit der Trauer. Orian opfert sich, doch Pensée führt das Leben
weiter. Sie ist zu reif, zu innerlich, zu sehr in sich beschlossen, um
ihren Schmerz zur Tragik zu steigern. All ihr Leid verwandelt sich in
stille, unsagbar milde Wehmut.

«Ah, il est difficile pour celui qui aime de faire tout ce que l'amour lui
demande

C'est pourquoi l'odeur de ces fleurs est plus enivrante pour moi que celle du
laurier, le laurier qui parle de la victoire I

Ne pouvoir rendre amour pour amour,
Aimer, comme moi, et ne pouvoir le faire comprendre, avoir sa tâche, comme

lui, et ne l'avoir pu faire,
Ah, c'est là le parfum mortel qui fait se rompre ces globes si purs.»



296 Herbert Dieckmann

Die Dramen Claudels sind nie, mit Ausnahme von Pain dur, « Theaterstücke

». Ein Theaterstück bringt irgendein Thema in anmutiger,
bewegter und erschöpfender Weise zur lebendigen Anschauung. Es spielt
in einem bestimmten Rahmen und beschränkt sich auf gewandte
Illustrierung. Alle Tiefenwirkung wird willentlich ausgeschlossen und
das Verstehen möglichst leicht gemacht. Das Drama Claudels ist nicht
unmittelbar zugänglich, d. h. es dient nicht, wie heute meist das Theater,
zur Zerstreuung und Ergötzung. Es verlangt vom Zuschauer aktive
Teilnahme, ja in gewissem Sinne bereitwilliges Bemühen. Es entspannt
nicht, im Gegenteil, es verlangt, um zu wirken, eine innere Spannung,
ein Sich-Besinnen auf das Außergewöhnliche, Erschütternde, letzthin
Entscheidende.

Die Aufführung wird noch erschwert durch die Tendenz aller
Dramen Claudels zum dramatischen Dialog. Durch die natürliche
Bereitschaft zum Dramatischen hat Claudel sich zuweilen verleiten
lassen, das Bemühen um die Gesamtgestaltung, die Kunstform zu
vernachlässigen. Ein Drama faßt eine Reihe dramatischer Begebenheiten
und Vorgänge in einem Ganzen zusammen, es will als Ganzes wirken.
Der dramatische Dialog dagegen stellt das wechselnde Werden und
Sich-Lösen einer inneren Spannung in Gesprächen dar, die dank der
Einbildungskraft des Dichters in der Vorstellung des Zuschauers den
Charakter einer Handlung erhalten. Er ist dem Natürlich-dramatischen
näher, er vermittelt in relativer Ungebundenheit den Pulsschlag der
Erregung. Das Drama aber verlangt als abgeschlossenes Ganzes eine

Transposition, das unmittelbar Gegebene, das sogenannte Natürliche,
muß einbezogen werden in die « erfundene » Kunstform. Natürlich
schaltet Claudel das Erfinden, die Kunstform, nicht aus, aber er
beachtet sie so wenig wie möglich, und dies genügt, damit der Eindruck
fühlbar bleibt, daß das Drama auf die losgelöste dramatische Situation
zurückgeführt wird. Nur der erstaunlichen Dauer und außerordentlichen
Weite der dramatischen Spannung Claudels ist es zu verdanken, daß

trotz aller Gefahren ein bühnenfähiges Werk entsteht.
Allerdings sind Tête d'or, La Ville und La jeune fille Violaine (vom

Soulier de Satin sprechen wir weiter unten) vollkommen bühnenunfähig.

Sie wimmeln von szenischen Unmöglichkeiten, die auch die
geschickteste Streichung nicht auf ein erträgliches Maß reduzieren
kann. Sie sind, um mich eines philosophischen Terminus zu bedienen,
in potentia dramatisch, in der bloßen Möglichkeit, aber nicht in actu,
in gestalteter Wirklichkeit. Sicherlich haben alle drei genannten Werke



Das dramatische Werk Paul Claudels 297

einige gute Szenen, sie sind zweifellos reich an dichterischen Momenten.

Doch als Ganzes können sie nicht gewertet werden. Die Dramenform

wird der dramatischen Erregung geopfert, und in völligem
Vergessen von Akt und wechselnder Handlung künden die Personen in
großen Dithyramben ihre Erschütterung. Wenn dennoch, trotz aller
Isolierung in der Ergriffenheit, die einzelnen Personen miteinander
sprechen, so muß man es der Größe der Erschütterung, der Tiefe des

Empfundenen danken, die alle Träger der dramatischen Atmosphäre
miteinander verbindet. Doch auf die Dauer ist diese Hingabe an die

Spannung unvereinbar mit dem geschlossenen Werk. Das leidenschaftliche

Verweilen bei seelischer Offenbarung macht diese Dramen zu
Lesedramen. Nicht die Mitaktion des Hörers wird verlangt, sondern die
beschauliche, teilnehmende Aufmerksamkeit des Lesers.

Erst vom Echange ab wird die dramatische Form straffer und die
Diktion bewegter. Der höchste Grad der Bühnenfähigkeit ist mit
Partage de Midi und der Trilogie Otage, Pain dur, Père humilié erreicht.
Die Annonce faite à Marie macht, wie in jeder Beziehung, eine
Ausnahme. Jean Schlumberger bemerkt treffend: «Paul Claudel a intitulé
sa pièce non pas drame, mais mystère. C'est ce qu'il ne faut pas oublier.
Un drama est clos sitôt que s'est produite la catastrophe; un mystère
au contraire se prolonge au delà de la crise, jusqu'au rétablissement
de l'équilibre, jusqu'à la réconciliation avec Dieu. De là le dernier
acte, qui va vers l'apaisement et qui étonne toujours nos vieilles
habitudes. m1)

Selbst in den Werken, die wir als die bühnenfähigsten bezeichneten,
sind einzelne Stellen dem Lesedrama verfallen. Von Anfang an überwiegt

im Drama Claudels die detaillierte Offenbarung des Inneren; sie

teilt sich mit in einem hymnusartigen, getragenen Stil, den wir mit
Claudels eigener Bezeichnung « récit » nennen können. Die äußere

Handlung ist stark reduziert. Die Peripetie wird der gleichmäßigen
Dauer geopfert. Doch ist dies prinzipiell kein Schade, da wir sehr oft
in der Geschichte des Dramas bei ausgezeichneten Werken das

Verlegen des Akzentes auf die innere Handlung finden. Nur darf das

Überwiegen kein Überhandnehmen werden. Der Rahmen muß straff
gespannt bleiben, der Teil darf nicht autonom werden. Nur wenn der
« récit » verselbständigt wird, muß man im Claudeischen Drama, um
der Gefahr des Lesedramas zu entgehen, Kürzungen vornehmen.

*) N.R.F., juin 1921.



298 Herbert Dieckmann

Exzesse treten immer auf, wenn es sich um den Bruch mit der Tradition

handelt, und wenn der Autor zu gleicher Zeit kein exemplarisches
Werk schafft, sondern ein überragender und seltener Einzelfall ist.
Der französische Geschmack hat im Drama der Zweckmäßigkeit und
Eleganz der dramatischen Mittel und Formen den Gehalt, d. h. die
auf das Innere abgezielte Wirkung, die Lebenswahrheit geopfert.
Gerade auf diese innere Wahrheit, auf die Fülle des Lebens kommt es

Claudel an, und seine tiefe und einzigartige Opposition gegen den
verfeinerten Kulturgeschmack seiner Landsleute läßt ihn zugleich seiner

Neigung bedenkenloser folgen und den Widerstand zuweilen allzu sehr
verschärfen.

*

Die Opposition ist nur der äußere Aspekt einer tieferen Bestimmung.
Claudel liebte das Leben und wollte das Drama eng mit ihm verbunden
bleiben lassen. Er wollte den Ursprung nicht verlieren und nicht das

Drama dem Leben entfremden, nicht es abheben von ihm. Um dieser
Liebe zum Leben willen war es ihm möglich, seinen Werken die innere
Wahrheit zu geben, sie zu einem « concert entre les âmes » *) zu schaffen.
Seine Dramen sind wie Wellen eines großen Geschehens ; sie sind nicht
in sich begrenzt, sondern gleichsam die Verdichtung einer schon lange
vorbereiteten dramatischen Handlung.

Der Triumph dieser Konzeption und ihre Gefahren zeigt der Soulier
de Satin, der das Lebenswerk Claudels und, wie er selbst sagt, sein

Testament darstellt. Von all seinen Werken ist es für den Kritiker das

interessanteste, aber auch das verfänglichste. Es gibt eine Menge Fragen
auf, von denen wir hier nur eine kleine Anzahl lösen können.

Der dramatische Vorwurf des Stückes ist das Spanien um 1600,

das Spanien des religiösen Fanatismus, der großen Pläne, lebendig und
glühend von Handlung, von gewaltigen Schöpferkräften, ein Chaos,

aus dem in jedem Augenblick eine neue Form des Seins entsteht.
Leidenschaft, Spiel, Vielfältigkeit - all das bot Claudel nicht nur den

Stoff, sondern zugleich schon die erste Form seines Dramas. Rein
dramentechnisch hat er sehr viel vom spanischen Theater des 16.

Jahrhunderts und von Shakespeare übernommen.
Der Sinn des Werkes ist, das weite Weltgeschehen in den Formen

eines Dramas symbolisch zu fassen. Das Leben ist All-Leben,
Geschehen wird All-Geschehen, Menschliches und Göttliches wirken

*) Commerce, Printemps 1927.



Das dramatische Werk Paul Claudels 299

ineinander, Heilige werden zu Gestalten des Dramas. Alle Personen
sind dem Universum verbunden - seiner Weite, nicht nur, wie früher,
seinen Kräften. In ihm ihre Stelle zu erfüllen, ist der Sinn ihrer
Bestimmung, der Grund ihres Handelns. Das Wechseln des Ortes ist
nicht ein Wechseln von Stadt zu Stadt, sondern von Land zu Land, ja
von Kontinent zu Kontinent. Die Ereignisse sind wie die Geschichte,
die Gottes Schöpferhand bis in alle Einzelheiten in ein großes Buch
einträgt. Danach auch die Komposition. Alles wird klar durch eine

Interdependenz innerhalb eines Ganzen, und die Bewegungen, die
Einzelheiten sind möglichst unterschiedlich, damit der Gesamtakkord
desto reicher und mannigfaltiger wird. Wir finden im Soulier de Satin
alle Stilarten vereinigt, die Claudel im Laufe seines Lebens zur Meisterschaft

ausgebildet hat.
Der Titel ist « grande action espagnole », die Einteilung, wie im

spanischen Theater, nicht in Akte, sondern in Tage. Das große Symbol
dieses Werkes ist das Meer, das in dauernder Bewegung alles umgreift,
alles durchdringt.*) Jedes einzelne Geschehen geht in der Gesamtform
auf. Der Soulier de Satin deutet gleichsam eine Rückkehr zu den

ursprünglichen Elementen an. Die Erde ist durchmessen, und die Wasser,
die uns von der Erde heilen, die vor allem Festen waren, sind wie die
letzte Stufe des hier zu Vollendenden, gleichsam die Läuterung vor
dem endgültigen Eingehen in den Quell alles Seins.

Es galt, eine ungeheure Fülle der Handlung zu bändigen, alle Mittel
zu verwenden : Drama im Drama, Durchbrechen des Theaterrahmens,
Eingreifen des äußeren Lebens in das Geschehen auf der Szene,
Vorbereiten des Dramas im Drama selbst, Handlung auf der Bühne und
hinter der Bühne. Alles mußte ineinandergreifen, durcheinanderwirbeln,

um zur Manifestation ursprünglicher Schöpferkräfte zu dienen.
Dies ist die Anlage des Stückes. Das Drama beginnt in großen,

bedeutenden Szenen; zahlreiche Motive werden miteinander verwoben,
menschliches Geschehen in seinen verschiedenen Phasen gezeigt vor
einem weiten, allumfassenden Horizont, in dessen Lichtfülle selbst
das leise Zittern eines Blattes zu tiefem Symbol wird. Der Autor stellt
zugleich dar und deutet, schafft zugleich Schauspiel und Sinnspiel.

Doch die Größe der Entwicklung dauert nicht an, die Kraft, die
gestalten soll, überschlägt sich und verfällt in ihr Gegenteil, die
Zerstörung. Die Szene wird aufgehoben, man fühlt, daß das Ganze als

1) Der ganze 4. Tag spielt auf dem Meer, doch fühlt man seine Nähe schon
während der vorhergehenden Tage.



300 Herbert Dieckmann

Gedanke, als die Idee von einem Drama, aber nicht innerhalb des

Szenenrahmens gedacht ist. Zuerst stört die allzusehr historisch
gebundene Form. Die Verstöße gegen die Forderungen der Bühne
mehren sich und sind nicht aufgehoben, wie z. B. im Faust, durch die
allumfassende Geschichte der dramatischen Handlung. Entscheidender
noch ist die Zerstörung des Symbolcharakters, das Übergreifen der nicht
geformten äußeren Handlung, des Rohstoffes. Es war klar nach dem

Gesamtplan des Werkes, daß der Soulier de Satin stark symbolhaft sein

würde. Leben und Geschehen sollten nicht wie bislang als solche

dargestellt werden, sondern gleichwie im Tempest von Shakespeare, relativiert,

als Spiel aufgedeckt werden. Claudel waren alle Mittel zu dieser

Vertiefung gegeben, und sie ist ihm oft im Laufe des Dramas geglückt,
aber er hat sie sehr oft unmöglich gemacht. Sprechen wir erst von dem

Gelungenen.
Der Dichter sieht, was geschehen wird, voraus. Er weiß es zuvor

und ihm ist es nichts anderes als ein Spiel, das, trotzdem es so und nicht
anders werden kann, dennoch in Wirklichkeit sich vollziehen muß.
Dramentechnisch heißt das: der Autor weiht den Zuschauer in den

eigentlichen Zusammenhang ein und läßt die handelnden Personen zum
Teil in Unwissenheit darüber. So fühlen wir uns in dem angenehmen
Gleichgewicht, zu wissen, was kommt, und doch neugierig zu sein, wie
es nun eigentlich wird. Das weltliche Geschehen wird für uns zu einem
schönen Spiel, sein Sinn vor und zu einem Letzten offenbart sich. Das
Masken- und Erscheinungshafte des Lebens und unseres Daseins wird
zum tieferen Begreifen des Weltsinns und der Bedeutung des Menschlichen.

Der Dichter zeigt an, daß das Drama nicht mit dem Leben
verwechselt wird, daß die Bühne nicht das Dasein ist und es doch in
gewissem Sinne werden kann. Er weiht uns in die Entstehung des Werkes

ein, verrät seine Kunstgriffe, entlarvt alles; und in dem Augenblicke,
wo das Drama aufgehoben scheint, beginnt es von neuem, umfaßt
die augenblickliche Verwirrung und bezieht sie ein in den großen
Entwicklungsgang. Die momentane Sinnlosigkeit wird sinnvolles Moment
im Ganzen. Das Spiel wird vertieft.

Die Gründe für das Umschlagen dieses symbolhaften Gestaltens in
Willkür, des vertieften Relativierens in Aufheben und Zerstören, des

anmutigen Spiels in Harlekinsspässe, sind zahlreich und können
verschiedentlich gedeutet werden.

Das Bewußtsein, alle Mittel und Griffe zu besitzen, wird zur
Versuchung, mit ihnen zu spielen.



Das dramatische Werk Paul Claudels 301

Die Handlung wird verflüchtigt zum Andeuten von Ideen, Stimmungen

usw. Das Allzupersönliche kommt zum Ausdruck.
Der Verfasser steht nicht über dem Spiel, er berauscht sich an ihm.

Die Weite des Meeres wird zur Unstetigkeit. Jede Geste erscheint
zugleich ernst und komisch. Der Wille, in einer Globalform das Tragische
und Komische, das Ergreifende und Ergötzende zusammenzufassen,
mißversteht sich. An Stelle des Nach- und Miteinander tritt das Zu-
gleichsein, das Nebeneinander. Das Spontane wird mit dem Impulsiven
verwechselt, das allzu heftig, allzu plötzlich und vor allem aufhebend
wirkt.

Der Wunsch, das Leben immer unmittelbarer zu fassen, es im
Entstehen, im Werden zu greifen, ja das, aus dem es wird, darzustellen, nicht
allein die Wirkung, sondern auch die Ursache zu geben, führt zu einer
Überwucherung der Gestaltung durch den dramatischen Rohstoff.
Umkehrung und Verwirrung erscheinen Claudel um ihres Durcheinanders
willen als das eigentlich Dramatische.

Man findet vielleicht noch mehr Gründe. Die angeführten mögen
darlegen, daß vieles zum Zerstören dieses großen Werkes mitgewirkt
hat. In dem spanischen Theater hatte Claudel das historische Vorbild
für die Unterbrechung des Ernsthaften durch das Komische. Auch bei
Shakespeare finden wir das gleiche, obwohl nicht so stark. Claudel
glaubte, es mit vielem anderen übernehmen zu können und vergaß, daß
die historische Situation vollkommen anders ist und daß man
Kunstformen nicht als solche übernehmen kann.

Für uns bleibt nur eine Frage: ist das Werk ganz oder nur teilweise
vernichtet? Ich glaube, das letztere ist der Fall. Wenn man auf die

Forderung des Gesamtplanes verzichtet und das Wertvolle im Soulier
de Satin einfach hinnimmt, wie es ist, das Hinderliche und Allzupersönliche

streicht, dann kann ein Werk entstehen, das sicherlich nicht so

groß ist, wie Claudel es erträumte, das aber wertvoll genug ist, um viele
in der Aufführung zu erschüttern und zu bereichern. Szenen wie die
des « Ombre Double », der Dona Musique in der Kirche, des Don
Rodrigue mit Dona Prouhèze, mit dem Chinesen - viele andere noch
können und dürfen nicht um einiger Harlekinsspässe und einiger
Mißgriffe willen dem Lesedrama und dem Historischen geopfert werden.

Wir wenden uns nun zum Abschluß noch einigen Einzeluntersuchungen

über die Formung der Gestalten und des Dialogs im Drama
Claudels zu.

*



302 Herbert Dieckmann

Die Spannungen und Schicksale, die Claudel in seinen Dramen
darstellt, verlangen, um wirklich als Leben empfunden zu werden,
mehr als eine noch so feine und bis ins Einzelne gehende Charakterisierung.

Das Problem ist, sich vor jeder von außen herangebrachten
Kennzeichnung zu wahren und alle Züge und Einzelheiten durch eine
Gestaltung von innen heraus begreiflich zu machen. Das Lebenszentrum
muß ergriffen werden, und nur von ihm aus, nur durch das ständige
Verbundensein mit seiner dynamischen Kraft können alle Besonderheiten

verstanden werden. Claudel hat diese Schwierigkeit vollkommen
gelöst. Man fühlt, daß in seinen Dramen Menschen zusammenkommen,
die, in dem Wissen um ihre Geschichte und ihr Schicksal, nur auf die

gegenwärtige Stunde konzentriert sind und sie zu würdigen verstehen
als den Augenblick, in dem ihr Leben sich in seiner Ganzheit verwirklicht.

Wir empfinden das Dasein dieser Menschen, wie wir vor manchen
Gemälden empfinden, in denen die Menschen uns vom ersten Augenblick

an gegenwärtig sind und doch erst langsam gegenwärtig werden.
Sie haben für uns eine seltene Ursprünghchkeit, weil sie sich in ihrer
Ganzheit erst verwirklichen, weil gleichsam eine andere Zeit, ihre
eigene Zeit, für sie in diesem Realisieren beginnt. Die Intensität ihres
Lebens ist so stark, daß sie ihren eigenen Raum um sich schaffen. Sie
hüllen wie alles ursprünglich Lebendige eine schützende Atmosphäre
um sich, in der sie sich vollkommen offenbaren. Sie sind eine Spannung
von Möglichkeiten, eine Wolke, die sich entladen will. Der Ablauf ihres
Lebens ist ein stufenweises Verwirklichen; sie durchlaufen eine Reihe

von Erschütterungen, die ihr Dasein zu einer neuen Schöpfung elementarer

Kräfte werden läßt. Partage de Midi - um nur ein Beispiel zu
nehmen - ist nicht die Dichtung von zwei individuellen Menschen, es

ist - bei aller besonderen Formung - das Drama des Mannes und des

Weibes selbst, der ewige Konflikt der beiden Geschlechter in seiner

ursprünglichen, ursächlichen Form. Es handelt sich nicht um das Typische

im Manne und in der Frau, sondern um das Männliche und das

Weibliche. Alain-Fournier schreibt in einem Briefe an Rivière: « Peut-on
parler de psychologie devant des personnages aussi existants que ceux
de Violaine? Ne te semble-t-il pas que le plus effacé, la Mère, existe? » x)

Alain-Fournier hat das Entscheidende erkannt : Claudels Gestalten sind
in einem Grade lebendig, daß ihr Sein und ihre Bedeutung sich in
ihrem Dasein erfüllen. Ja man kann sagen, daß die Intensität des Da-

x) Correspondance de Rivière et Alain-Fournier 1905—1914. II. Band.



Das dramatis cjhe Werk Paul Claudels 303

Seins sie zu Menschen schlechth'n, zu ursprünglichen Formen des

Menschenseins schafft. Ihre Individualität liegt nicht in ihren
Kennzeichen, sondern gleichsam in den Schwingungen ihres Lebensrhythmus.

*
In der Szene zum Gedächtnis Marcelin Berthelots und im Christophe

Colomb hat Claudel einige Gestalten doppelt dargestellt. « L'un des

personnages représente ce qui parle, ce qui intervient dans le drame,
et l'autre simplement ce qui est permanent, ce qui existe, ce qui est

occupé à nous regarder pendant que nous agissons. »*) Hier hat Claudel

symbolisch dargestellt, was dem größten Teile seines Dramenwerkes
tatsächlich zugrunde liegt. In seinen Gestalten ist die Berufung wie
der Mittelpunkt ihres Lebens, dem sie im Laufe des Dramas alles
zuordnen müssen, wie der Orgelton, um den ihre Worte wie ergänzende,
modulierende Melodien kreisen. Deshalb scheint es uns oft, als sprächen
die Darstellenden von einer gleichen Erhöhung herab zu uns eine

Dichtung, als stellten sie etwas dar. Doch diese Dichtung ist nicht
etwas Unpersönliches, nicht falsche Feierlichkeit. Die Gestalten des

Claudeischen Dramas haben sozusagen das aktive Bewußtsein, daß sich
in ihnen etwas vollzieht, daß sich in ihnen etwas abspielt. Sie sind nicht
ihre eigenen Zuschauer, aber sie können das Geschehen nicht anders

empfinden als etwas, das von Himmel und Erde geschaut wird. Sie
bauen den Gegenstand ihrer Rede gleichsam zu eigener, voller
Anschauung vor sich auf. Sie offenbaren sich vollkommen in ihren Worten
und deshalb sind ihre Worte ein notwendiger Teil ihres Lebens, das

Wechselnde, das Werdende, das zum Bewußtsein Kommende, die
Verwandlung all ihrer Kräfte in Erkenntnis und bewußtes, wissendes Wort.

*
Claudels Sprache hat Rhythmus und Formen des griechischen

Theaters und der alttestamentarischen Bücher übernommen, d. h. die
Ausdrucksformen zweier Zeitabschnitte, in denen die Menschheit sich
dem göttlichen Walten verbunden fühlte, in denen das Eigenleben sich
nicht als solches, sondern nur in seiner Bezogenheit auf überirdisches
Geschehen deutete und zur Mitteilung des gesteigerten, gespannten
religiösen Lebens außerordentliche Ausdrucksformen verlangte. Diesen
Zeiten und ihrem Leben fühlte Claudel sich verbunden, oder besser:

er fühlte das Leben nirgend anders so intensiv, so umfassend. Er durchdrang

sich mit ihrem Rhythmus, er sah in ihm das ideale Vorbild eigenen
dichterischen Ausdrucks.

N.R.F., Déc. 1927.



304 Herbert Dieckmann

Dieses Verhältnis ist nicht künstlich, es ist eines der ursprünglichsten,

die wir kennen ; es zeigt eine Wahlverwandtschaft der Seele, nicht
ein Nachahmen der Form. Das Leben, das Claudel in seinen Dramen
geschaffen hat, ist ein gesteigertes, gespanntes, religiös ergriffenes Leben.
Die Erschütterung, die seine Gestalten zum Leben ruft, verlangt eine

erhabene, beschwingte Sprache. Sie fühlen die Gegenwart vielfältiger
Verantwortung, überindividueller Weisung, sie werden, um sich zu
offenbaren, in außergewöhnliche Situationen gebracht, die unmittelbares

Reagieren verlangen.x) Sie erkennen sich nicht, indem sie
analysierend den Blick nach innen wenden. Die Analyse der Gefühle macht
Halt vor den ursprünglichen, konstituierenden Kräften des Seins, sie

erreicht nicht den Grund unseres Lebens, sie operiert auf dem Plan
der Reflexion, die unsere Vermögen fixiert, distanziert. Deshalb ist sie

Claudels Schaffensweise entgegengesetzt. C audel dringt bis zum
Zentrum selbst der Bewegung unseres Inneren vor, sein Schaffen ist eine
Reihe von Stößen, die den Kern treffen, direkt, ohne Umschweife.
Einmal im Zentrum, vertraut er sich ganz dem Rhythmus der

Bewegung an, schafft aus ihm heraus, läßt ihn Wort, Synthese von Worten
werden, sich im Vollzuge erklären. Das Leben, das sich in aller Stärke
seiner unverbrauchten Ursprünglichkeit mit dem Schicksal und dem
Göttlichen auseinandersetzt, muß Handlung, Geste, Mitteilung werden.
So schreitet der Dialog der Claudeischen Dramen durch die Rhythmen
der Erregung fort, er deutet die Aufeinanderfolge Grundformen
entsprechender Haltungen an, deren jede sich in der Rede mitteilen muß.
Die freien Schwingungen des Dialogs werden kunstvoll in fortlaufender
Bewegung erhalten. Sie bleiben gleichsam schwebend, und schaffen
dadurch eine dramatische Atmosphäre, die den Hörer unmittelbar spannt,
erregt. *

Das Drama Claudels teilt sich vollkommen im Worte mit. Alles

drängt zu einem einzigen Ziel hin: daß jeder der dargestellten und
handelnden Menschen vollkommen klar, vollkommen eindeutig und
bestimmt in seiner Totalität oder besser zu seiner Vollständigkeit sich

im Worte darstellt, im Worte, das aktiv gegenwärtig ist. Nicht Gefühle
werden beschrieben, sondern die Gesten, die sie hervorrufen, verwandeln

sich in Rede. Der Akzent ist mit Entschiedenheit auf die innere
Handlung gelegt, die äußere dient als Einführung, als Anlaß, sie wird

1) «Aucune période dans le branle des astres qui ne soit combinée à notre
assentissement, ni dessein noué par le concert des mondes auquel nous ne soyons
intéressés.» (Connaissance de l'Est) Paris 1925.



Das dramatise he Werk P au i ci audels 305

nie zentral genommen. Dies führt in den frühen Dramen zu einem
seltsamen Kontrast zwischen der Aktionsdichte der Rede und dem
melodramatischen und schemenhaften Charakter des tatsächlichen
Geschehens. In den späteren Dramen von Echange ab resultiert daraus bei
einem Minimum äußerer Bewegung, bei einer Mäßigkeit sichtbarer
Gesten der höchste Grad innerer Intensität und Bewegtheit. Gerade
in der Langsamkeit der Gesten teilt sich die dramatische Steigerung
und Erhöhung des Lebens mit. Alles wird zugleich Geschehen und Sinn
des Geschehens, wir fühlen die Bewegungen unseres Inneren in ihrer
inhaltsschweren Ursprünglichkeit.

Es ist klar, daß der Wille, das Empfundene in jedem Augenblick
mit allen seinen Verzweigungen mitzuteilen, es unmittelbar in Worten
zu formen, den Dialog vor die Schwierigkeit stellt, ein vielfältiges
Gewebe entfaltend zu entwirren. Die Ideen, die unser Handeln und
Reagieren bestimmen, sind nicht klar und unterschieden wie die Ideen,
die unser Reflektieren lenken. Wir handeln nach Ideen und Kräften,
deren Ineinander sich erst im Handeln löst und bestimmt. Da nun im
Drama Claudels die Worte die Handlungen absorbieren und mitteilen,
tragen sie notwendigerweise die Merkmale ihres Ursprungs; zwar sind
sie durch den Akt der Äußerung nicht mehr dunkel und verworren,
aber ihre Verbindung bleibt vielfältig, dynamisch. Die Analyse klärt
meist diese Verbindung a posteriori, aber sie opfert damit die ursprüngliche

Vielfältigkeit und Unmittelbarkeit. «Pour parvenir jusqu'à cette
intérieure (l'âme), ce qu'il nous faut trouver ce n'est pas un chemin,
c'est un rapport, c'est une dimension. »*) Das heißt: für die innere
Verbindung muß eine analoge Verbindung im Ausdruck geschaffen werden,
die nur gefunden werden kann, wenn sie mit der inneren Verbindung
verwandt ist. Diese Verwandtschaft ist uns durch die Musik gegeben.
Die innere Vielfältigkeit bildet sich gemäß dem Gesetz einer uns
unbekannten Harmonie, die wir als Harmonie mitteilen müssen. Doch
bevor wir von dieser Bedeutung der Musik sprechen, möchte ich kurz
die beiden Stilformen anzeigen, die Claudel außer der Musik verwendet,

um die Vielfältigkeit des Dialoges unmittelbar verständlich zu
machen.

Claudel wendet sich willentlich an den inneren Sinn und belebt,
erregt unsere Einbildungskraft, so daß wir das Mitgeteilte vollständig
verstehen, ja es in voller Deutlichkeit empfinden und seine Bewegung
wie wirkliches Geschehen auffassen.

x) Commerce, Printemps 1929.



306 Herbert Dieckmann

Die Rhythmik des Dialoges teilt ihre Bewegung unmittelbar mit und

vermag es, den Hörer ihren Schwingungen anzugleichen.

*

Wenn ich hier von der Bedeutung der Musik im Drama Claudels

spreche, so spreche ich nur von der Musikalität des Dialoges, also

von der in den Worten enthaltenen, ihre Struktur bedingenden, nicht
von begleitender Musik.1)

Die Bedeutung der Musik im Dialog des Claudeischen Dramas
erstreckt sich nicht nur auf die Formung der einzelnen Rede, sondern
auch auf die der Wechselrede. « Chaque homme pour vivre toute son
âme appelle de multiples accords. » 2) Wie eine Melodie ruft das Gefühl
im Geist und in der Seele, im Fühlen und Denken die ergänzenden,
mit- und anklingenden Töne wach. Es wird zum Wort, zur Rede, zur
Manifestation des zum Ausdruck drängenden Lebens, und seine
Harmonien erwecken in dem Anderen die ergänzende Antwort. Rede und
Gegenrede verbinden sich zum Dialog, zum « récit ». Die Klangfarbe
der Worte, ihre Sonorität erwecken das Verstehen, rufen im Zuhörer
vielfältige Resonanz hervor. Der « récit » erhält durch die Musik seinen
vollen Klang, gleichsam eine sonore Atmosphäre, die ihm ermöglicht,
dahinzuströmen und in diesem Fließen alle Handlung, alle Zeit zu
verwandeln in seine Dauer. Man kann sagen, daß der Dramendialog
Claudels aufgebaut ist auf dem Wechselgesang zweier Seelen. In allen
seinen Gestalten ist das Wissen um den anderen als einer Stimme in
der großen Harmonie. Diese Stimme, dieser Gesang, der im Inneren
des Menschen tönt, ist das Unberührbare, das Unverletzliche; wie Dona
Musique im zweiten Tag des Soulier de Satin zum Vice-Roi sagt:
« C'est moi au fond de ton cœur, cette note unique, si pure, si

touchante. » « Dis que tu y seras toujours attentif. »3) Die Musik schwingt
in jedem Worte der Dramen Claudels mit, sie ist oft jenes ungewisse

Tönende, das dem Worte seinen Sinn gibt. « Ce chant qui dit le

contraire des paroles, la même chose et le contraire. »4) Ja die Musik um-

1) Um die Rolle der begleitenden Musik zu untersuchen, muß die
Claudelforschung vorerst noch einige Veröffentlichungen abwarten. Die bislang vorhandenen
Dokumente sind: Christophe Colomb, der Aufsatz «Le drame et la musique» (Revue
de Paris, 1« mai 1930), und die Szene zum Gedächtnis Marcelin Berthelots (N.R.F
dec. 1927).

2) La Ville, S. 262. {Théâtre, II. Band).
3) Soulier de Satin, 3. Tag.
4) Ibid.



Das dramatische Werk Paul Claudels 307

spielt das Wort und gibt ihm etwas, das in ihm selbst nicht enthalten

ist, etwas, das wie die Verwandlung ist, die jedes unserer Worte
erfährt, um angenommen zu werden, um wirklich die Seele des anderen

zu treffen und sich einzuschließen in die allgemeine Harmonie, um
zum Lied des Menschen und der Welt an Gott zu werden.

*

Es ist unmöglich, diese Untersuchung zu schließen, ohne eine Antwort

zu geben auf die entscheidende Frage, ob man das Dramenwerk
Claudels, das als Ganzes genommen die Bedingungen des Dramatischen
wie kein anderes unserer Zeit erfüllt, als das Drama unserer Zeit
betrachten kann. Hat Claudel die Dramenform, die unserer Zeit
entsprechen würde, gefunden? Ich glaube, man muß mit Nein antworten.
Claudels Dramen künden in einzigartiger Weise die ewigen Fragen des

Menschen und des Lebens, sie stellen sie dar in der Kunstform, die
sie uns am lebendigsten und unmittelbarsten mitteilt - im Drama.
Doch diese Form leidet sehr oft unter starker Abhängigkeit von den
Kunstformen vergangener Zeiten, die noch dazu in Frankreich keine

Tradition haben. Hierdurch wird der Eindruck der «Übersetzung»
zuweilen nicht ganz vermieden.

Der Vorwurf des Historischen bezieht sich nicht so sehr auf die
Gesamtform des Dramas als auf die Form des Dialoges. An Unmöglichkeiten

in der Gesamtkonzeption kranken nur die frühen Dramen, der
Soulier de Satin und Christophe Colomb, von dem wir nicht sprachen,
weil er im Einzelnen ohne die Musik von Milhaud nicht beurteilt
werden kann. Vielleicht ist der Grund dieser Unmöglichkeiten darin zu
suchen, daß Claudel der Aufführung seiner Werke selten beiwohnte
und das Verhältnis zum Theater und zum Zuschauer verloren hat. Er
empfing alles Wissen um Bühne und Aufführungsform von seinem

inneren Wissen um das Dramatische, das natürlich nicht ausreichte,

um szenische Unmöglichkeiten zu verhindern. Man kann eine deutliche

Verbesserung der Dialog- und Dramenform feststellen, nachdem Claudel
der Aufführung einiger Werke beigewohnt hatte. Mit dem Soulier
de Satin tritt wieder ein Rückgang ein. In ihm ist das Wissen um die
Bühne so sehr verloren, daß Claudel sich seinen Zuschauer gleichsam
selbst schafft. Man braucht nur die Szenenanweisungen durchzulesen,

um zu sehen, wie sehr der Theatersaal mit in das Stück einbezogen ist.
Erschwerend ist noch dazu die Tatsache, daß Claudel das große spanische

Theater nachahmte, das in einer Zeit seinen Höhepunkt erreichte,



308 Herbert Dieckmann

als wirklich das Volk an dem Spiel teilnahm, als das Theater
Volksschauspiel war. Claudel hat bei der Nachahmung früherer Kunstformen
oft vergessen, daß die Form des Kunstwerkes gewissen historischen
Gegebenheiten entspricht, daß sie nur zu einer bestimmten Zeit aktuell
und damit wirklich war. Doch kann man, wie schon oben erwähnt,
diese Fehler ausmerzen. Das dramatische Talent Claudels ist stark

genug, um über das Negative zu triumphieren.
Es wird verwundern, daß nach so viel Positivem, das über Claudels

Dramen gesagt wurde, eine entscheidende Frage schlechthin mit Nein
beantwortet wird. Ich glaube, man muß den Mut zu dieser Frage
haben, weil man nur, wenn man sie klar erkennt, den Vorwürfen, die

gegen Claudel erhoben wurden, begegnen kann. Claudels Werk wendet
sich in einzigartiger Weise - und dies ist die Folge der Katholizität
des Dichters - an den « Nächsten » (proximus). Es behandelt Fragen,
die in unserer Zeit vermieden werden aus dem einfachen Grunde,
weil man nicht die Kraft zu ihnen hat; es ist gut, daß ein Mensch den

Mut hatte, diese Grundfragen wieder einmal zu gestalten und so deutlich

und unmittelbar darzustellen, wie es nur ihm möglich war. Es ist
nicht genug zu bedauern, daß Claudel keinen beständigeren Kontakt
mit dem Theater nehmen konnte. Er hätte sicherlich die Phase seines

Schaffens, die mit Echange begann, weiter entwickelt und durch die
Einsicht in die Forderungen der modernen Bühne immer eine

entsprechende Form gefunden. Es genügt nicht, wenn, wie in Christophe
Colomb, nur die Mittel der modernen Bühne (Film, Bühnenaufteilung)
gewählt werden, während die Sprachform dieselbe bleibt. Die besten

Darstellungen der Dramen Claudels sind zweifellos in Deutschland

gewesen, und hier haben seine Werke viele Freunde erworben.
Wir mußten die Frage des Historischen und Modernen stellen, weil

das Drama Claudels seiner Anlage gemäß eine hervorragende Stelle in

unserer Zeit einnehmen muß. Das Nein unserer Antwort entspricht der

Forderung, daß es ein modernes Drama geben sollte, in dem das ewig
Dramatische in neuen Formen dargestellt ist. Die Ansätze zu diesem
Drama finden wir bei Claudel und nur, weil er sein hohes Versprechen
nicht ganz gehalten hat, konnten wir ein Urteil wagen, das, weit
entfernt, den Wert des Claudeischen Dramas in Frage zu stellen, nur die
Gesamtlage berücksichtigt. Claudels Drama ist in unserer Zeit ein
Denkmal des wahrhaft Dramatischen, das wir mit so vielem anderen

immer mehr zu verlieren scheinen.


	Das dramatische Werk Paul Claudels [Schluss]

