
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 4

Artikel: Neudrucke aus dem Kreis der Blätter für die Kunst

Autor: Lang, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


278

Neudrucke aus dem Kreis der Blätter
für die Kunst

von Siegfried Lang

Mitten im Erscheinen der Georgeschen Gesamtausgabe (jedes Jahr
bringt durchschnittlich vier Bände) wurde die Veröffentlichung des

großen Werkes von Wolters1) über George, vor Jahresfrist, fast als eine

Störung empfunden. Der Leser, willig sich einmal ganz nur Georges
Ton und Gedicht hinzugeben und für die ihm zuteil werdende
Verwandlung dankbar, fühlte sich unangenehm berührt durch das im
Namen des Kreises vorgetragene Zuviel, das einem auch eine gute und
große Sache verleiden kann. Die Zeitgenossen haben zu dem Buche
bald ein klares Verhältnis gefunden: Gerne machten sie sich mit den

Tatsachen über Georges Abstammung, Jugend, sein Äußeres, seine

Art des menschlichen Verkehrs bekannt ; es entzog sich ihnen aber nicht,
wie sehr dieses Buch Sache der Partei sei, wie politisch, wie kostbare

Bemäntelung der Mitglieder des Kreises, Bemängelung der nicht
Getreuen dem Verfasser oft angelegener war als die schlichte Wahrheit.
Die Zeitgenossen haben, ruhig-bestimmt, oder auch hämisch ihr Teil
eingewendet gegen die Verkleinerung Hofmannsthals, das Verschweigen

Borchhardts, die Verunglimpfung Max Schelers. Den Dritten zu
begreifen war für Wolters gewiß am schwersten. Schon in Herrschaft
und Dienst verzerrt er, erosblind, die real gegebenen Proportionen.
Als das begeisterte Bekenntnis des Jüngers verursachte das seinerzeit

wenig Anstoß, weil es einer Gruppe, die auf Künstlerisches, Emotionales

und ein Begrenzt-Religiöses abstellte, auf ein mehr oder weniger
an Präzision nicht anzukommen brauchte. Nun aber mit Scheler so

umgegangen wird, muß hier Präziseres gesagt sein:
Vom Blickpunkt des Kreises her (der sich an Worten stets reicher

gezeigt hat als an spirituellem Wissen) ist Schelers Geistigkeit nicht
zu fassen. Sein Bewegtes war fruchtbarer als die « Haltung » des Kreises,
die keineswegs Ausdruck der göttlichen Unwandelbarkeit ist. - Was
mit George einsetzte war ein neuer, vor allem vitaler Impuls, mit teil-

x) Friedrich Wolters: Stefan George und die Blätter für die Kunst. Berlin 1930,
bei Georg Bondi.



Neudrucke aus dem Kreis der Blätter für die Kunst 279

Weise sublimer künstlerischer Auswirkung, und ein Ethos (jene «

Haltung », die ein Relatives und manchmal Allzumenschliches geblieben).
George selbst ist mit der Zeit nicht spiritueller (spirituell hier absolut
verpflichtend) geworden, sondern konkretistischer und rationaler, er
führte zu keinem Supra-Humanen hin, sondern blieb despotisch und
einseitig menschlich. - Die vitale Bindung des Kreises an seine Mitte
ist Voraussetzung seiner Existenz, und darum ist unwahrscheinlich
daß, wie Wolters meint, « das Eigentliche seiner Wirkung eben erst am
fernen Horizont sichtbar wird ». Georges Wirkung war da, mächtig
und erweckend, als die Übertragungen Baudelaires und der Zeitgenössischen

Dichter entstanden, die Blätter für die Kunst an die Öffentlichkeit

traten, als Gundolfs Shakespeare und der deutsche Geist einen neuen
dichterischen Schöpfungstag ankündigte. Von dem großen innern Jubel
jener Tage ist den « Enkeln » so viel oder so wenig gegenwärtig wie der
heute jüngsten Generation vom Krieg. - Die sprachliche Wirkung hat
das ganze neuere deutsche Schrifttum durchdrungen, bis in die Diktion
der Romane und der Reklame-Texte. Das Dichterische wird, corpus
mysticum, wie alles Dichterische, nach seiner tiefern Natur, sich noch
in Einzelnen der Künftigen wirksam erweisen.

Der Richtung, die das Georgetum (schon lang mehr eine gesellschaftliche

als musische Angelegenheit) genommen, entspricht daß es sich
heute nicht mehr als die « Geistige Bewegung » sondern als « Neues
Heidentum » vorstellt, was zusammenstimmt mit einer in Europa jetzt
allgemeinen Tendenz der Zeit, von der es sich allerdings im Ausdruck,
in der von früher beibehaltenen sakralen Gebärde, unterscheidet. (Die
«Auseinandersetzung mit dem Heidentum in der Kultur unserer Zeit »,

auch mit dem georgeschen, hat vom protestantischen Standpunkt Theophil

Spoerri gegeben in Die Götter des Abendlandes, Furche Verlag,
Berlin). Die offenbare Akzentverlegung auf « den Leib » (offiziell seit
dem Siebenten Ring, doch bereits im Algabal nicht zu verkennen) macht

fragen ob es richtig sei das Georgetum und die Maximin-Anbetung als

eine Religion oder Gegen-Religion im vollen Sinn1) zu bewerten? Soll
die Maximin-Verherrlichung für mehr gelten als einer der in der späten
Antike von Kaisern befohlenen Kulte, so bleibt zum Vergleich immer
noch erst jenes (griechisch-römische) Stadium der Religion, das zwar
den Anschluß an Überweltliches einbezieht, doch das Gewicht legt
auf das was die Menschen verbindet, und mit dem Gesamt der staat-

9 Die drei konstituierenden Elemente einer Religion sind: ein Dogma, eine Moral
und ein Kult.



280 Siegfried Lang

lichen Einrichtungen aufs engste verknüpft ist - einer Religion deren

metaphysische Seite sehr wenig entwickelt war. - Beim Übergang eines

Kultes der Schönheit zur Religion müßte die erste zeitweilig ganz auf
sich belassen sein. Die reinliche Scheidung, die der schönheitliebende
Adalbert Stifter zwischen Kunst und Kirche zu wahren wußte, kennt
Wolters nicht.1) Er wölkt umher mit den Gefühlen der Sehnsucht

und Herzensfülle und läßt uns, nach vieler Rede, vom neuen Gotte

nur gewiß: dessen schönes Dasein und seine Liebefähigkeit, womit er
uns mehr von Georges empfänglicher Seele als von des Gottes Gabe
und Offenbarung anvertraut hat. - Nach allem: das Georgetum, wie
das Beste des vom Dichter Gestalteten und Geäußerten, wendet sich

an die Seele, nicht an den Geist. (Aber noch immer ist das sehr viel, in
dem Augenblick da der Untergang der Seele beschlossene Sache scheint

- Die Gestalt Maximin gehört für uns dem Reich des Dichterischen und
Seelischen an, wie Dantes Beatrice, Shakespeares Mr. W. H., Poes
Morella und Annabel Lee, des Novalis' Sophie. Alle diese Gestalten
haben das vermittelnde (und mittlere) Amt, das Henri Bremond der

Dichtung zuspricht (Prière et Poesie, bei Grasset), vielmehr sind sie

verschiedene Verkörperungen des Dichterischen; als lebende Urbilder
waren sie Genien, ohne das Wissen um ihr Tun, - nur von Begnadeten
erkannt. Jedem wahrhaft Liebenden kann das Geliebte zuweilen als

sein Genius erscheinen. -
*

Die Neudrucke von Veröffentlichungen des Kreises und die letzten
Bände der Gesamtausgabe führen mitten hinein in die Blühzeit des

dichterischen Werkes und in die Befruchtung die von diesem ausgegangen

ist. Seit 1929 sind wieder im Buchhandel die drei Auswahlbände
der Blätter für die Kunst (1892-98, 1898-04, 1904-09): der erste mit
den noch stets gültigen Einleitungen und Merksprüchen, Gedichtproben

aus Legenden, Hymnen, Pilgerfahrten, Algabal, Sagen und Sänge,

Hirtengedichte, Jahr der Seele und «Aus einem neuen Buche » (Teppich
des Lebens), dem Dialog aus Menes, der Lobrede auf Jean Paul und
weitern Prosastücken, die später in den Band Tage und Taten

aufgenommen wurden, den Gedichten des jungen Hofmannsthal und seinem
Tod des Tizian und einigen Kunst-Aphorismen desselben Verfassers.

Die übrigen Mitglieder des « ersten Kreises » sind ebenso mit Gedichten

0 Albert Gerhard Müller: Weltanschauung und Pädagogik Adalbert Stifters. Friedrich

Cohen, Bonn 1930.



Neudrucke aus dem Kreis der Blätter für die Kunst 281

und kurzer Prosa zur Kunstlehre vertreten : Paul Gérardy, Karl Wolfs-
kehl, Ludwig Klages, der Österreicher Leopold Andrian, Perls, Dau-
thendey, Oskar Schmitz, Ernst Hardt, K. G. Vollmoeller und August
Oehler. Band II: Merksprüche, Proben aus dem Teppich, Zeitgedichte
und anderes aus dem Ring, und das Weihespiel « Die Aufnahme in
den Orden », Dramatisches und Gedichte von Hofmannsthal, Gérardy,
Wolfskehl, Klages, Ludwig Derleth, Perls, Andrian, Oehler, Gundolf,
Lothar Treuge, Henri Heiseler. Band III: Merksprüche, aus der Um-
dichtung der Shakespeare-Sonette, Vorrede zu Maximin, Goethes letzte
Nacht in Italien; Gedichte, Zwiegespräche, Betrachtungen, Mysterienspiele

von C. A. Klein, Wolfskehl, Derleth, Gundolf, Treuge, Heiseier,
Walter Wenghöfer, Friedrich Wolters. Vom letzten sind Proben aus
den Minnesängern abgedruckt, was uns auf das Ganze seiner

Übertragung: Minnelieder und Sprüche, vom 12.-14. Jahrhundert, hinweisen
läßt. (Verlag der Blätter.) - Von den drei Bänden Deutsche Dichtung,
herausgegeben und eingeleitet von George und Wolfskehl, ist der erste:
Jean Paul und der dritte, Das Jahrhundert Goethes, seit 1923 wieder

aufgelegt. Diese Sammlung deutscher Gedichte, beginnend mit Klop-
stock, war während Jahrzehnten die einzige nach künstlerischem Maßstab

besorgte Auswahl; sie wollte der durch Heine und die Epigonen
geförderten rhythmischen und sprachlichen Verlotterung das
Geschlossenste entgegenhalten was im deutschen Vers bis dahin geglückt
war. Sie scheint uns auch durch den von Borchardt, in Gegnerstellung
zu ihr, dargebotenen Ewigen Vorrat deutscher Poesie nicht überholt.
(Bremer Presse, München.) Daß Hebbel, Lenau und C. F. Meyer -
die bei Borchardt nicht oder kaum berücksichtigt wurden - großer
Raum gegönnt ist, bedeutet nur den Dank an drei Provinzen die wir,
ungeachtet der philologischen Begründung Borchardts, nicht preisgeben
möchten. - Unrecht geschah im Jahrhundert Schiller, durch den

Abdruck des Gedichtes « Die Erwartung », eines in wielandischer
Oberflächlichkeit vollendeten Produkts; Unrecht ist Heine geschehen, aus
dessen früher und letzter Produktion sich denn doch einiges herausheben

ließe was sein breites Liedergut überragt. Rückert, von dem
Borchardt einige der Amaryllis-Sonette aufgenommen hat, fehlt ganz.
In andern Sonett-Folgen finden sich Stücke die dem Georgeschen
Stilgefühl sehr verwandt sind, auch beginnen in ihnen « satte Farben und
helle Scheine » zu leuchten, wie sie C. F. Meyer, nach Wolters « dem

ersten deutlichen Vorklang der neuen Dichtung Georges » dann durchweg

eigen sind. -



282 Siegfried Lang

Die Zeitgenössischen Dichter (Band I: Rossetti, Swinburne, Dowsen,
Jacobsen, Kloos, Verwey, Verhaeren. Bd. II: Verlaine, Mallarmé,
Rimbaud, de Regnier, D'Annunzio, Rolicz-Lieder) sind 1929 in der
Gesamtausgabe erschienen. - George war von Anfang an bedacht auf
die Eroberung einer dämmenden dichtgefügten Konstruktion, darin das

Fließende der deutschen Seelenart zu halten. Die Franzosen
(Symbolisten) die das Konstruktive stets besessen, suchten, nach Baude-
laires Bauten, durch Abstufungen, neue Verbindungen von Wort und
Klang, dem Gedicht ein geheimnisträchtiges Element zuzuführen, das

besonders auch indem sie der Musik (die George wegen ihrer Vorherrschaft

beim Deutschen bekämpfte) gewisse ihrer Wirkungen abzulauschen

strebten. Richard Wagner hat bedeutend auf Mallarmé
eingewirkt, auf Verlaine das deutsche Lied. Zu seiner Betonung des Fest-
umrissenen und Gefügten mochte George aber, außer der Überlegung
auch die eigenste Veranlagung drängen. Ihm war das an der Grenze
des Aussagbaren Verhauchende gewisser Verlaine'scher Gedichte nicht
faßbar. Weiter als alle seine andern Übertragungen ist sein Verlaine

vom Urbild entfernt, durch den Franzosen angeregte Georgesche

Dichtung. - Zu dem vielbewunderten « Mondenschein » (S. 11) ist
ein Gedicht gleichen Umfangs, gleicher Fügung und ganz gleichen
Wertes hinzugekommen, das nun den Zyklus eröffnet:

Die Stunde des Schäfers

Rot tritt der Mond aus dunstigem Himmel vor
Es scheint der Nebel tanze - es verlösche
Das rauchige Feld... und das Geschrei der Frösche
Steigt aus dem Schauer-überlaufnen Rohr.

Die Wasserblumen ruhn: gebeugte Schläfer
Die Pappelbäume bleichen in der Weite
Hoch und gedrängt, ein schemenhaft Geleite
Und nach den Büschen irren Feuerkäfer.

Die Käuze wachen auf und streifen sacht
Die schwarze Luft mit ihrem schweren Fittich
Mit dumpfem Leuchten füllet der Zenith sich
Und weiß taucht Venus auf - und es ist Nacht.

Ferner « Herbstlied », von dem wenigstens die Schlußstrophe neben
dem Original hier zu Wort komme:

Im bösen Winde
Geh ich und finde

Keine Statt..
Treibe fort
Bald da bald dort -

Ein welkes Blatt.



Neudrucke aus dem Kreis der Blätter für die Kunst 283

Et je m'en vais
Au vent mauvais

Qui m'emporte
Deçà, delà
Pareil à la

Feuille morte.

Von den französischen Meistern George am nächsten verwandt ist
Baudelaire. Von ihm hat der Deutsche soviel aus seinem dichterischen
Werk für die eigene Sprache erobert daß er schließlich « seine

Möglichkeiten erschöpft sah ». (Von den 151 Fleurs du Mal 118.) - Baudelaire

ist einmal als der letzte mittelalterliche und erste moderne Dichter
bezeichnet worden. Auch von George kann man sagen daß er ein
moderner Dichter sei, bei dem die Erinnerungsmacht der Blutseele
aber noch weiter als ins Mittelalter zurückreiche. Beide bekämpfen den

Fortschrittswahn und den Materialismus ihrer Zeit. George indem er
ein Reich der Schönheit stiften, die Herrschaft des « Schönen Menschen >'

heraufführen will, Baudelaire indem er der bürgerlichen Welt alles

Spukhafte, Dämonische, Verbrecherische, Armselige, an dem sie gern
geschlossenen Auges vorbeikommen möchte, nicht nur vorhält, sondern
als die lebenvolle Schönheit preist. Das Extrem dieser Neigung, « die
abschreckenden und widrigen Bilder die den Meister eine Zeitlang
verlockten » hat George in seiner Auswahl nicht berücksichtigt. Sie
steht so um so « klassischer » da. War aber Baudelaire im Sprachlichen,
selbst im Bild oft wieder konventionell, so ist George als Sprach-Bild-
ner durchaus souverän, wie denn die deutsche Dichter-Sprache (wir
sind trotz Berlin dafür daß es eine solche gebe) durch Georges

Übertragungen Elemente und Kräfte erhalten hat, die ganz nur ermißt

wer in vertrautem Umgang mit ihr aufgewachsen ist. - In der Tat
übertrifft der « deutsche Baudelaire » an mancher Stelle die französische

Konstruktion an Spannkraft und massiver Wucht. Wenn mit ihm
« weniger eine getreue Nachbildung » als ein Denkmal geschaffen sein

sollte, so ist heute dieses Denkmal ein Trost für alle, die sich beim
Besuche des cimetière Montparnasse verletzt fühlen beim Anblick
des absurden skulpturalen Machwerks, das Baudelaires Grab
verunstaltet.

Den Blumen des Bösen sind im Doppelband der Gesamtausgabe

(XI1I/XIV, 1930) drei, bei der ersten zurückbehaltene, Gedichte
hinzugefügt, so meisterhafte Formungen wie die übrigen. - Wie George bei
seiner Umdichtung bald eigenwillig verfuhr, bald bis ins Äußerste
dem Original treu blieb zeige ein Beispiel:



284 Siegfried Lang

Du zögst das Weltall nach an deinem Seile
Unreines Weib! Tyrann aus Langerweile
Den Zahn zu üben für den schlimmen Schwank
Ziehst täglich du ein Herz zur Folterbank
Mit deinen Augen hell wie Krämer-Läden
Und gleißend wie am Volksfest Feuerräder
übst du mit Dreistigkeit erborgte Macht
Auf ihrer Schönheit Bau hast du nicht Acht

Tu mettrais l'univers entiers dans ta ruelle
Femme impure! L'ennui rend ton âme cruelle
Pour exercer tes dents à ce jeu singulier,
Il te faut chaque jour un cœur au râtelier.
Tes yeux, illuminés ainsi que des boutiques
Et des ifs flamboyants dans les fêtes publiques,
Usent insolemment d'un pouvoir emprunté,
Sans connaître jamais la loi de leur beauté

Valéry nennt als eines von Baudelaires reizvollsten Sonetten «

Recueillement » (bei George «Sammlung» S. 123). Er habe sich nur
immer gewundert unter seinen vierzehn Zeilen fünf oder sechs

unbestreitbar schwache zu finden.1) Der Vergleich mit George ergibt daß
dieses Sonett gerade in den Zeilen auf die Valéry vermutlich anspielt,
im Deutschen außerordentlich gewonnen hat. Das deutsche Gedicht
ist vollkommen, bis auf die 12. und 13. Zeile, wo die Aufteilung der
im Original zusammenhängenden sprachlichen Konstruktion Sinn und
Anschauung fast zerstört. Es ließen sich weitere lehrreiche Vergleiche
vorführen. - Von Georges Übertragungswerk sind in der Gesamtausgabe

nun noch zu erwarten: die Shakespeare-Sonette und Dante.

*) Variété II, 169.


	Neudrucke aus dem Kreis der Blätter für die Kunst

