
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 3

Artikel: Das dramatische Werk Paul Claudels

Autor: Dieckmann, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


212

Das dramatische Werk Paul Claudels

Von Herbert Dieckmann

Das Folgende ist nur die Skizze einer vollständigeren Arbeit, die
vielleicht eines Tages geschrieben werden muß. Ihr Gegenstand wäre die

Entwicklung und Problemstellung der Dramen Claudels in zeitlicher
Reihenfolge. Jedes Drama müßte gesondert besprochen und analysiert
werden. Der Grund, um dessentwillen diese Arbeit hier nicht versucht
wurde, ist eine gewisse Scheu, die Kritik an Stelle des Werkes treten
zu lassen. Ich beschränke mich darauf, einige - auch nicht annähernd
alle - Themen und Formprobleme des Claudeischen Dramas zu
analysieren.1) Das Folgende ist lediglich der Versuch einer Einführung.

Ursprünge.

Wenige Dichter unserer Zeit waren in so hohem Maße wie Claudel

zum Drama berufen. Weltauffassung, persönliches Schicksal, Form des

poetischen Talentes, - alles bestimmt Claudel, im Drama eine der ihm
am meisten entsprechenden Ausdrucksformen zu finden.

Wie alle wahren Dramatiker kann er das Leben nur sehen, fühlen,
verstehen als ungeheures, allumgreifendes Drama. Jeder Mensch
erscheint als Verkörperer einer, seiner bestimmten Rolle; nichts ist isoliert,
losgelöst, nichts kann in seinem Sosein verharren. Wie in einer großen
Bewegung ist alles begriffen, einer Bewegung, die im Ablauf der Zeit
vielfältiges Geschehen offenbart. In jedem Augenblicke kommen tausend

Möglichkeiten zur Verwirklichung; das Leben bildet, spannt und löst
sich in dauerndem Wandel. Nur wer sich willentlich verschließt, kann

von der Sinnlosigkeit ewigen Wechsels sprechen. In Wirklichkeit ist die
Sinnfülle des Daseins das unmittelbar Gegebene, das ewig Fordernde,
verlangend nach Deutung, nach verdichtender, zusammenfassender

Darstellung, nach Teilnahme und Aufmerksamkeit. Welche Form ist
mehr geeignet, das Weltwirken zu greifen, als das Drama! Der Roman

1) Mich beschäftigt hier die innere Problematik des Claudeischen Dramenwerkes,

nicht so sehr die Ideengeschichte der einzelnen Stücke. Diese ist in
unübertrefflicher Weise von Ernst Robert Curtius in seinen Literarischen Weg-
bereitem des neuen Frankreich entwickelt worden, und es scheint mir unnütz, diese
Leistung zu wiederholen.



Das dramatische Werk Paul Claudels 213

ist zu allgemein, er vermittelt nicht genau und unmittelbar den
Eindruck der Handlung. Denn diese gilt es darzustellen, Handlung im
Innen und Außen. Das Durcheinander des Geschehens vor unseren
Augen, seine fast chaotische Mannigfaltigkeit, findet in uns vielstimmiges

Echo, erweckt unser Handeln. Vielleicht deuten wir uns nie so klar
und umfassend als in dem Deuten dieser universalen Macht, die «Akt »

wird, Geschehen, Vorgang. Alles geht ineinander, und dieses Ineinander
bleibt nicht unsichtbar, nicht nur dem Denken greifbar, - es wird
Erscheinung.

Aus diesem allgemeinen Geschehen, dem täglichen, in großen
Umrissen sich zeichnenden Drama, das in seinem ganzen Umfang nur der

Weltgeist fassen kann, löst sich ein engeres, bestimmteres, tieferes
heraus : das Drama, zu dessen Vollführung einzelne Menschen bestimmt
sind. Ein allumfassendes Walten wählte sie nach unerforschlichem Wollen

aus, führte sie aus entgegengesetzten Richtungen zusammen und
verband sie mit geheimen Banden. Das Leben soll sich durch eine neue
Gemeinschaft offenbaren, es soll in ihr neuen Sinn finden oder ewige
Verhältnisse neu gestalten. Mehr noch, als durch das allgemeine
Geschehen, wird der Dichter durch diese Form der Gemeinsamkeit
gebannt. In ihr fühlt er wacher, intensiver die Spannung des Lebens.
Wenn es ihm gelingt, sie darzustellen, so wird er das Dasein in seinem
Ursprung fassen, er wird nicht nur menschliches Geschehen schaffen,
sondern in ihm das Walten der Welt, das Pochen, den Rhythmus der
Kräfte. In einem Werke wird er mehrere Themen durchführen. Alles
wird abhängen von der lebendigen Wahrheit seiner Darstellung und
der Stärke und Unverfälschtheit des Gefühlten.

*

Das persönliche Schicksal Claudels, die Struktur seiner Seele und
seines Denkens geben diesen allgemeinen Themen dramatischer Welt-
und Lebensauffassung besondere Tönungen. Dem innerhalb des katholischen

Kosmos lebenden Gläubigen ist die Gemeinschaft zugleich das

unmittelbar Gegebene und das höchste Ziel. Sie ist ihm Gemeinschaft
der Seelen, Gemeinschaft des Wesentlichen, Tiefsten im Menschen.
Er denkt und lebt in ihr gleichsam durch organische Notwendigkeit.
Der Mensch ist nicht isoliert, er lebt - wenn er sich nicht weigert -
m der Welt, unter Menschen, und seine Bestimmung ist es, sich in
dem ihn umgebenden Kreise zu verwirklichen. Wenn er seinen Blick
nach innen wendet, so sieht er bloße Möglichkeiten, die er zerlegend



214 Herbert Dieckmann

ordnen kann, die er aber nicht zu realisieren vermag. Das Sein-Könnende
findet nicht den Übergang zum gestalteten Sein. Die Möglichkeit zu
diesem Übergang wird uns durch den « Nächsten », oder allgemein
durch das uns Umgebende geschenkt. Der Mensch ist zur Gemeinsamkeit

bestimmt, zur Verwirklichung. Das Leben, das Geschehen

ergreift ihn, bringt ihn in bestimmte Situationen, läßt ihn reagieren,
antworten. Seine Antwort ist persönlich, kennzeichnet ihn, gibt ihm seine

genaue Stelle. Er lebt nicht losgelöst, sein Ruf erschallt nicht trauernd
oder fordernd in den leeren Raum. Um ihn kreist die Harmonie des

Geschaffenen wie eine ewige Melodie, das « magnum carmen ineffabilis
modulatoris ». Mit dieser Harmonie muß er sich in Einklang bringen,
er darf sie nicht zerstören. Sie spricht aus den Worten des Schöpfers
und derer, die er zum Verkünden seines Willens bestimmte, sie spricht
aus der Welt, aus den Menschen. Sie offenbart unsere Bestimmung,
stets offen zu sein dem Verlangen, das die Umstände an uns stellen,
jene Liebe in uns zu verwirklichen, die die Quelle all unseres Handelns
ist. « Tout ce qui est acte, est amour; tout y sert, tout notre être y est
intéressé. C'est l'action qui nous expose à nous-mêmes et nous révèle
les trésors toujours inattendus de notre avoir, de notre joie et de notre
puissance, m1) Jede Stimme ist ein notwendiger Klang in dem Ganzen,
sie ist notwendige Ergänzung zu einer anderen Stimme. Zerstört der
Mensch diese Notwendigkeit, weicht er ihr aus, erkennt er sie nicht,
sucht er sie falsch, so steht er im Gegensatz zu der allumfassenden
Harmonie: er wird schuldig.

*

Der Dichter, der das Schicksal des nach der wahren Gemeinschaft
suchenden Menschen schaffen will, wählt das Drama. Im Theater ist
ihm das Abbild, die Analogie, die äußerste Form einer Gemeinsamkeit
gegeben, in der, durch die er eine innerliche Gemeinschaft zum Leben
gestalten kann. Durch die Darstellung, durch die fernen, aber noch
immer vernehmbaren Anklänge an den Ursprung allen Theaters im
Kultus, kann er die dem Dasein eingeborene Tragik gegenwärtig,
lebendig mitteilen. Schuld und Sühne werden durch die Innerlichkeit
und Intensität, mit der sie dargestellt werden, von symbolischer
Bedeutung. « Un spectacle commun fait la paix entre mille esprits attentifs.

»2) Das Leben wiederholt sich, - nur umfassender, tiefer, ent-

1) Conversations dans le Loir-et-Cher, Jeudi. Roseau d'or, Oeuvres et Chroniques

III, Paris 1924.

2) Conversations dans le Loir-et-Cher, Dimanche. Commerce, Printemps 1929.



Das dramatische Werk Paul Claudels 215

schiedener. Die Handlung steht an erster Stelle, aus ihr resultiert alles,
weil alles in sie eingehen muß. Aus den Winkelzügen und Seitenwegen
zergliedernder Seelenkunde treten wir auf die weite, große, offene
Straße ursprünglicher Gefühle und Reaktionen. Kein Verlieren in
Halbdunkel und verdeckendes Dickicht. Der Dichter ruft in dem
Zuschauer das Wissen um den wahren Weg wach, er vollzieht für ihn die
Lösung, die Unaufmerksamkeit, Ablenkung, Alltäglichkeit so leicht
verstellen. Er wiederholt exoterisch, was die Religion esoterisch vollzieht.
Er läßt vor allem die Seele wieder sprechen, er fragt, erforscht sie und
befreit sie in dem Lied ihrer Qualen und Freuden. « Il suffit d'un seul

cri pour que l'aptitude au chant se déclare en mille points divers.»1)
*

Nicht weniger als Welt- und Lebensauffassung bestimmt die Form
des dichterischen Talentes Claudel zum Drama. Er hat die, jedem
Dramatiker eigene, ursprüngliche Freude am Spiel, an den Bewegungen
des Lebens, am Geschehen. Immer, selbst in den nicht dramatischen
Werken, findet die dichterische Spannung bei Claudel ihren Ausdruck
in dem gesprochenen Wort, das gleichsam an die Stelle der körperlichen
Geste tritt. In den frühesten Dichtungen finden wir die Dialogform.
Das Gefühl teilt sich nicht in lyrischem Gesang mit, sondern in einer
Vielheit von Stimmen, durch deren Gespräch der Dichter erkennt, was
in ihm ist. Alles muß sich in Aktion umformen, ehe es Erkenntnis
wird, es muß sich äußern, objektiv werden. Die Analyse tritt hinzu, sie
ist nicht ursprünglich: am Anfang steht das schaffende Wort. Alles,
Was ursprünglich Seins-bejahend ist, alle Kraft der Hingabe, alle feinen
und zarten Regungen der seelischen Offenbarung, das gesamte Reich
innerer Gesten und ursprünglicher Bewegungen, Angst, Furcht, Freude -
all dies, was wir in innerer Erschütterung, sei sie noch so fein, erfahren,
teilt sich in der Dichtung Claudels mit als Wort und Rhythmus im
Dialog, im stufenweisen Bestimmen und Erklären des sich bekennenden
Inneren.

Themen.

Das Leid ist in der Welt. Man kann es abweisen, man kann ihm
ausweichen, aber man kann es nicht leugnen.

Das Leid ist nicht der Sinn unseres Daseins; das Drama nicht der
Dauerzustand unseres Lebens. Es ist der Krisenzustand, der um des
Lebens willen eine Lösung finden muß. Nur wer das Leid auf sich, zu

l) Commerce, Printemps 1929.



216 Herbert Dieckmann

sich nimmt, ist der Freude und des Friedens fähig. Nur wer die Tragik
anerkennt, kann den Sinn des Lebens finden.

Die meisten weichen dem Leide aus, sie erklären die Schwierigkeiten
der Welt durch die Allmacht der Dummheit und des Zufalls. Sie müssen
diese Einstellung bewahren, denn ohne sie sind Vegetieren und
bedenkenfreies Genießen unmöglich. Nur für die wenigen, die sich nicht
leben lassen, sondern bewußt und willentlich ihr Leben lenken, stellt
sich die ewige Hiobsfrage. Sie muß eine Antwort finden, die nicht nur
eine Erklärung, sondern eine Rechtfertigung ist. Dem Gläubigen ist
das erhabene Symbol und Vorbild dieser Antwort in der Passion Christi
gegeben. Christus erklärte nicht das Leid; seine Antwort auf die Hiobsfrage

war die Tat. Er nahm das Leiden auf sich, er überwand und
deutete es durch das Tragen. Dies ist das heilige Drama, das in dem
weltlichen ein Abbild findet, wie die Trinität des Schöpfers in dem

Denkgesetz der Dreiheit.
Nur in den Dramen, die ein Opfer darstellen, kann man von einer

Analogie mit der göttlichen Passion sprechen. In den anderen beschränkt
sich die Ähnlichkeit auf die Bejahung des Leidens und seine

Rechtfertigung. Das persönliche, menschliche Leid erhält seinen Wert und
seine symbolische Kraft durch die Verbindung mit dem göttlichen.
Alles Leid, das tief und wahr empfunden wird, erreicht einen Grad
von Reinheit, der diese Verbindung möglich macht. Ist das Leid durch
seine Weite noch exemplarisch, so ist es wert, Gegenstand künstlerischer
Darstellung zu werden.

*
Das Drama Claudels wird geschaffen und getragen durch das Gegen-

einanderwirken von Kräften. Eine zentrale Kraft dominiert, und die
anderen Kräfte nuancieren, brechen die zentrale Kraft, erweitern und
vertiefen sie durch eine Reihe von Widerständen und Ergänzungen.
Über die harmonischen, ausgleichenden, versöhnenden Mächte des

Lebens brechen elementare, verzehrende Kräfte herein, die durch ihre
Ausschließlichkeit und Unmittelbarkeit das Leben seinem Ursprung
und seiner höheren Bestimmung opfern. Verhärtung, Verflachung,
Erstarren, Verendlichung — die Gefahren jeder Mittellage werden
vernichtet. Scheinbar wird das Dasein zerstört, in Wirklichkeit schafft es

sich durch die freie Hingabe an das Absolute neu, findet es seinen ewigen
Rhythmus wieder. Alles Endliche wird verzehrt durch ein glühendes
Feuer. Die Widersprüche und Gegensätzlichkeiten, die unser Leben
verdunkeln, werden durch die Größe der Erschütterung aufgehoben.



Das dramatische Werk Paul Claudels 217

Die beiden Formen, in denen die Erschütterung im Drama Claudels
erscheint, sind die Leidenschaft und die Berufung zum Opfer. Die
Tragik entsteht aus der unbezwinglichen Notwendigkeit, mit der sie
sich offenbaren. Den Gegenpol bildet in beiden Fällen das Menschliche.
Im Falle des Opfers beruht es auf dem Recht und Verlangen nach Glück,
Freude und Besitz, im Falle der Leidenschaft auf der Begrenzung, die

unser Körper und die Welt uns auferlegen als Schranke gegen die
Absolutheit der Liebe, der Leidenschaft, der Seele. Claudels Dramen sind
keine Konfliktdramen im geläufigen Sinne. Zwar handelt es sich
sowohl im Echange wie in Partage de Midi, wie im Soulier de Satin um
die Schuld des Ehebruchs. Aber dieser Gegensatz zwischen Gesetz

und Neigung ist nur die erste Stufe, die äußere Hülle eines viel tieferen
Konfliktes : der Disproportion zwischen unendlichem Verlangen, unendlichem

Wollen und begrenztem Vermögen, Verendlichung der Leidenschaft.

*

Die Leidenschaft, die zwischen den Menschen des Claudeischen
Dramas erwacht, ist wie eine Berufung. Man weiß nicht, ist es der
Wille der allumfassenden Harmonie, die Mann und Weib zusammenführt

und nach unsäglichen Qualen in ihnen ihr Abbild schafft, ist es
ein unmenschliches, schuldiges Verlangen, oder einfach der Ruf der
Freude, der Sehnsucht? Zwei Menschen fühlen, glauben, daß sie von
Anbeginn her zueinander geschaffen wurden; sie lesen in ihren Augen
den Ruf der Seele, sie sehen die Flamme des Verlangens, die auflodert
und alles endliche Begehren durch ihre Leidenschaftlichkeit unbegrenzt
werden läßt. Es ist, als ob das Leben sich in zwei Menschen gespalten
hat und nun nach einem langen Weg sich wieder in eins zurückverwandeln

will.
«C'est ainsi, Mesa, que je vois ton âme
Par le moyen de ma propre âme
Même toutes les pensées qu'elle produit,
Et par la pulsation même de ma vie ce mouvement par qui tu existes.» 1)

Mitten in der Gewohnheit täglichen Lebens, in der Unerlöstheit und
Unseligkeit, die aus der qualvollen Verstellung des Innersten, Größten
in uns entstand, ertönt plötzlich der Ruf der Zartheit beglückend, hauchhaft

wie der Duft der Rose - der Rose, « die allein zerbrechlich genug
!st, um die Ewigkeit auszudrücken.'»2) In dem fragenden Blick des

*) Partage de Midi, Paris 1907.

') Cent Phrases pour Eventails, Tokyo 1927.



218 Herbert Dieckmann

anderen fühlen wir plötzlich « diese heilige Bewegung seines Herzens »,

das stumme, unruhige und doch geduldige Verlangen.
Das Tiefste in uns erwacht, ein Wollen, das die Kräfte des Individuums

überschreitet, das naturhaft, welthaft ist und alles sich anverwandelt
wie ein glühender Strom, wié ein Sturzbach von Leidenschaft und
Begehren. Das Ringen um den anderen beginnt, das Fragen und Forschen,
das Erweitern des persönlichen Schicksals zum Drama des Lebens selbst.
Durch eine Welt von Widerständen und Mißverstehen dringen zwei
Menschen, « denen kein Überfluß genügt, wenn sie nicht selbst schöpfen

an der lebendigen Quelle »,x) zum Grunde des Seins vor. Die Leidenschaft,

die sie zusammenführte, hat sich mit der Ursache ihres Lebens
verbunden. Sie lieben in dem anderen nicht sich selbst, sondern den

Unterschied; sie sind einander notwendig, wie zwei Teile, die ein
Ganzes bilden müssen. Ihre Worte werden zum Ausdruck des Innersten,

zum Rhythmus des Lebens. Sie fühlen ihr Dasein nur in dem
Maße, wie sie es dem anderen offenbaren, wie sie die ganze Weite
ihres Inneren gegenwärtig mitteilen.

Das grenzenlose Verlangen, alles hinzugeben, das Wort zu finden,
das uns erschließt, uns ganz, völlig mitteilt, weil es dem Worte ähnelt,
durch das wir aus dem Nichts zum Leben gerufen wurden, der Wunsch,
in dem Antlitz des anderen die Züge der Seele zu schauen, läßt die
Menschen vergessen, daß sie in einer endlichen Welt leben, daß die
Sehnsucht, sei sie auch noch so groß, nicht die Erfüllung zu geben

vermag. Der Zustand der Ergriffenheit, die Spannung der Leidenschaft,
haben an und für sich, ohne jede Beziehung auf Wert und Unwert,
Möglichkeit und Unmöglichkeit, solch seltene Größe, daß für Augenblicke
die konkrete Lage, die individuelle Bestimmung als nichtig erscheinen.
Doch es ist den Seelen nicht gegeben, sich unmittelbar miteinander zu
verbinden. Die Liebe zu dem Ewigen, zu dem reinen Leben und reinen
Sein verlangt ein völliges Konzentrieren auf das Innere, ein langes,
immer wieder von neuem beginnendes Bemühen, Spiegel der Gottheit
zu werden. Diese Läuterung ist nicht eigenes Verdienst, sie ist eine

Gnade, denen geschenkt, zu deren Geist der Geist spricht. Um die
Seelen der anderen lagert der Körper wie eine undurchdringbare Hülle,
die miterlöst werden will. Es genügt nicht, sie zu öffnen, der Seele

Licht und Freiheit zu schenken. Der Körper muß teilnehmen an der
Verwandlung. Auch seine Stimme sprach in dem ersten Rufe von Sehnsucht

und Verlangen. Die Leidenschaft umfaßte alles, wollte alles, und

J) La jeune fille Violaine (Théâtre, Band III), Paris 1911/12.



Das dramatische Werk Paul Claudels 219

wurde dann auf den Körper beschränkt. Die Menschen glaubten, daß

in körperlichem Umfassen ihnen jene unauflösliche Einheit geschenkt
würde, die sie wie die Bestimmung ihres Lebens suchten. Sie setzten
eine endliche Verbindung an Stelle der höheren, die die endliche wie
eine Stufe des Ganzen in sich begreift. Ihr Suchen orientierte sich
falsch.

Wie immer ist der erste Widerstand nur die Ahnung einer tieferen
Schwierigkeit. Die Sehnsucht vermag nicht, den Abgrund zu
überbrücken, der zwischen zwei Menschen klafft, deren Schicksal es ist,
die Antinomie des Lebens bis zum Letzten zu erdulden. Immer wieder

ertönt aus dem Munde der Frau im Drama Claudels das Wort: «Je
suis celle qui est interdite. » *) Das Bewußtsein namenloser Schuld
erwacht.

Die Sünde ist für Claudel kein zufälliges Vergehen, sie ist eine Handlung,

für die der Mensch vollkommen verantwortlich ist. Doch wäre

es irrig, in dem Drama Claudels eine Folge von Vergehen und Buße

zu sehen. Alle konkrete, bestimmt anzugebende Schuld reicht nicht
aus, um dem Leiden eines Menschen tragische Größe zu geben. Die
tragische Schuld übergreift den, der an ihr leidet, sie ist niemals nur
Folge individuellen Vergehens. Wäre die Schuld bestimmt, begrenzt,
so wäre sie auch durch bestimmte Sühne zu büßen. Sie ist es zweifellos

oft, aber nicht immer; und in diesen seltenen Fällen ist sie tragisch.
Allerdings bleibt sie bei Claudel nicht tragisch, da er als gläubiger
Katholik die Sünde als notwendig begreifen kann. « Omnia cooperantur
in bonum, etiam peccata » (St. Augustin); und « abundavit delictum,
superabundavit gratia » (Römerbrief).

Zwei Menschen, die einander versagt sind und doch zueinander-

gehören, werden zusammengeführt und müssen die Lösung dieses

unbegreiflichen Widerspruches finden. Warum diese Qual, warum das

Leid Um des Bekenntnisses der Seele, um einer höheren Einheit willen.
Die innersten Gedanken sollen offenbar werden, der Mensch wird bis
aufs äußerste gespannt, er muß lebendiges Zeugnis werden von Gott
und der Welt. Der Gang der dramatischen Entwicklung stellt das

stufenweise Vergehen des Gesonderten, Begrenzten dar zugunsten eines

stetig wachsenden Verstehens. Die Leidenschaft, « dem Feuer ähnlich,
das den Weihrauch auflöst, um ihn zu verwandeln in diesen heiligen
Duft »,2) die Leidenschaft ist nur ein Mittel, den Willen des Schöpfers

1) Partage de Midi.
') L'Oiseau noir dans le soleil levant, Pans 1929.



220 Herbert Dieckmann

zu vollbringen. «Alles, was begonnen hatte durch das Verlangen,
vollendet sich durch den Klang. »x) Dieser Klang ist es, das Lied der Seele,

das immer reiner, immer vollendeter im Menschen erklingen muß.
Nicht der Tod wird gefordert, auch er ist nur ein Mittel. Zwar glauben
die Menschen, daß der Tod die einzige Möglichkeit ist, zu erreichen,

was im Leben verwehrt ist. Durch das Negieren, das Zerstören des

Körpers sollen die ursprüngliche Freiheit und Unmittelbarkeit wieder

erlangt werden. Ysé sagt:

«Il y a une certaine totalité de moi-même
Que je n'ai pas fournie; il y a une certaine mort
Que je saurais lui donner.» 2)

Und Mesa antwortet in jenem innerlichen Gebet des dritten Aktes

von Partage de Midi :

«Mon crime est grand et mon amour est plus grand, et
Votre mort seule, ô mon Père!

La mort que vous m'accordez, la mort seule est à la

mesure de tous deux!» 3)

Die Erkenntnis des Todes ist nur ein Übergang, notwendig im Ganzen,

weil nur durch Verzicht auf das Endliche die Freiheit, die alles

umfaßt, geschenkt wird. Das Höchstmaß des Leidens offenbart das

Gesetz, das kein Leid mehr ist. Der Wille Gottes wird offenbar. Die Sehnsucht

der Seele, jene Schmetterlingssehnsucht nach dem Licht,
verwandelt sich in Zustimmung. Die unzerstörbare Macht, die alle Grade
des Verlangens und der Leidenschaft durcheilte, wird zur höchsten

Bestätigung. Das erschließende, erlösende Wort ist gesagt, wenn zwei

Menschen in alle Ewigkeit einander zustimmen, im Glauben an die
höchste Einheit sich einander verbinden. Das unendliche Verlangen
findet seine Erfüllung in der geistig-körperlichen Einheit, die zuerst
durch die körperliche Einheit gesucht wurde und nur durch die seelische

gefunden werden kann.
Vor unseren Augen vollzieht sich das Schicksal zweier Menschen,

die alle Schuld ihrer Leidenschaft sühnten, weil sie ihr treu blieben bis

zum Letzten, weil sie sich verzehren ließen durch ihre Glut. Das Drama
stellt die Befreiung der sich in Gott affirm ierenden Seele dar, und in
dieser Darstellung entreißt es uns dem starren Gehäuse gesonderter
Interessen, endlicher, allzu endlicher Gebundenheit. Es verbindet uns

J) L'Oiseau noir dans le soleil levant, Paris 1929.
2) Partage de Midi.
3) Ibid.



Das dramatische Werk Paul Claudels 221

in einer neuen Gemeinschaft. Durch symbolische Handlung wurde die
Einheit des Endlichen und Unendlichen vollzogen.

*

Die Vorbereitung und immer wieder beginnende Verwirklichung
dieser Einheit durch das Opfer stellt L'Annonce faite à Marie dar.
Claudel nennt dieses Werk « mystère » und zeigt an, daß es gefeiert
werden muß, nicht in gewöhnlichem Sinne aufgeführt. L'Annonce faite
à Marie ist die letzte Fassung eines Themas, das Claudel bereits zweimal

in den zwei Fassungen des Dramas La jeune fille Violaine entwickelt
hatte. Ich wähle für diese Untersuchung die Annonce faite à Marie,
weil sie mir die formvollendetste Fassung zu sein scheint.

Während in den Dramen der leidenschaftlichen Erschütterung das

Opfer wesentlich eine Folge der gesamten Problemstellung ist oder ein
Opfer für den geliebten Menschen, so ist in der Annonce faite à Marie
der christliche Opfergedanke Grundzug des ganzen Werkes. Ein junges,
schuldloses Mädchen, Violaine, opfert sich in reiner Liebe zu Gott.
Durch seltsames Schicksal hat sie plötzlich die Berufung vernommen,
und als sie sieht, daß ein Mensch ihr nicht zur Erfüllung dieser
Berufung helfen kann, daß ihre Liebe größer, reiner ist als die Liebe, die
sie einem Manne zu geben vermag, zieht sie sich in die Einsamkeit
zurück und vollendet ihr Leben in stillem, beständigem Opfer. Nicht
mehr durch die grenzenlos offene Hingabe an die verzehrende Glut
wird die Schuld gesühnt. In diesem Werke spricht der Geist wirklich
zum Geist, das Leben Violaines wird vollkommen Symbol, wie alles,
in dem die Einheit von Göttlichem und Menschlichem vollzogen wird.
Wie am Ende des Werkes alle Gestalten in völliger Ruhe einander
verbunden sind, wie sie durch das Opfer Violaines das Geheimnis des

Friedens erfahren, der Schmerz und Freude versöhnt und umfaßt,
wie sie in sich geeint werden und aus dieser Einheit neue Kraft zum
Leben schöpfen, so sind auch wir, die wir das Drama lesen oder
dargestellt sehen, durch das Opfer geläutert, gereinigt, in einer neuen
Gemeinschaft verbunden. Die Annonce faite à Marie stellt in
christlichem Sinne den antiken Opfergedanken dar, der Claudel in seiner
Jugend bei der Lektüre der griechischen Klassiker ergriffen und
erschüttert hatte. Sie ist durch das Ineinandergreifen von Übersinnlichem
und Irdischem, durch die Verbindung von Kultform und außerkirchlichem

Geschehen ein wahrhaft katholisches Werk. Ich kenne kein
anderes Drama, in dem das Religiöse so unmittelbar fühlbar und gegen-



222 Herbert Dieckmann

wärtig ist, in dem der Übergang von Diesseits und Jenseits sich unmerklicher

und gleichsam klangreiner, mühe- und bedingungsloser vollzieht.
Selbst in dem großen Dialog zwischen Jacques Hury und Violaine im
zweiten Akt - diesem Meisterwerk seelischer und sprachlicher Gestaltung

- ist die tiefe Trauer irdischer Entsagung, herben Verzichtes für
uns versöhnt, ausgelöst durch die himmlische Ruhe und Milde
Violaines. Unter hellem Himmel, im Antlitz einer mächtigen, reifen Sonne
eröffnen sich uns zwei Seelen in Klarheit bis zu der letzten Fiber ihres
Seins. Wie hier durch die marienzarte Feinheit und Mütterlichkeit
Violaines langsam, fast unsichtbar der Übergang vom Körperlichen
zum Seelischen, vom Zeitlichen zum Ewigen sich vollzieht, ist faßlich

nur dem gläubigen Herzen, der in Andacht vertrauenden Seele.

*

L'Otage ist das zweite Werk, dessen Hauptthema der Opfergedanke
ist. Für Violaine war das Opfer eine Berufung. Alles Leid, das aus der

Notwendigkeit des Verzichtes entspringt, wurde dargestellt in den

Vertretern des natürlichen Menschtums. Das Opfer im Otage ist
bedingt und wird nur in wenigen Augenblicken zum reinen Opfer, zum
Opfer ad maiorem Dei gloriam. Es hat einen bestimmten Sinn, es ist
Opfer für den Papst und zuletzt Opfer für den unwürdigen Mann, dem
Sygne, die Heldin des Dramas, wider ihren Willen verbunden wird.
In ihr selbst ringen Forderung des Opfers und menschliches Verlangen
miteinander. Die Ebene des Dramas ist nicht mehr geweiht durch ständige

transzendente Bezogenheit. Der Eingriff religiöser, durch den
Priester vermittelter Forderung wird schonungslos, ohne schützende

Atmosphäre auf der Ebene natürlichster Wirklichkeit dargestellt. Die
Heilswahrheit bricht herein und findet nur in seltenen Augenblicken
völlige Bereitschaft. Es ist, wie Claudel selbst sagt, ein Drama, das

schwache menschliche Kreaturen im Ringen mit der Gnade darstellt.
Sygnes Kraft reicht nicht aus, um ganz Darbringung des Opfers zu
werden. Die Notwendigkeit wird nicht in Freiheit verwandelt, Sygne
geht an ihr zugrunde. Der Zuschauer wohnt mehr einem schmerzlichen
Kampfe als einer Feier bei, er wird erschüttert, ohne versöhnt zu
werden.

L'Otage wäre eine wirkliche Tragödie, wenn nicht einige Konstruk-
tionsmängel im Aufbau das Schwergewicht hinderten, eine bestimmte
Lage einzunehmen. Das Werk ist sicherlich reich an Schönheiten, aber

es hat sich gleichsam seine eigene Größe nicht völlig zu eigen gemacht.



Das dramatische Werk Paul Claudels 223

Die Notwendigkeit des Opfers wird nicht ganz glaubhaft, und wiederum
fehlt ihm das Sinnlos-Sinnvolle, das Unbegreiflich-Erhabene des Opfers
der Violaine. Es ist ähnlich dem Opfer, das Dona Prouhèze im Soulier
de Satin bringt. Der Wille zum Erschließen, zum Auflösen der
konkreten Formen, zur Läuterung und Lösung durch das Leid ist so stark,
daß er, so wenig es auch sei, in Augenblicken Selbstzweck wird. Die
Gestalten des Dramas entgehen nicht ganz dem Schicksal, zu Tode
gehetzt zu werden. Doch diese Gefahren sind nicht vorherrschend, sie

scheinen nur durch und dienen uns hier, um den Kontrast zu dem

freien, unbedingten Opfer zu kennzeichnen.

*

Da der Opfergedanke das dominierende Thema von Otage und
Annonce faite à Marie ist, habe ich, entgegen meiner Absicht, allgemein

von der inneren Problematik des Claudeischen Dramas zu sprechen,
diese beiden Werke im einzelnen untersucht. Der Kenner Claudels
wird im Anschluß an die Analyse des Opfergedankens die Erwähnung
des Père humilié verlangen und des Repos du Septième Jour. In beiden
Werken handelt es sich ebenfalls um ein Opfer ; doch der Opfergedanke
ist nicht zentral. Dasselbe Thema ist mit anderen verbunden
abgewandelt, und es bedarf, vor allem im Falle des Père humilié, einer
ins einzelne gehenden Untersuchung, um die Differenzen und
Eigentümlichkeiten nachzuweisen. Wie erwähnt, kann diese Untersuchung
hier nicht gegeben werden. Es kam mir darauf an, die Dialektik des

dramatischen Schaffens Claudels anzudeuten. Man wird in allen Dramen
die erwähnten Themen wiederfinden. Was sich nicht auf sie bezieht,

gehört mehr zu den Fragen der Weltanschauung Claudels als zu den

eigentlichen Lebensproblemen, d. h. zu den Problemen, die notwendig
gelebt werden müssen, die nicht unmittelbar Gegenstand des Denkens

werden können.
(Schluß folgt.)


	Das dramatische Werk Paul Claudels

