Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 1

Artikel: Franz Overbeck

Autor: Bernoulli, Carl Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-853331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-853331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

53

Franz Overbeck
von Carl Albrecht Bernoulli

Beginnen wir mit der Erinnerung, daf3 bedeutende Deutsche um die
vorletzte Jahrhundertwende Entwicklungsjahre in der Schweiz ver-
brachten — als Hauslehrer: Schelling, Hegel, Fries, Holderlin. In Ziirich
sodann um die Mitte des vorigen Jahrhunderts der deutsche Kreis um
Wagner, Semper und den Auch-Einer-Vischer. Basel hat sich schon im
sechzehnten Jahrhundert auf ein Gastrecht fiir theologische Einspinner
spezialisiert, und 1m neunzehnten hat es diese Vorliebe drei hervor-
ragenden Mitgliedern seiner altesten Fakultit zugute kommen lassen.
Vor hundert Jahren wurde der in Berlin wegen liberaler Sympathien
seines Lehramtes entsetzte Wilhelm Martin Leberecht DeWette vom
Biirgermeister Wieland vor dem Stadttor in einer Kalesche abgeholt -
kein unbedingt tiefer, aber ein universal verspannter Geist, der die ge-
samte moderne Bibelwissenschaft als Erster ungeteilt in sich verarbeitete.
Das Alte Testament fand dann am Ausgang des Jahrhunderts in Bern-
hard Duhm, der vor zwel Jahren erst starb, einen genialen Begriinder
der allgemeinen Religionsgeschichte, wihrend ein halbes Menschen-
alter friiher, fast gleichzeitig mit Nietzsche berufen, Franz Overbeck
das Gebiet des Neuen Testamentes und der daran sich anschlieBenden
alten und mittelalterlichen Kirche zum Gegenstande einer radikalen
Geschichtskritik wihlte. Er hat mit unverhohlener Dankbarkeit das
Basler Lehramt als Schutzdach fiir seine geistige Unterkunft empfunden
und mit 1thm weder Schule gemacht noch ein einheitlich abgeklartes An-
denken hinterlassen. Nun, volle fiinfundzwanzig Jahre nach seinem
Tode, ersteht ithm ein Biograph. Nicht nur ist dieses Vierteljahrhundert,
das sein &ffentliches Gedéchtnis damit iiberstanden hat, ein ganz be-
sonders reinmaschiges Sieb, weil es wahrlich nicht viel vorkriegszeit-
liche Geistigkeit mehr gelten lafit. Auch zwingt ein so besonders wohl-
geratenes, wirklich gutes Buch,?) wie es der Ziircher Lizentiat und
Pfarrer einer appenzellischen Dorfgemeinde, Walter Nigg, iiber Over-
beck verfafite, zum Schluf}, dafl nur aus einem besonders wertvollen
Menschenleben eine so lehrreiche und fesselnde Darstellung heraus-
geholt werden konnte.

1) Walter Nigg, Franz QOverbeck, Versuch einer Wiirdigung. Miinchen, C. H. Beck
Verlag, 1931.




54 Carl Albrecht Bernoulli

Overbeck ist lingst weiteren Kreisen bekannt geworden; denn er
war 1n der Lage, ein Iestament zu hinterlassen,- in welchem er der
Schwester Nietzsches und dem von ihr begrﬁndeten und verwalteten
Nietzschearchiv entgegentrat, weil er unabhingig von diesem Unter-
nehmen seine eigenen Erinnerungen an Nietzsche und namentlich die
von diesem erhaltenen zahlreichen Briefe der Offentlichkeit bekannt
gegeben wissen wollte. Infolge dieser Verfiigung ist seit seinem Tode
ofter im Zusammenhang mit diesem seinem Freunde auch von seiner
Personlichkeit die Rede gewesen. Das war erst kiirzlich noch der Fall
in dem weithin beachteten Buche von E. Fr. Podach iiber Nietzsches
Zusammenbruch. Aber mit seiner Treue zu dem bedeutendsten philoso-
phischen Geiste Europas seit zwei Menschenaltern stand er sich selbst
einigermaflen im Lichte — schon vor sich selbst, in seiner eigenen
Beurteilung und dann erst recht vor der Nachwelt, die den von ihm
ausgehenden eigenen Schein nur fiir den Abglanz vom Lichte des
Grofleren hielt, weil er ebenso dicht in dessen Nihe erblickt werde.
Das Lebensbild, das ihm nach so langer Zeit mit so groflem Geschick
gewidmet wird, gesteht sich nicht zuletzt die Absicht ein, Overbeck
von seinem bisherigen Trabantendasein zu befreien. Es kann denn auch
fortan langer kein Zweifel mehr dariiber walten, daf} er ein Recht besaB,
in die eigene Achse gestellt zu werden. Die Nachbarschaft zu Nietzsche
wird dadurch nicht abgeschwicht; sie erlangt jetzt durch die erfolgte
Loslésung die volle Kraft, auf beide Geister die plastische Linie eines
scharfen Schlagschattens zu werfen. Neben Nietzsche betrachtet, unter-
scheidet sich Overbeck von diesem viel wesentlicher durch die Selb-
stindigkeit seiner Anlagen und Krifte, als dafl er seinem Bannkreis
wegen der gleichen Geistesrichtung und wegen der dadurch begriinde-
ten nicht unerheblichen Weggenossenschaft restlos verfallen wire.
Wenn man aber kurzerhand behaupten will, dafl Overbeck jedenfalls
kleiner war als sein Freund, so eriibrigt sich dagegen ein Widerspruch,
weil fiir uns nicht das Format seiner Gestalt, sondern nur ihr zu sich
selber zuriickkehrender Umnfl und die Bewegung auf den eigenen
Fiilen in Frage steht.

Die inneren Voraussetzungen zum radikalen Kritiker der Religion
Europas waren bei Overbeck von denen Nietzsches so verschieden wie
nur moglich. Nietzsche hat in seiner Entwicklung am Christentum,
das er bekimpfte und als lebensfeindlich vernichten wollte, namenlos
gelitten. Das «Theologenblut», das ihm aus zahllosen sichsischen Pfarr-
hiusern in den Adern floBl, hat er aus eigenster Erfahrung als das



Franz Overbeck 55

schlimmste Hindernis bei einem Philosophen erkannt, der sich zum
Freien Geiste durchringen miisse. Aber eben dieses Christentum als
Hemmung der menschlichen Entfaltung — die hyperasketische Dampfung
des natiirlichen Trieblebens, wie er das nachher nannte, — hat Over-
beck am eigenen Leibe niemals erfahren. Das war ein Vorzug, aber es
war auch eine Liicke. Um sie auszufiillen, ist er Theologe geworden.
Diese Wahl seines Studiums war gar nicht so sehr ein « Mifiverstind-
nis », wie er sich das hinterher selber vorredete, sondern es war ein
natiirlicher Erginzungstrieb seines Wesens in seiner halbwiichsigen
Zeit — und iibrigens ein haufiger Beweggrund dafiir, warum feinere
Knabenseelen im neunzehnten Jahrhundert dieses Studium ergriffen
haben, um sich nachher vor oder auch gar nach abgelegtem Kandidaten-
examen ihrem eigentlichen Lebensberufe erst zuzuwenden. Die Bei-
spiele dafiir sind zahllos; so manche der im vorigen Jahrhundert wichtig
gewordenen deutschen Geister, von denen man heute in der Geistes-
wissenschaft noch weif}, sind irgendwie aus einer Loslésung von der
Theologie hervorgegangen. Bei Overbeck lagen die Dinge freilich be-
sonders seltsam, aber wie mir scheint deswegen nicht weniger einfach
und selbstverstindlich. Er entstammte einer deutschen Kaufmanns-
familie des Goethezeitalters, die aber in den drei groflen Feindesreichen
England, Frankreich und Rufiland ihr Dasein gefristet hatte, ehe sie
das Land der Viter wieder aufsuchen konnte. Overbeck lernte erst mit
zwolf Jahren deutsch; auch war seine Pariser Mutter, an der er sehr
hing und deren differenzierte Lebensfeinheit auf ihn iibergegangen sein
mag, katholisch. Der Besuch eines deutschen Gymnasiums von erstem
Range, wie es die Kreuzschule in Dresden war, weckte in ithm die
Fragen, unter deren Leitung er ins Leben treten wollte. Und da war
diejenige nach dem Christentum begreiflicherweise die vorderste; denn
von 1thm sah er sich jetzt in seiner spiteren Knabenzeit rings umgeben,
ohne aus dem Vaterhaus eine greifbare Erfahrung davon mitzubringen
wie wohl die grofle Mehrzahl seiner Mitschiiler. Ein giinstiges Vorurteil
hat ihn unbewufit zur Theologie hingezogen, namlich der populire
Nimbus vollendeter Menschlichkeit, den die Aufklirung dem Christen-
tum noch lief}, als sie thm seinen Anspruch auf die iiberirdische Her-
kunft absprach. Der kluge und bescheidene Jiingling konnte wirklich
des Glaubens sein, er méchte einmal als Pfarrer seinem giitigen und
menschenfreundlichen Sinne, den er in sich verspiirte, am ehesten in
einer amtlichen Anstellung geniigen; da ithm die zugreifende, auch
technisch geschickte Hand, deren der Mediziner bedarf, nicht zur Ver-



56 Carl Albrecht Bernoulli

fiigung stand, fiel der Arztberuf nicht gleichwertig ins Gewicht. Die
Wurzeln des spiteren inneren Konflikts sind also nicht in der Berufs-
wahl an sich zu sehen, die keineswegs gedankenlos, sondern aus einem
natiirlichen Instinkt heraus getroffen wurde. Es lag Vernunft und
Folgerichtigkeit in dem Entschlufl des Mulus, sich bei den Theologen
immatrikulieren zu lassen — er kannte das Christentum nicht, wollte es
kennen lernen, da es ithm etwas Wichtiges und Liebenswiirdiges, zugleich
Ritselhaftes zu sein schien — und so begab er sich an die offizielle Quelle,
um den erwiinschten Aufschlufl zu erhalten etwa im Geiste Herders.

In diesem Vorhaben wurzelte allerdings der spitere Konflikt eben
doch — nur trugen die individuellen Umstinde des jungen Theologen
dazu nichts bei; die Griinde des in thm 1m Laufe der Entwicklung
ausbrechenden Zwiespalts hingen an der Zeitwende, die mit dem Jahre
1850 etwa bezeichnet ist. Da spaltete sich das Christentum endgiiltig
in einen Erweckungs- und in einen Vernunftglauben, und iiber dieser
Spaltung politisierte es sich zugleich ebenso endgiiltig. Als Overbeck
in Basel den dortigen Pietismus kennen lernte, sah er etwas als lebendige
politische Wirklichkeit vor sich, was er gerade in dieser Eigenschaft
nicht fiir méglich gehalten hatte — niamlich eine religiose Gegenwarts-
kraft im Zusammenhang mit einer ernstzunehmenden, hochstehenden
Stadtkultur. Seine Scheu, hier nicht kritisch einzugreifen, weil er da
von etwas iiberrascht wurde, das er vielleicht geteilt hitte, wenn er von
Geburt dazugehorte, — hatte wirklich gar nichts gemein mit dem
schwelenden Abscheu vor dem Christentum, wie er aus innersten Er-
fahrungsnéten damals in seinem Hausgenossen Nietzsche zu giren be-
gann. Der eine kannte von Hause aus tatsidchlich nicht, was der andere
von ebendaher nur allzusehr und im Ubermal kannte. Und wenn
Nietzsche gerade als der dionysische Antichrist, zu dem er sich am
Ende seines Schaffens berufen fiihlte, dasteht wie der erwiirgte Laokoon,
der sich der tédlichen Schlangen nicht zu erwehren vermag, — ein Ver-
gleich, den Rohde brauchte, als er den Wahnsinnigen sah! — so erman-
gelte Overbeck eines auch nur annihernden Vergleichspunktes mit dem
Freunde in dieser Hinsicht ginzlich — er hatte nichts abzuschiitteln,
weil er ja das Christentum als quédlendes Problem gar nicht in sein
Leben mitbekommen hat. Héchstens daf} er eines nicht véllig in Ord-
nung fand, ohne nihere Kenntnis des Christentums in seiner Jugend
geblieben zu sein. Um mit thm Bekanntschaft zu machen, war er Theo-
loge geworden in dem dunkeln Gefiihl, das, was er nicht kenne, miisse
thn wahrscheinlich etwas angehen. Denn dazu habe es offensichtlich



Franz Overbeck ’ 57

in der Welt zu viel zu bedeuten, als daf} ein homo bonae voluntatis vom
Evangelium, das einst der Weihnachtsengel den Hirten auf dem Felde
sang, nichts Niheres wissen sollte.

Diese Bekanntschaft mit dem Christentum er]angte dann Overbeck
griindlich durch sein Studium der Theologie. Er hat selber — weil ja
doch Selbsterkenntnis die schwierigste aller Erkenntnisformen ist! -
nie im vollen Ausmafle zu ermessen vermocht, wie einzigartig er von
vorneherein als Theologe in seiner Zeit dastand — weil er die seelische
Spannung vom christlichen Gefiihl der Siinde und Gnade oder sonst
eine eigentlich religiose Gewissensnot gar nicht als Antrieb zur Erfor-
schung der Schrift besafl und dafiir eben diese Erforschung vornahm
mit einem ungewdhnlich, ja beispiellos vorhandenen Kraftbesitz von
gelehrter Begabung und Gewissenhaftigkeit. So gesehen, hat er seinen
Beruf gerade eben nicht verfehlt! Er pflickte die reife Frucht der
Tiibinger Bibelkritik mit reiner Jiinglingshand als der véllig unbefan-
gene wissenschaftliche Geist, der nun das, was als erworbenes geistiges
Eigentum vor ihm lag, ruhig betrachten und dann davon aussagen
konnte: mit dem Christentum hat es also die und die urspriingliche
Bewandtnis! Nicht anders darf seine aufsehenerregende Geschwister-
veroffentlichung zu Nietzsches erster Unzeitgemdfer Betrachtung ver-
standen werden, betitelt: Uber die Christlichkeit unserer heutigen T heo-
logie. Er gab ihr den Untertitel «Eine Streit- und Friedensschrft »
und hérte nicht auf zu beteuern, dafl mehr als die eigene Abklirung
und Sicherstellung fiir 1thn nicht in Frage gestanden habe. Der ganz ein-
fache, selbstverstindliche Gedanke, der darin entwickelt war, befafite sich
mit der politischen Aktualitit des christlichen Glaubens, wihrend man
es doch im Christentum mit einem unverkennbar historisch abgegrenz-
ten Gebilde zu tun habe, dessen unmittelbare Anwendung auf die Bediirf-
nisse der Gegenwart dazu fithren miisse, es zu entstellen und zu falschen.

Aufler der unerbittlichen Bestimmtheit dieser These selbst wies
Overbecks Verhalten wihrend seiner siebenundzwanzig Basler Amts-
jahre keinerle1 aggressive Gesinnung gegen seine Fakultitsgenossen im
gesamten deutschen Protestantismus auf. Ja die merkwiirdigen Kompro-
mifivorschlige, mit denen er seine Klarstellung damals abschlof}, sind
nur als ein Ausdruck seiner Versohnlichkeit aufzufassen — er wollte
nicht von einer persénlichen Auffassung her sich anmaflen, die Folgen,
die er aus dem Stand der Dinge fiir sich selber zog, (gerade weil
bei thm eine solche Ausnahme vorlag), den typischen und durch-
schnittlichen Teilnehmern am theologischen Studium aufzuzwingen in



58 Carl Albrecht Bernoulli

einer rein doktriniren Folgerung. Er ist iibrigens auf jene fiir anstofig
geltenden Sitze spiter nie mehr zuriickgekommen und hat, weit mehr
als er es wufite und wahr haben wollte, seine zahlreichen Zuhérer
wirklich geférdert namentlich mit seinem kirchengeschichtlichen Unter-
richt. Es geschah dieses Nahebringen der mit soviel kritischer Scharfe
erfallten Geschichtsferne der altkirchlichen Angelegenheiten vielmehr
mit soviel Warme und so grofiem piadagogischem Geschick, daf} er als
ein erfolgreicher, hochgeschitzter Lehrer in vielen schweizer Pfarr-
hausern galt. Und so stellt sich denn die Frage, ob er sich nicht tauschte
mit seiner Meinung, nicht innerlich ganz bei der Sache gewesen zu
sein und « nicht gelehrt zu haben, was er glaubte ». Geschah ithm also
wirklich das Unrecht, iiber das er sich nicht beruhigen wollte, wenn er
als Schopfer einer kritischen Theologie angesprochen wurde? «Ich
bin mifiverstanden!» rief er hinderingend aus und wollte niemals der
Mitarbeiter an dieser Bibelkritik, sondern von Anfang an ihr vernichten-
der Widerpart gewesen sein — also der untheologische Kritiker der
theologischen Kritik. Er ist das zweifellos auf sein Ende hin geworden,
aber erst nach seinem Riicktritt von der Professur. Es befiel ithn damals
eine gewisse Nervositit iiber mein sehr bewufltes und wie ich noch
heute glaube richtiges Vorgehen, daf} ich ithn mit Wellhausen und Duhm
und allerdings auch mit Lagarde zu den Protektoren einer wissen-
schaftlichen Methode in der Theologie aufrief. Biographisch ist seine
offentliche Einsprache, die ich iibrigens hatte erwarten miissen, nicht
begriindet, und ich erinnere mich auch genau, dafl unter Overbecks
Dach als Hauptvorzug seines Ruhestandes erhofft wurde, «die Theo-
logen wiirden jetzt von threm Manne noch viel mehr haben als bis-
her.» Auch Overbeck selbst war ohne nihere Ahnung, wohin ihn seine
Absicht, nun schnftlich auszusprechen, was er vom Lehrpult herab fiir
sich hatte behalten miissen, fithren werde. Er trennte sich nicht von
der Fakultitstheologie mit dem Vorsatz, sie totzuschlagen. Dafiir war
er eben trotz jener verwahrenden Selbstschutzschrift iiber die « Christ-
lichkeit » — wenn auch mehr oder weniger gegen seinen Willen — der
Vertreter einer kritischen Theologie als akademischer Lehrer wirklich
gewesen. Es ist ein erfreulicher Vorzug der Niggschen Untersuchung,
diese Nebenstrémung bet Overbeck mit aller Bestimmtheit als unbedingt
zurechtbestehend nachgewiesen zu haben. Aber es mufite eine blofle
Episode daraus werden, sobald seine Jahre ausreichten, um unabhingig
von einem Lehramt das Fazit seines Lebens zu ziehen. Auch konnte
nicht an einen schulmifligen Ausbau seines theologischen Links-



Franz Overbeck 59

radikalismus wihrend der Lehrzeit gedacht werden, weil dann die
kirchliche Parteipolitik, die in ihrem rechten und linken Fliigel unter
seinen Fakultitskollegen sehr stramm und militant vertreten war, 1hn
sofort gemafiregelt hitte. So blieb er dank seiner offensichtlichen Lehr-
erfolge geachtet und brauchte sich nicht dulden zu lassen. Aber was
rein nur den bibelkritischen Unglauben betraf, so gingen ja kirchliche
Reformprofessoren, der Berner Steck und die Hollinder, sehr viel
weiter als Overbeck, obwohl ihn positive Zuhérer einmal scherzend
« Pseudofranz » nannten wegen seiner Beschrinkung der Echtheit auf
die vier paulinischen Hauptbriefe. Auch war er ein rabiater Gegner
aller neutestamentlichen Quellenscheidung und wurde somit gelegent-
lich sogar stillschweigender Beistand einer konservativen Auffassung.
Er stellte wirklich schon als Lehrer eine vollkommen unabhingige
Forscherindividualitit dar und wurde deshalb von klugen Vertretern
der andern Fakultiten als allgemein akademisches Vorbild verehrt;
daher stammt auch das geistreiche Paradoxon, Overbeck stehe so weit
links, daB} er bereits in einem andern Sinne wieder rechts stehe. Damit
war eine Einschitzung vorweggenommen, die ihm heute recht zugute
kommt, wo man ja jetzt dem Kreislauf der Erkenntnis vor ihrer bis-
herigen offiziellen Geradlinigkeit wieder den Vorzug einzurdumen be-
ginnt.

Als grofler Vertreter der theologischen Kritik stand denn auch Over-
beck schon in den achtziger Jahren vollendsda, nicht so sehr als Dozent,
sondern als theologischer Fachschriftsteller, obschon er eigentliche
Biicher damals nicht mehr schrieb und im ganzen vorher eigentlich
nur drei Binde auf den Markt brachte. Hier ist vor allem seines Ver-
hiltnisses zu Adolf Harnack zu gedenken, das damals noch auf dem
Boden kollegialer Hochschitzung verlief. Ehe Harnack von Bismarck
nach Berlin in seine spiatere Weltstellung berufen wurde, reiste er in
den Ferien von seinen vorhergehenden Wohnorten Gieflen und Mar-
burg so oft er konnte nach Italien, wichtigen Handschriften nach, und
richtete sich bei der Durchfahrt stets zu einem Basler Besuch bei Over-
beck ein. Begleitet war dieser Austausch von einem regen Briefwechsel,
dessen Hauptteil freilich von Overbeck bestritten wurde, wihrend 1thm
Harnack seine zahlreichen Abhandlungen und vor allem eben seine
Dogmengeschichte zusandte, damit ithm der iltere Meister seine Mei-
nung dazu nicht vorenthalte. Harnack hat zwanzig Jahre spiter eine
Auffassung von Overbeck als Kirchenhistoriker versffentlicht, die das
gerade Gegenteil seiner fritheren Ansicht darstellt. Er erklirte 1hn einst



60 Carl Albrecht Bernoulli

fiir den Bedeutendsten seines Faches und hat sich nachweisbar durch
die Gespriche mit thm und dessen dazwischenliegende schriftliche
Beurteilungen des gemeinsamen Arbeitsgebietes auflerordentlich férdern
lassen. Daraus leitete Overbeck das Recht ab, kein Blatt vor den Mund
zu nehmen, wo er es fiir noétig und die Zeit dazu fiir gekommen hielt.
So warf er Harnack eines Tages in einem Basler Universititsprogramm
vor, er arbeite nicht mehr methodisch und schreibe zu zerflossen -
in der Annahme, sein jiingerer Kollege, dessen Leistungen er mit solcher
stetigen Teilnahme begleitet habe, diirfe sich zum Wohl der gemein-
samen Wissenschaft nun auch einmal etwas von ihm sagen lassen.
Der Zwiespalt zwischen den beiden Geistern lag aber betrichtlich
tiefer als nur in der Meinungsverschiedenheit iiber fachminnische
Streitfragen. Man geht kaum fehl, wenn man hier auf einer andern
Ebene die grundsitzliche Trennung zwischen Nietzsche und Richard
Wagner sich wiederholen sieht. Die offizielle Gefolgschaft der Theo-
logen spricht von Overbecks Haf} auf Harnack, weil er als alter, um eine
Karriere getduschter Mann verbittert gewesen sei. Aber damit wird
Overbeck unterschitzt, ja geradezu verleumdet — erbittert, nicht ver-
bittert war er; in thm brach die grofie grundsitzliche Leidenschaft
seiner Erkenntnis auf, die er am Ende seines Lebens in die Scheune
brachte. Ich habe im Jahre 1900, zur Zeit von Nietzsches Tod, Overbeck
nahegelegt, die Streitschrift gegen Harnack noch bei Lebzeiten selber
herauszugeben, da damals sein Gesundheitszustand es noch zugelassen
hitte. Es wurde aber geltend gemacht, Harnack miisse seine Bahn eben-
falls erst zu Ende gehen — das posthume Erscheinen sei das richtige.
So haben wir dann zwanzig Jahre spiter erst aus den einzelnen Harnack-
Zetteln das beriichtigte « Lexikon » zusammengestellt.

Das nachgelassene Werk, dem wir den Titel Christentum und Kultur
iiberschrieben, ist ein Ergebnis der Uberraschungen, die nach seiner
Amtsenthebung auf Overbeck wartete, sobald er sich einmal nun in
dem von 1thm als feindlich betrachteten Lager durch griindliche Lektiire
des siamtlichen theologischen Schrifttums, des dogmatischen nicht min-
der als des historischen, umzusehen Gelegenheit fand. Von da ab hief}
fiir ihn der Feind nicht Christentum, dem er nur fremd, nicht feind war,
wohl aber Moderne Theologie. Sein Angriff auf sie sammelt alle seine
kritischen Krifte, die seit Jahrzehnten in thm schlummerten und durch
allmihliche Schulung in der Facharbeit nun erstarkt waren. Durch die
sehr griindliche und gewissenhaft nachfiihlende Untersuchung von
Nigg ist jetzt die ganz einzigartige und nicht mehr auszuwischende



Franz Overbeck 61

Bedeutung dieser Kritik an der Theologie in das helle Licht eines
sachlichen Gegenwartsurteils geriickt worden. Wenn Overbeck selbst
gelegentlich duflerte, seine Zeit werde kommen, obwohl er sie auch nicht
mehr erlebe, so diirfte jetzt das auf die von der neuen Generation ithm
gewidmete Monographie aus der Feder dieses jungen schweizer Pfarrers
mit einem Schlag zutreffen.

Ich selbst kann in diesem radikalen Ertrag von Overbecks unver-
gleichlicher Geisteskraft auch jetzt nur immer wieder das erblicken,
was ich einst gegen seinen Protest als einen Beitrag zur « wissenschaft-
lichen Methode in der Theologie » bezeichnete, wobei ich gleichzeitig
unter dem entsprechenden Protest der von thm angefochtenen Schul-
theologen eine «kirchliche Methode » unterschied. Zu einer solchen,
ziemlich woértlich genau so wie ich sie prophezeit hatte, ist es ja denn
auch gekommen, — nur konnte mir nicht trdumen, daf es junge Basler
Mitbiirger, die spiteren zehn Jahre lang im Aargau benachbarten Land-
pfarrer Karl Barth und Eduard Thurneysen sein wiirden, die den durch
die moderne Theologie zerfaserten protestantischen Geist durch eine
« dialektische » Methode zu einer neuen kirchlichen Haltung im refor-
matorischen Geiste zuriickzurufen versuchten. Sie beide waren auch
die ersten Leser von Christentum und Kultur, die mir eine unerwartete
Huldigung aus den Kreisen der Kirche fiir Overbeck kundgaben. Das
dabei unvermeidlich mituntergelaufene Mif3verstindnis hat im in-
zwischen verflossenen Jahrzehnt seine Abklirung erfahren. Sie nannten
Overbeck einen wahrhaft frommen Mann. Nun gibt es allerdings jen-
seits aller Glaubensgrenzen einen Grad erlebter Leidenstiefe, die mit
dem Worte Frommigkeit zum Ausdruck gelangt. Aber mit dem reli-
giosen Mafistab wird man Overbeck nicht gerecht. Sonst hitte er sich
thm nicht selbst immer wieder durch die Beteuerung, kein Christ zu
sein, entzogen. Was war er dann aber iiber den Historiker hinaus noch?
Soll man 1hn einen intuitiven Philosophen oder einen Religionspsycho-
logen nennen, weil er doch ein von ihm urkundlich ergriindetes und
beherrschtes Stiick Vergangenheit, das als Geschichte des Urchristen-
tums und der Kirche von religiéser Beschaffenheit war, beurteilte und
verurteilte? Hier scheinen uns die gelehrten Rubriken zu versagen.
Was er nach dem Dahinfall seines Daseins zuriicklieB, steht und fallt
mit dem Wert seiner Individualitit. Der Uberrest, da er die Kraft in
sich trigt, die zeitliche Ubermacht des Widerspruchs siegreich zu iiber-
stehen, ist einzig ein Sieg wissenschaftlicher Wahrhaftigkeit. Overbeck
errichtete nicht dauernde Werke, da er nur iiber die Macht der Wahr-



62 Carl Albrecht Bernoulli

heit verfiigte, nicht iiber die Macht der Kunst. Aber seine einzelne
Gestalt steht da als scharfaugige Wache, Gewehr bei Fuf3, und befiehlt:
Nein, hier wo man friither noch glaubte durchgehn zu kénnen, geht es
kiinftig nicht mehr durch!

Es kommt also bei der Frage nach einer Overbeck noch weiterhin
zukommenden Bedeutung auf zweierlei an : einmal ob seine Erkenntnisse
in sich selbst kriftig genug sind, von andern iibernommen zu werden,
um als religionswissenschaftliche Forderungen in Kraft zu bleiben.
Sodann — und das wird den Ausschlag geben — inwiefern und auf wie
lange Religion iiberhaupt noch als eine 6ffentliche Angelegenheit von
irgendwelcher Zukunft anzusehen ist! Er selbst liefl das offen; er ge-
stand sogar, die Zeit scheine ithm jetzt dazu angetan, einem groflen
Papste zum bildnerischen Tépfertone zu dienen. Aber fast mehr noch
neigte er der Meinung zu, man tue besser daran, an alles das gar nicht
mehr zu riihren, sondern eben das Christentum still einschlafen zu
lassen. Der heute aufs neue erstarkte kirchliche Konfessionalismus
macht freilich nicht die mindeste Miene, eine solche Vermutung, die
fiir den Freund Nietzsches sogar eine Hoflnung war, zu bewahrheiten.
Das menschliche Bediirfnis nach Religion scheint noch iiber unver-
brauchte Krifte zu verfiigen, da es, auffallender als schon lange, wieder
kampfbereit ist und sogar zum Kampfe herausfordert. Da nun nicht
zu verkennen ist, daf} unsere Zeit unter dem Zeichen einer wieder-
auflebenden Beriicksichtigung der Religion steht, mag dabei auch der
Haf3 gegen sie die Liebe zu ihr iiberbieten, so wird der Blick nach Franz
Overbeck unentbehrlich. Denn nur bei ithm findet jene menschliche
Einrichtung, die den Anspruch erhebt und auch weithin das Ver-
trauen geniefit, innerhalb unserer Kultur die zustindige Erkundigungs-
stelle fiir Religionsangelegenheiten zu sein, einen menschlichen Einzel-
geist als 1thren unerschrockenen und mit den nétigen Kenntnissen wohl-
ausgestatteten Kritiker vor. Die Tatsache, dafl Overbeck sich als eine
rein auf sich selber stehende wissenschaftliche Individualitit einem
tausendjihrigen geistigen Gesamtgebilde, wie es die christliche Theo-
logie ist, zum unbestechlichen Richter aufwirft, ermachtigt jeden von
uns, nicht getduscht zu werden, wenn er sich seinem Mute nahert
oder sich von seiner angeblichen Anmaflung abwendet. Und mit dieser
Geltung, mit der er seinen Tod iiberlebt, hat Overbeck erreicht, was
er mit seiner unermiidlichen und geistesstarken Lebensarbeit erstrebte -
eine klare Lage.



	Franz Overbeck

