Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 1

Artikel: John Dewey und die amerikanische Erziehung
Autor: Bbdschenstein, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-853326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-853326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

John Dewey und die amerikanische Erziehung

von Hermann Béschenstein

I

Der Pragmatismus?'), die Bewegung, aus der Dewey hervorgegangen
ist, kann nicht als ein blof8 theoretischer Witterungsumschlag be-
handelt werden, den aufler dem philosophischen Barometer niemand
zu spiiren imstande ist. Auch wenn sie nicht das grofle Wetter sein
sollte, von dem die Anhénger behaupten, daf} es die fremden Einfliisse
und Spannungen zerteilt und Amerika zu sich selbst gebracht habe,
der Durchbruch eines eigenwilligen Lebensgefiihls bleibt unverkenn-
bar. Peirce und William James, die ersten Wortfiihrer, sprachen aus
dem Pfingstgeist einer neuen Gesinnung heraus; sie suchten den starken,
hoffnungsfrohen, gestaltungsfreudigen, an keine uniiberwindlichen
Schwierigkeiten glaubenden Mut des Pioniertums zur Lebens- und
Weltanschauung zu erweitern. Darin beruht das selten Giinstige der
historischen Lage: erlebniskriftiger, aus der Erde springender, volkisch
geschaffener Stimmungsgehalt erfaflt ein paar Minner, die gewohnt
sind, philosophisch zu denken, und denen das ganze Riistzeug der
europiischen Geister zur Verfiigung steht. Gewaltiger Lebenstrieb
wird dadurch nicht engpersénlicher, sektiererischer Rechtfertigung
iiberlassen, sondern in den tragenden Formen reifer Kulturen auf die
Verinderungen gepriift, die er an ihnen vielleicht vorzunehmen die
Macht hat.

Unabhingig voneinander kamen Peirce und James dabei zur Ge-
willheit, dafl der neue Geist vor allem das Erkenntnisproblem der
europiischen Philosophie verriicke. Aller westeuropiischen Erkenntnis
schlankweg vorzuwerfen, daf} sie die Wirklichkeit einfach zu kopieren
versuche, verrit nun allerdings eine sehr einseitige Auffassung der
Amerikaner, aber sie half ausgezeichnet, ihre eigene Entdeckung heraus-
zuarbeiten : Erkenntnis als in unmittelbarer Verbindung mit der Wirk-
lichkeit stehend, die Wirklichkeit nicht lediglich abbildend, sondern
mitbildend. Denken ist Einwirkung. An der Wurzel einer ldee, sagt

') Fir die Beschaffung der zum Teil sehr schwer zugiinglichen, weil weit ver-
streuten Literatur, fiihlt sich der Verfasser Herrn Prof. Macpherson in Toronto
sehr zu Dank verpflichtet.



6 Hermann Béschenstein

Peirce, liegt etwas Praktisches. Jeder echte Meinungsunterschied mufl
deshalb einen Unterschied des titigen Benehmens zur Folge haben,
etwas Neues zu glauben heifit geradezu, eine neue Gewohnheit anzu-
nehmen. James hat diesen Nachdruck auf das Praktische woméglich
noch verstarkt. Wahr ist, was niitzlich ist, und das Niitzliche ist wahr —
aber man muf} diese scheinbar grobe Auffassung im Zusammenhang
erfithlen, wie 1thn eine kimpfende, auf Lésungen angewiesene Volks-
gruppe herstellt. Zwischen Theorien hin und her zu schwanken, die
letzten Endes den Gang des menschlichen Lebens nicht oder in gleicher
Weise veriandern, eriibrigt sich fiir James als zwecklose Spintisiererei.
Und er entdeckt und rechtfertigt zugleich nun auch das Prinzip jeder
Gedankenwahl, die also im Grunde eine Tatigkeitswahl ist. Sie beruht
nach thm nicht auf einer objektiven, rein rationalen Abwigung, sondern
sie springt aus ethischer Grundveranlagung heraus. Unsere Weltan-
schauungen sind die Verlingerung innerster Wiinsche, wobei wir blof3
nicht glauben diirfen, daf} wir aus einem ewigen Bestande von Systemen
das eine oder das andere herauswihlen: wir schaffen es erst selbst.
Wahrheit kann nicht vom Geist als ein bereits vorhandenes und nur
noch verborgenes Wesen entdeckt werden, nein, der Geist muf} diese
Wahrheit erst erzeugen. Das Universum, in dem wir leben, stellt sich
mithin als ein noch unfertiges dar, das von uns tiglich veriandert und
so oder so bestimmt werden kann.

Hierin liegt wohl die fruchtbare Leistung des frithpragmatischen
Gedankens: er hat dem weltanschaulichen Gestalten die Aufnahme
neuer schépferischer Krifte ermaglicht. Daf} sie sich nicht zu Willkiir-
lichkeiten verstiegen, dafiir sorgte die strenge, begriffliche Form, auf
die man Wert legte. Daf} sie sich aber auch in ihr frei betitigen konnten
oder wenigstens in der Uberzeugung, frei zu sein, nicht zu wanken
brauchten, verbiirgte die erkenntnistheoretische Entdeckung, an deren
Sicherheit die Pragmatisten nicht zweifeln: der Verstand ist ein Werk-
zeug, kein Spiegel.

Einem gewaltig optimistischen Lebensgefiihl, wie es namentlich der
Bevélkerung des neugewonnenen Westens eignete, war damit der Weg
in die Philosophie — worunter wir nichts als eine allgemeinere, viele
Erfahrungen organisierende Ausdrucksform verstehen — gebahnt.

1.

Dewey scheint mit natiirlicher Bestimmtheit in diese Bewegung
hineingewachsen zu sein. In Neuengland aufgezogen, ging er nach



John Dewey und die amerikanische Erziehung 7

vollendetem Studium zur Weiterbildung westwirts, in kaum erschlossene
Gebiete des amerikanischen Kontinentes und brach damit als einer der
ersten die Tradition der europiischen Semester. Von Pionierluft umweht,
verfiel er bald in jene Stimmung, in der sich ithm Peirce und James als
Fithrer empfahlen. Heute sehen sie mehr wie seine Wegbereiter aus;
die pragmatische Verlebendigung hat Dewey zu ihrem eigentlichen
Reprisentanten auserkoren; seit Emerson sind amerikanische Eigen-
schaften einer begrenzten Periode nicht mehr so harmonisch zusammen-
gefaBit und so vollkommen ins Geistige iibersetzt worden. In Dewey
quillt das grofle Gefiihl des amerikanischen Pioniers gewifl noch so
michtig wie je, aber zugleich schwingt es nun auch bildend in alles ein,
was es anpackt, und das ist, bel seiner ungeheuren Arbeitskraft, sehr
viel: die amerikanische Philosophie beansprucht ihn zugleich mit der
amerikanischen Pidagogik als ihren Meister.

Nichtpragmatisten haben nun freilich an seiner Philosophie allerhand
auszusetzen, denn von dem Recht, Persénliches zum System auszu-
weiten, hat Dewey einen sehr freimiitigen Gebrauch gemacht. Aber
man kann hier nichts tadeln, was nicht noch ein bifichen den Erzieher
zu loben vermachte, weil es das Erzieherische ist, der gewaltige Drang,
die Menschheit gliicklicher zu machen, der sich alle seine philosophi-
schen Bildungen zurechtriickt; in dieser seiner Grundstimmung durch-
forscht er das All, und ihr entsprechend findet er nun iiberall Auf-
forderung und Anleitung fiir seinen erzieherischen Urtrieb. Das um-
fassende philosophische Denken selbst erkennt sich als eine pida-
gogische Aufgabe. Philosophie ist fiir Dewey die allgemeinste Theorie
der Erziehung. Vorurteilsfrei iiberschaut sie den Daseinsstrom, um
zu erfahren, was dem Menschen gut tut. Ist sie zu dieser Erkenntnis
gekommen, dann macht sie sich an thre nichste Aufgabe, den neu-
tralen Ergebnissen der Einzelwissenschaften die Richtung ihrer Tatig-
keit zu geben, die Anspriiche zu erhellen, die das Erkannte an uns
machen muf.

Dewey beginnt seine Entdeckerfahrt ins Reich der Wirklichkeit
wie seinerzeit James als radikaler Empirizist, um sich davor zu hiiten,
die Welt durch irgendeine der historischen Erkenntnistheorien zu be-
trachten. Das, findet er, verengt auf alle Fille, und er 1st geneigt, einen
groflen Teil der lebendigen Erfahrung als unbedeutend und neben-
sichlich, als blofle Erscheinung auszuschalten. Unvoreingenommener
Hingabe allein ergibt sich die volle Schau, denn nicht durch den Ge-
danken, nur durch das Miterlebnis erfassen wir Wesen und Sinn des



8 Hermann Béschenstein

Daseins. Das Denken 1st ja selbst blof} eine Erscheinung unter vielen
andern.

Darum muf} auch, wer iiber die Natur des Denkens Klarheit gewinnen
will, alle seine empirischen Ziige mitberiicksichtigen und Antwort auf
solche Fragen wie: wo taucht es auf, wie duflert es sich ? dazu verarbeiten.
Ganz offenbar regt es sich, sobald wir auf Schwierigkeiten stoflen, da,
wo gewohnte Erlebnisrethen abbrechen und uns ungewif} lassen. Dann
denken wir, aber nun freilich nicht mit jener Ruhe der Theoretiker,
sondern wir haben das Gefiihl einer Anstrengung, ein Empfinden des
Suchens, Zweifelns und Hoffens. Wir schaffen uns ein Instrument
— ebenden Gedanken —, um der schwierigen Lage Herr zu werden.
Denken ist instrumental.

Darum kann es uns auch keinen tieferen Aufschluf} iiber Sinn und
Zweck der Wirklichkeit geben, weil es ihr ja selbst als ein Ereignis
angehort, und Ereignisse denken wir nicht, wir erfahren sie unmittel-
bar als Schmerz, Freude und Anspannung. In diesen Empfindungen
werden wir ihrer zum erstenmal gewahr, das gibt thnen Bedeutung
fiir den Menschen; sie gleiten darauf nicht mehr end- und haltlos
ineinander iiber, sondern sie werden von uns besessen, angenommen,
verworfen. .. nur niemals rational erkannt. Sie sind unerkennbar und
unerkannt, nicht weil sie unter einem undurchdringlichen Schleier
liegen, aber weil Erkenntnis mit ihnen iiberhaupt nichts zu tun hat.
Das Erkenntnisinstrument gibt nur eine mehr oder weniger vollkom-
mene Schau iiber die Bedingungen, unter denen unsere Erlebnisse
zustandekommen, wobei vielleicht jene von uns wissenschaftlich ge-
nannte Ordnung noch am ehesten dieser Bedingungen habhaft zu
werden vermag.

Die lebenswarme Erfahrung, diese Verdichtung des Erlebnisstromes,
das Von-thm-erfafit- und Irgendwo-hingedriingt—werden, Dasein mit-
hin als gefiihlter Anprall kann nur vom ganzen Menschen angenommen
und bewertet werden. Welterkenntnis durch ruhige, wie der Ausdruck
geht, umfassende Kontemplation und begriffliche Abstraktion zu ge-
winnen bleibt hoffnungslos — solche metaphysischen Bilder sind letzt-
hin doch nur Mittel, um eine gewollte, der innersten Veranlagung
entsprechende Erfahrung herbeizubringen. Nicht der Verstand, das
Gefiihl begreift das Leben, und nur in seiner Sprache darf das Ge-
fundene umrissen sein. Freude und Schmerz, die Miihe, mit der wir
das eine erstreben und das andere vermeiden, das Gefiihl des zeitlichen
Verlaufs, in dem wir das alles erleben, solche fliichtigen Andeutungen



John Dewey und die amerikanische Erziehung 9

fangen noch am ehesten die kosmische Natur ein. Sie durch straffere
Begriffe oder gar fachmetaphysische Ausdriicke zu ersetzen vermeidet
Dewey vorsichtig, und so erfiillt er aufs schénste die bekannte Forde-
rung William James, das Universum nicht zu einem Absoluten gerinnen
zu lassen, nicht einen idealistischen oder realistischen Kifig daraus zu
machen, in dem der Mensch gefangen und gelihmt sitzt.

Dieselbe hemmungslose Erlebniswilligkeit erfafit dann auch das
héchste Gut als die harmonische Zusammenfassung stets reicher her-
stromender Erfahrungen. Jede Bestimmung, die den Zweck des Daseins
in weite Ferne riickt, scheint Dewey ethisch gefihrlich zu sein. Sie
entwertet und verleidet einem den Weg. Darum stellt er das Ziel mitten
in unsere Erfahrung hinein, wo es tiglich erstrebt und tiglich errungen
werden kann. Diese Lebensnihe des héchsten Gutes gemahnt an Epikur,
nur daf} der Grieche es in der Zuriickgezogenheit findet, wihrend der
Amerikaner seinen gliicklichen Fund einzig in der Fiille des Lebens
machen kann, ein Unterschied, der sich an den ethischen Folgerungen
sofort ins Gewaltige Vergraﬁert: Epil{ur sorgt' zuerst fiir sich, der
Pragmatist erkennt die Abhangigkeit seines Wohlergehens vom Wohl-
ergehen anderer, er gibt und nimmt zugleiéh. Handle so, daf} der
Bestand lebendiger Erfahrung sich vermehrt, heifit Deweys kategorischer
Imperativ. |

Soweit die Philosophie als Lebenslehre, die sich nun mit Hilfe der
Einzelwissenschaften auf der Erde einzurichten versucht. Vor allem
mit Hilfe der Psychologie.

Deweys Psychologie verrit so deutlich wie seine Philosophie den
gestaltenden Eingriff des Pidagogen. Er treibt vornehmlich Sozial-
psychologie. Die Gewohnheiten, die das Individuum zum Charakter
erheben, sind Funktionen, die aus einer Wechselwirkung zwischen
Mensch und Umwelt entstehen — man kénnte sie mit dem Atmen
oder mit dem Verdauen vergleichen — in allen Fillen ist die Mitarbeit
verschiedener Schichten erforderlich. Den Gewohnheiten gehen zwar
in zeitlicher Folge die Impulse oder Instinkte des Menschen als bio-
logisches Wesen voran, denn diese sind angeboren, Gewohnheiten
jedoch werden nach und nach erworben. Aber im Benehmen haben
doch die Gewohnheiten als die primiren Einheiten zu gelten, weil
ohne solche dem Kinde von der Gesellschaft angelernten Benehmens-
wege der Mensch nicht in das Reich des Sozialen hineinwachsen kann.
Unser Menschbenehmen verlauft ja fast véllig in Gewohnheitsbahnen.
Nicht nur wird uns beigebracht und zur Gewohnheit gemacht, wie wir



10 Hermann Béschenstein

gehen und stehen, wie wir essen und trinken sollen, auch Ehrlichkeit,
Tiichtigkeit, Bosheit, Mut sind keineswegs die privaten Besitzungen,
fiir die wir sie zu halten pflegen, sie erweisen sich tieferer Einsicht
vielmehr als von der Gesellschaft vorgelegte und aufgezwungene Ver-
haltungsweisen. Von eminenter Wichtigkeit ist dabei, den Anteil
korperlicher Bewegungen an allen unsern Gewohnheiten einzusehen;
daB} er weitaus gréfler sei, als wir bisher vermuteten, und den geistigen
vollig iiberwiegte, bezweifelt Dewey nicht.

Die Moglichkeit der Verinderung und Verbesserung des mensch-
lichen Benehmens scheint somit gesichert: iiber unser Tun und Lassen
entscheiden Gewohnheiten, die 1hrerseits angelernt wurden. Aber vor
einer endgiiltigen Beurteilung muf} nun doch noch unsere animalische
und angeborene Natur gepriift werden. Sie birgt nach Dewey nicht
die geringsten erzicherischen Hindernisse. Die in der Individual-
psychologie primiren Einheiten bleiben sozialpsychologisch neutral,
will sagen, unsere angeborenen Impulse oder Instinkte bestimmen
nur allgemein, aber nie im besonderen das spitere Benehmen; sie
duBern keinen andern als den allgemeinsten Wunsch, verarbeitet zu
werden, gleichviel, ob als Mut, Furcht, durch den Taktstock des Diri-
genten, in richterlicher Robe oder unter dem Panzer des Ritters. Diese
Lebensinstinkte schliipfen gierig in die nichste beste Form, die sie
antreffen, ohne damit zu versichern, daf} sie sich in einer besseren, der
Menschheit forderlicheren Ausdrucksweise nicht ebenso wohl fiihlten.
Was uns mahnt, uns fiir menschliche Fehler und Laster niemals auf
den alten Adam, sondern stets auf die umliegenden Sitten und Gebriuche
zu berufen, wobei sich natiirlich die Verantwortung nur erhoht. Wenn
Geschichte recht verstanden wiirde, so kénnte sie uns am schnellsten
schildern, in wie mannigfache Ausdrucksformen eine ewiggleiche
menschliche Natur sich einzuschmiegen lernt. Ungliicklicherweise
folgen wir zumeist noch jener infantilen Logik von Moliéres Arzt, der
uns glauben machen will, Opium schlifere durch eine thm innewohnende
schlummerbringende Qualitit den Menschen ein: so reden wir von
kriegerischen Instinkten, die notwendigerweise Krieg ausreifen miissen,
wir leiten gewisse 6konomische Zustinde aus einem eingeborenen
Erwerbstrieb ab, was recht besehen nichts anderes heifit, als eine soziale
Gewohnheit zweimal auszudriicken, zuerst als existierende Tatsache
und sodann als innere Kraft, die diese Tatsache hervorbrachte. Von
schlagender Richtigkeit findet Dewey deshalb schon den Titel jenes
James'schen Essays « The Moral Equivalent of War ». Mit dem Gedan-



John Dewey und die amerikanische Erziehung 11

kengang geht er vollends einig. Die inneren Elemente, die den Krieg
ausfiillen, wiirden ebenso gern den Frieden verlebendigen, wenn man
ihnen blof3 Gelegenheit dazu gibe.

Wenn alles gesagt ist, steht der Mensch als ein unruhig dringendes
Wesen vor uns, das sich die Gewohnheiten aneignet, wie sie die Gesell-
schaft ithm darbietet. Nicht dem Verstande folgt es, es gehorcht dem
Ausdruck suchenden Instinkt und wird darum, was die Gewohnheiten,
die es vorfindet, aus thm machen. Wer seine Gewohnheiten &dndert,
andert seine Natur. Jeder andere Versuch einer Beeinflussung eriibrigt
sich als Magie: Ergebnisse herbeifithren zu wollen, ohne eine klare
Einsicht in thre Bedingungen zu besitzen. Beispielsweise Moralpredigten
zu halten, statt moralische Gewohnheiten zu iiben. Die physikalischen
Wissenschaften haben diese magische Methode so ziemlich hinter sich
gelassen, in Religion, Ethik und Politik sieht Dewey sie immer noch im
Schwange. Hier wird je und je zu einem Nur Wollen! aufgefordert, wo
es doch ohne geduldige Einiibung gar kein Kénnen gibt.

Das Wichtigste bleibt natiirlich, von dieser neuen Methode den
Gebrauch zu machen, den die Philosophie vorschreibt: Erziehung zum
Ethos. Da diirfen nun die Erwachsenen eine plastische Jugend vor
allem nicht mehr in unsozialen Gewohnheiten zur Erstarrung bringen,
sondern es sollen Ausdrucksformen bereitgehalten werden, in denen
das warme Gemeinschaftsgefithl der Jungen erhalten, vermehrt und
der Menschheit wohlzutun angewshnt wird.

HI.

Aus einer so sicher gefafiten Weltanschauung und mit einer derart
scharf auf das Pidagogische hin ausgearbeiteten Psychologie konnte
Dewey als Kritiker der bestehenden und als Schopfer einer neuen
Schule sehr klare Entscheidungen treffen.

Zwei Richtungen lieferten sich die lebhafteste polemische Dis-~
kussion, als er das Feld betrat. Die eine, von den Gegnern des iibelsten
Konservativismus gescholten, wagte immer noch zu betonen, daf} die
Schule in erster Linie das Wissen der Erwachsenen, eine strenge logische
Stoffmasse, unverindert zu iibermitteln habe. Die andere, besonders
durch Ellen Key mutig gemacht, verkiindigte das Recht des Kindes
auf die Entwicklung seiner eigenen Persénlichkeit und verstieg sich
schnell zu den bekannten iiberschwinglichen Behauptungen wie: man
miisse das Kind seiner eigenen Kraft iiberlassen und seine Wiinsche
zum Mittelpunkt des erzieherischen Krafifeldes machen. Deweys



12 Hermann Béschenstein

ethische, logische und psychologische Besinnung fafite das scheinbar
Gegensitzliche sofort zusammen. Wenn Wissen doch nur ein Instrument
ist, so eriibrigt sich die Selbstverherrlichung des bloflen Stoffes, wie
sie bei den Vertretern der Informationsschule gang und gibe war. Die
Aufgabe, die das Wissen nun aber zu erfiillen hat, weist sofort auch
die Kindheitsromantiker zurecht. Der junge Mensch kann seinen
Tatigkeitsdrang doch nicht anders als sozial erfiillen und erhshen. Jede
Kraft ist dazu bestimmt, verwendet zu werden, und Verwendung
findet sie nur in der Gesellschaft. Auf keinen Fall darf darum die viel-
gerithmte Aktivitit des Kindes sich selbst iiberlassen bleiben, vielmehr
mufl man die Auseinandersetzung mit der Gesellschaft, die sie doch
sowieso sucht, iiberwachen und regeln. Und dazu werden nun vom
Kinde Werkzeuge gebraucht, nimlich das geschmihte trockene Wissen,
aber eben, als Werkzeug. Lesen, Schreiben, Rechnen und die spiter
folgenden Materialgruppen wie Geschichte, Geographie und Natur-
wissenschaften diirfen nicht als strenge, wie es den Anschein erwecken
mdéchte: als auflerhalb des gewshnlichen Lebens stehende, sich selbst
geniigende logische Systeme betrachtet werden, die das Kind nach
miihseliger Eroberung doch nicht verwerten kann. Sondern die Stoff-
masse verlangt vﬁ]lige Verpsychologisierung. Hierin besteht wohl ein
ganz grofler Teil der piadagogischen Kunst: die im Lehrbuch abge-
sonderten Erkenntniswelten zu beleben und Stiick um Stiick davon in
die gewohnte Umgebung des Kindes hineintreten zu lassen. Anstatt
prisentiert zu werden dringt das Material auf einen langsamen Uber-
tritt in die Erlebnisreihe des Kindes, wo es von ithm zur Erweiterung
seiner Erfahrung aufgegriffen und beniitzt wird.

Die in Amerika nicht weniger als in Europa beliebte Fragestellung:
humanistische Unterrichtsfacher oder naturwissenschaftliche, alte oder
neue Sprachen, bildet fiir Dewey methodologisch kein Problem, da es
doch weniger auf das Was, als viel eher auf das Wie des Unterrichtes
ankommt. Jedes Material eignet sich zur Verlebendigung, aller Stoff
kann zum Nihrstoff fiir das wachsende Kind umgebaut werden, und
in modernen sogut wie in veralteten Disziplinen bringen Lehrer es
fertig, sich am Geist der Erziehung zu versiindigen. Nun will der Schnitt
durch den Lehrplan ja aber vor allem Praktisches vom Nutzlosen trennen,
er wird von den Verfechtern einer berufsmifliig vorbildenden Schule
gefiihrt, denen die Anhinger der rein intellektuellen Unterweisung
in die Arme fallen. '

Der Zweck der Schule liegt nach Dewey weder da noch dort. Diese



John Dewey und die amerikanische Erziehung 13

Zweitellung in praktische und theoretische Ficher entspricht einer
Gesellschaftsstruktur, in der das volle Verstindnis fiir den Sinn des
Daseins noch fehlte. Sie empfahl sich einer Klassentrennung, in der
arbeitende Bevélkerung und eine diinne, den Geschiften des Tages
fernstehende intellektuelle Oberschicht sich fremd und scharf von-
einander abhoben. Auf der einen Seite verfiihrte die Sorge ums tigliche
Brot, aus dem Stundenplan alles wegzuschneiden, was fiir das Erwerbs-
leben nicht direkte Forderung bedeutet, und auf der andern garnierte
man eine Platte geistiger Leckerbissen, die nur dem Nachtisch eines
luxuriésen Lebens zugute kommen sollte. Eine bessere Welt, wie sie
Dewey mit der amerikanischen Demokratie anbrechen sieht, hebt die
Cegensitze auf, der hohere und einzige Lebenszweck, Wachstum,
harmonische Ausbildung aller durch alle, schweifit berufliches Kénnen
und intellektuelles Wissen in ein michtiges Werkzeug zusammen, das
dem vollen, schénen Leben, nicht blol dem miihseligen Verdienen
oder dem miiligen Betrachten hilft. Und in dieser Verbindung des
praktischen und theoretischen Wissens mufl dann selbstverstindlich
auch das dritte Element aufgelost werden, das die Schule und das Leben
nur zu gerne abgesondert behandeln, nimlich das ethische, das nicht
in der Gesinnung und nicht in einer einzelnen Tat, das einzig und
allein als stetes Wachsen und Andern-zum-Wachsen-verhelfen Leben-
digkeit erlangt.

Wie diese sozialen Gewohnheiten, diese organisch titige Gemein-
schaft gebildet werden kénnen, darauf gibt es aus Deweys Psychologie
heraus nur eine Antwort: durch frithe Angewshnung, die zu besorgen
in erster Linie der Schule anheimfillt. Vorbedingung ist allerdings,
dafl die Schule die erstrebte Gemeinschaft en miniature selbst ver-
anschaulicht. Nur wenn der Schiiler in ihr schon auf alle Elemente
der guten Gesellschaft trifft und den Anforderungen einer besseren
Welt von Anfang an zu geniigen hat, blo8 wenn sie thm beibringt, ein
Kamerad, ein hilfbereiter Nachbar, ein verstindiger Teil des Ganzen
zu sein, erwichst an thm die gewiinschte gehobene Gesellschaftsordnung.
Der Schiiler muf8 im Unterricht den nidmlichen Problemen begegnen,
die er von zu Hause aus kennt, und das Gelernte ist nur dann wertvoll,
wenn es sich auch nach der Schule als fihig erweist, Erfahrungen anzu-
regen und zu erweitern — abseits von dieser Einmiindung in die Gesell-
schaft hat die Schule nichts zu suchen.

Weil aber nun unsere Gewohnheiten, unsere Benehmensformen
korperliche, intellektuelle und moralische Strebungen einheitlich ver-



14 Hermann Béschenstein

binden und als Ganzes beniitzen, so sollten Gewohnheiten uns auch
in dieser Geschlossenheit beigebracht werden. Allein, wie die Dinge
in der Schule heute noch liegen — jedes der Elemente nimmt im Stunden-
plan seinen nachdriicklich unterschiedenen Platz ein —, hat sich der
Lehrer mit einer stiickweisen Aktivierung zu begniigen. Am besten
liBt sich am Ende das Moralische der Gesamtheit des Unterrichtes
beimischen. Der Lehrer soll bei jeder Gelegenheit jenen dem Kinde
angeborenen Trieb, zu geben, fordern. Er darf zum Beispiel nicht die
ganze Klasse laut und zusammen lesen lassen, denn hierbei wird der
Wunsch des Kindes, etwas mitzuteilen, unterdriickt. Es weif3, daf alle
seine Mitschiiler genau den gleichen Text vor sich haben, es kann
ihnen also nichts Neues vermitteln — der geléihmte Eifer vermindert
zugleich seine eigene Aufnahmefihigkeit. Leider versaumt der Lehrer
nicht nur sehr oft solche wichtigen sozialen Anschliisse, er begiinstigt
sogar nicht selten unsoziale Gewohnheiten. In einer immerhin nicht
ganz harmlosen Weise etwa dadurch, daf} er die Affektion des Kindes
zu gewinnen sucht und es iiber diese sentimentale Briicke zur Arbeit
fiithrt, eine Verbindung, die hochstens eine individuelle, keine soziale
Neigung nihrt. Als geradezu gefihrlich bezeichnet Dewey alle Furcht-
und Wettbewerbmotive. Den Schiiler nach seiner theoretischen statt
nach seiner ethischen Leistung zu bewerten, zu loben und zu tadeln, ist
an sich schon widersinnig, aber noch gefihrlicher sind die Folgen:
frithe Niedergeschlagenheit der Schwachen und Uberheblichkeit der
Erfolgreichen bereiten alle die beklagenswerten sozialen Trennungen
der Erwachsenen vor. Schliefilich nennt Dewey geradezu erzieherische
Verschwendung die stete Bezugnahme auf die Zukunft, auf das Er-
wachsensein, auf einen fernen Zweck, wo doch Weg und Ziel eins sein
sollen, so wie nicht die Gesundheit und nicht die Vollkommenheit,
sondern die Gesundung, die Vervollkommnung das hochste Gut zur
Erfahrung bringen.

Die Einbeziehung des Wissens in den Prozefl der Gewohnbheits-
bildungen gebietet dem Lehrer in erster Linie, die Schubladenauf-
fassung der Wissensgebiete nicht stirker als der Stundenplan schon
zwingt zu betonen. Jedes Fach ein streng in sich geschlossenes Ganzes,
das flofit dem Kinde sofort die Meinung ein, es handle sich da um
zusammenhanglose Kenntnisse, auf die es nach oberflichlichster Be-
urteilung Vorliebe und Abneigung verteilen diirfe. In Tat und Wahr-
heit entspringt das gesamte Wissen der einen und unteilbaren mensch-
lichen Erfahrung, und sie verlangt es auch wieder zuriick, in einer



John Dewey und die amerikanische Erziehung 15

Reihenfolge, die nichts anderes als die Bediirfnisse eines vielgestaltigen
Lebens vorzeichnen.

Auf alle Fille 1aBt sich das Material wenigstens, auch wenn es in
kleinen Dosen verabreicht werden mufl, verlebendigen. Geographie
und Geschichte bieten Dewey so dankbare wie wichtige Gelegenheiten,
den neuen Geist zu verbreiten, denn alle geographischen Tatsachen
sind nicht nur physikalischer, sie sind weit eher sozialer Natur und
veranschaulichen die Einfliisse, die den Menschen aus seiner Umgebung
heraus formen, ein Zwang, der dann durch die Geschichte mit der an-
schaulichen Einwirkung des Menschen auf den Menschen erginzt
wird. Vorausgesetzt freilich, dafl Geschichte nicht einfach als eine
Reithe mehr oder weniger erregender Lebensliufe vor uns abrollt.

Allen jenen zahlreichen Erziehern, die sich ihren pidagogischen
Ariadnefaden mit ein paar psychologischen Fiihrungsbegriffen zusam-
menflicken, hat Dewey mit einer Einzelabhandlung iiber Anstrengung
und Interesse ein neues Lichtchen aufzustecken versucht. Dafl dem
Kinde alles Lernen interessant gemacht werden miisse, ist eine so ein-
leuchtende wie gefihrliche Theorie. Einmal neigt wohlfeiles Interesse
dazu, nur andauernd zu erregen, statt wirklich zu binden; es verur-
sacht Zerstreuung an Stelle von Sammlung. Zu leicht genommen ver-
fiihrt das Interesse den Lehrer gern, das Material mehr und mehr nach
der Moglichkeit, mit der es sich geschickt aufputzen lafit, auszusuchen.
Wie dagegen wahres Interesse wirkt, besagt das Wort am schnellsten:
der Gegenstand, den es begreifen soll, muf} zwischen dem Kind und
einem von thm gewiinschten Tatergebnis liegen, als das Mittel, das
allein zum Ziele fithrt. Der Lehrer soll Wollungen erregen, leiten,
steigern und dem Kinde dann fortwihrend das zur Ausfithrung nétige
und es eben dadurch interessierende Material zuschieben. Héchste
Vorsicht um diesen Terminus herum ist auch deshalb geboten, weil
es ja so leicht gelingt, eine Art von Interesse zu erwecken, dessen duflere
Lebhaftigkeit oft iiber die innere Wertlosigkeit hinwegtiuscht: der
6deste Schulbetrieb kann das Kind durch Strafen und Belohnungen
zu einem Lerneifer entfachen, dem nichts zuviel und nichts zu schwer
1st, aber hier handelt es sich doch offensichtlich um eine Teilnahme,
die in keiner sozialen Verstrebung ruht.

Ob das Kind angestrengt werden darf oder nlcht, ist fiir Dewey
nicht eine Frage, die nur der alte Stockschulmeister bejahen kann. Auf
einer gewissen Stufe kommt das gesund entwickelte Kind ohne An-
strengung gar nicht weiter, dann namlich, wenn es sich ein ferneres



16 Hermann Béschenstein

Ziel steckt, das sich mit den nichsten bereitliegenden Mitteln nicht
erreichen lafit. Der geschickte Padagoge wird durch eine sorgfiltige
Behandlung solcher Situationen, in denen der Schiiler ein neues Werk-
zeug schaffen oder ein altes in verinderter Bedeutung gebrauchen mufl,
ein mutig bejahtes Anstrengungserlebnis zur Gewohnheit zu machen
suchen — eine bessere Vorbereitung fiir die schweren Aufgaben des
Lebens lifit sich kaum denken.

Die aus Europa eingefiihrten pidagogischen Anschauungen behandelt
Dewey mit kiihler Vorsicht. Aus dem weltanschaulichen oder politi-
schen Zusammenhange herausgerissen, wie sie es in Amerika not-
wendigerweise sind, traut er selbst 1thren technischen Einzelheiten nur
wenig Fruchtbarkeit zu. Herbart, der in den Vereinigten Staaten groflen
Einfluf} besaBl und noch besitzt, lehnt er als Schulmeisterpsychologen
ab. An Pestalozzi unterscheidet er eine erste lebendige Periode — un-
freiwillig gerithmt durch den bekannten Ausruf eines Besuchers in
Stans: dies ist keine Schule, das ist eine Familie - von der die zweite
methodische abzutrennen und abzulehnen ist. In Frébel sieht er gewaltige
Einsicht aus politischer Furcht nur halb angewandt, am deutlichsten
aber spricht sich Dewey iiber die Montessori aus, mit der ithn ober-
flichliche Beurteiler nicht selten in einem Atemzuge nennen. Die Frei-
heit, wie sie sie beide verstehen, veranschaulicht thm da tiefgreifende
Unterschiede. Physisch, sagt Dewey, sind die Schiiler der Italienerin
freier als irgendwelche Kinder, intellektuell dagegen bleiben sie einge-
engt. Sie beschaftigen sich mit einem Material, das nur eine bestimmte
Anzahl von Kombinationen erlaubt — 1st das Kind mit diesen vertraut,
so kann es héchstens noch Behendigkeit entwickeln, wihrend sich zu
schopferischer Tatigkeit keine Moglichkeit bietet. Dewey fiihrt das
Kombinationsspiel der Montessori auf ihre psychologische Anschauung
zuriick, die dem Menschen eine begrenzte Zahl eingeborener Fihig-
keiten zuspricht, an die der Amerikaner aber nicht glaubt. Er baut
auf den einen schépferischen Drang des Kindes, der nicht durch wenige
Ubungen zur Hochstleistung gebracht werden kann, sondern mit
immer neuen und ernsthaften Aufgaben genihrt sein will.

Seinem reformatorischen Drange praktische Gestaltung zu geben
bekam Dewey Gelegenheit, als er zum Vorsteher einer der Universitit
in Chicago angegliederten Versuchselementarschule ernannt wurde.

Was sich thm hier am dringendsten zur Verwirklichung und Priifung
empfahl, war ein viel fleiliger als irgendwo betriebener Handarbeits-
unterricht. Seine Schiiler miissen von Anfang an kochen, nihen, zim-



John Dewey und die amerikanische Erziehung 17

mern und weben, womit allerdings keineswegs beabsichtigt wird, sie
zu kiinftigen und besseren Schneiderinnen, Kéchen oder Schreinern
auszubilden. Daf} handliche Verarbeitung des Materials die allgemeine
Kenntnis davon anregt und erleichtert, zihlt schon eher mit, der Nach-
druck liegt aber insbesonders auf dem sozialen Verstindnis und auf
der sozialen Eingewohnung, zu denen die Handarbeit erzieht. Dewey
denkt an etwas im Laufe der letzten Jahrzehnte Verlorengegangenes:
die Kinder der Pioniere, frith aufgerufen, beim Hausbau, in der Kiiche
und am heimischen Webstuhl mit Hand anzulegen, gewshnten sich dabei
neben vielem andern soziale Gewohnheiten an, die es wert sind,
durch dhnliche Mittel wieder erstrebt zu werden. Vergifit man dazu
nicht, wie Dewey immer betont hat, daf} alle und selbst kompliziert
intellektuelle Leistungen, daf} geistige und moralische Absichten nur
durch kérperliche Bewegungen ausgefiihrt werden kénnen, so gelangt
derartige Ausbildung zu grundlegender Bedeutung.

Die Schiiler arbeiten in den Werkstitten, Kochschulen und Nih-
zimmern nicht nach Klassen geordnet, sondern sie sind alle bei-
sammen und konnen jetzt endlich dazu angehalten werden, was die
Lehrer sonst immer streng verbieten: sich gegenseitig zu helfen.

Die Sprachschulung gibt Dewey in Ubereinstimmung mit seiner
Uberzeugung, daf3 Sprache bestimmt ist, Meinungen, Erfahrungen
auszutauschen. Er sucht den sozialen Sprachinstinl{t zu entwickeln und
lifit deshalb die Kinder sich gegenseitig erzihlen. Lange Beobachtung
versichert 1hn, daf} sie einen niegekannten Eifer an den Tag legen,
einmal sich genau auszudriicken und sodann ihre Erzihlung poetisch
anschaulich oder sachlich genau auszuarbeiten.

Wo die Wirklichkeit seinen Versuchen ein Ende setzt — mit dem drei-
zehnten Altersjahr der Schiiler — da schweift Deweys padagogische
Vision noch kithn ins Weite. Vom Kindergarten bis zur Universitat
sieht er alle Lernbegierigen in einem Gebiude. Zu unterst befinden
sich die Werkstitten, die Kiichen und der selbstverwaltete Speiseraum,
in ithrer Mitte die beratende Bibliothek, wihrend nach auflen durch
Garten, Farm und Fabrik lebhafte Verbindung mit dem Leben der
Erwachsenen angeschlagen wird. Uber dieser elementaren Schicht
liegen dann, fiir die Vorriickenden, physikalische, biologische und
chemische Laboratorien, Kunst- und Musikzimmer, in ihrer Mitte
diesmal ein Museum. Und durch all das schreitet der Schiiler im selbst-
gewidhlten Tempo. Die Lehrer sind nicht in erster Linie nach ihren
Diplomen abgestufte Fachminner, sondern Erzieher, die den ganzen



18 Hermann Béschenstein

Werdegang einer jungen, nach lebendiger Erfahrung strebenden Seele
zu iiberschauen vermégen. Vor allem aber vergessen sie das eine nicht,
daf} die Bedeutung der Schule als Vorbereitung und Bereitschaft zum
sozialen Leben zugleich in ebenem Gleichmaf} schwebt.

IV.

Das praktische Beispiel Deweys ist da und dort im Lande herum
von abhingigen und unabhingigen Erziehern aufgenommen worden,
wobel blof3 nicht immer sicher ist, daf} es auch in seiner ethischen und
psychologischen Veranlagung begriffen und dementsprechend vertieft
wurde. Die paar Beispiele, die wir kurz umreiflen, sind aber immerhin
mit des Neuerers Zustimmung geehrt und in seinem Buche iiber die
Schule der Zukunft als Olzweige einer besseren Zeit bezeichnet worden.

Miss Johnson in Fairhope, Alabama, reifit jede Grenze nieder, die
den Drang des Kindes nach eigener Entdeckerfahrt einzuschrinken
droht. Dem Lehrer bleibt hier nur noch die Rolle des geschickten
Anregers. Das Kind beginnt in der Schule nicht mit dem ihm viel zu
schweren Lesen, Schreiben und Rechnen, sondern es wird eingeladen,
zunichst einmal méglichst das fortzusetzen, was es zu Hause getan hat.
Dabei regt sich dann von selbst sehr bald der Wunsch nach Kenntnissen
als den Werkzeugen, die eine reichere Betitigung erméglichen, und mit
dem achten, neunten Jahre verlegt der Schiiler aus eigenem Antrieb
einen Teil seiner Entdeckerfahrten ins Reich des Buches. Zwang iibt
Miss Johnson nur in der sozialen Sphire; die Kinder werden unter
Umstianden recht nachdriicklich angewiesen, sich gegenseitig zu helfen.

Professor Meriam, der Leiter der Elementarschule an der Missouri-
universitit, fithrt seine Schiiler ebenfalls erst dann in die Kunst des
Lesens, Schreibens und Rechnens ein, wenn sie dringend danach ver-
langen. Was sie frither oder spiter alle tun. Sein Stundenplan ist die
ausgearbeitete Antwort auf die Frage: was wiirden die Kinder von sich
aus machen, wenn es keine Schule gibe? Nun, sie wiirden spielen,
springen, einander was erzihlen, disputieren, Boote bauen, Puppen-
kleider nihen, Tiere beobachten, einen Garten anlegen — Meriam er-
blickt darin vier aktive Hauptstrémungen, die nun auch seinen Schultag
einteilen, in Spielen, Handarbeiten, Erzidhlen und Beobachten.

Die Beobachtung beschrinkt sich jedesmal auf einen Gegenstand
oder auf ein Erlebnis, ob sich das nun in emmem Vormittag oder nur in
Wochen erschépfen lafit. Pflanzen und Tiere kommen zuerst dran, aber
es wird auch dem Verlangen nicht widerstanden, den Fleischerladen,



John Dewey und die amerikanische Erziehung 19

die Feuerwehrkaserne, das Signalwerk, die Sigemiihle kennenzulernen.
Ein groflartiges Verstindnis der Bevélkerung macht diese Besuche
jeweils zu einem tiefen Erlebnis, und sie sind es besonders — wenn die
Kinder etwa einen Tag lang beim Spezereithindler selbst abwiegen,
einpacken und aushindigen diirfen —, die den Wunsch nach Kennt-
nissen unwiderstehlich machen. Ein Wunsch, den iibrigens auch das
Spiel in kurzer Zeit mit unfehlbarer Sicherheit zu erregen pflegt.

Und so tut, und wohl am allermeisten, das gegenseitige Erzihlen.
Die Kinder forschen nach immer neuen Geschichten, historischen
Begebenheiten, geographischen Tatsachen und naturkundlichen Vor-
gingen, die sie im Kreise der Genossen zum besten geben diirfen. Ist
der elterliche und groflelterliche Vorrat erschépft, so emphiehlt sich die
Bibliothek als ungeheures Lager. Wie Dewey beobachtet auch Meriam
den qualitativen Einflufl des Erzihlens: die Schiiler bekommen ein
feines Organ dafiir, was die Gemeinschaft erfahren will und héren muf3.

Im vierten Erziehungsjahr wird das Spiel abgehingt und das Be-
obachten durch Handarbeit ersetzt. Nicht dafl die Kinder in diesem
Alter nicht mehr spielen, bewahre, aber sie wollen es nicht unter der
Aufsicht des Lehrers tun. An den Handarbeitsunterricht, in dem alle
moglichen Materialien zur Verarbeitung gelangen, schlieflen sich Be-
suche der Werl{stﬁtten, Farmen und Fabriken an. Die ganze schrift-
liche Ausdrucksbildung wird als Berichterstattung iiber solche Studien-
ausfliige durchgefiihrt.

Das Erzihlen bekommt auf dieser Stufe neue Aufgaben. Mehr und
mehr legt man Wert auf guten Stil, kritische Auseinandersetzungen
werden entfacht, und das Englisch der so vorgebildeten Schiiler soll
auf den Universititen hervorragend neben den Leistungen anderer,
aus der alten Schule kommender Studenten bestehen.

Der fremdsprachliche Unterricht fliefit véllig aus diesem Erzihlen
heraus; die Kinder werden angeregt, Geschichten und Schilderungen
aus Deutschland oder Frankreich erst in der Ubersetzung zu geben,
und von da streben sie dann frither oder spiter mit Hilfe des Lehrers
dem Originale zu.

Learning by doing. Aber dafl es sich nicht darum handelt, den
alten Stoff nun einfach auf bequemerem Wege zu erschleichen und
im iibrigen denselben unsozialen Gebrauch davon zu machen, muf}
natiirlich die tiefere Absicht der neuen Methode bilden. Wirt in Gary,
Indiania, strebt kriftiger als alle andern auf dieses Ziel los. Seinen
Ausgangspunkt nimmt er geradezu von der Frage: was braucht der



20 Hermann Béschenstein

Schiiler, um ein ordentlicher Biirger, ein wertvolles Glied der Ge-
meinschaft zu werden?

Wirt wollte der Schule die Halbbedeutung nehmen, die sie nur zu
oft im Leben des Kindes einnimmt. Er lifit das Schulhaus den ganzen
Tag offen stehen, das Kind soll darin solange verweilen konnen als es
will, und daf} es will, dafiir sorgt diese Schule schon mit ithren Schwimm-
anstalten, Spielplitzen und Werkstitten. Wichtiger noch, die Schiiler
werden iiberall zu verantwortungsvoller Mitverwaltung herangezogen.
Sie treten zu einem kleinen Staat zusammen, fiihren ihre Wahlkampagnen
und geben ein eigenes Wochenblitichen heraus. Ein Erfrischungsraum
untersteht 1thnen, und sie miissen, soweit es angeht, die Gebaulich-
keiten selbst imstande halten. Schule und Nachbarschaft treffen sich
in gemeinsamen Sitzungen, die durch solche Interessen wie Wohnungs-
und Verkehrsangelegenheiten durchaus ernst gehalten bleiben. Die
Schiiler werden nicht blof} zu tiichtigen Biirgern ermahnt, sondern von
Anfang an als solche genommen und zu allen méglichen Aufgaben in
der Gemeinde herangezogen. Dewey versichert, daf} die ganze Stadt
Gary sich der Friichte dieser Zusammenarbeit erfreut.

Von innen heraus, aus threm psychologischen und weltanschaulichen
Kern ist Deweys Erziehungsphilosophie durch eine Gruppe von Mit-
arbeitern und Schiilern des Instrumentalismus zu dem entwickelt
worden, was heute unter dem Namen Behaviorismus geht. Nun ist
das gewiB} in erster Linie eine Psychologie, aber sie miifite weniger
offensichtlich aus Dewey hervorgegangen sein, um nicht so starke
erzieherische Bestrebungen zu entwickeln.

Deweys Psychologie der Gewohnheiten und Instinkte war den Be-
havioristen nicht naturwissenschaftlich genug, und sie erfiillte 1thnen
den Anspruch auf Beobachtbarkeit und Kontrolle zu wenig. Die Ge-
wohnheiten, wie Dewey sie beschreibt, liegen fiir Watson, den Anreger
der radikalen Folgerungen, immer noch teilweise in jenem unklaren
und unwissenschaftlichen Halbdunkel, das der Begriff der Seele iiberall
erzeugt. Und die Instinkte gleichen noch zu sehr einer Art mystischer
Krifte, die fiir alle X und Y des menschlichen Benehmens nach Be-
lieben eingesetzt werden koénnen. Darum diese doppelte Aufgabe:
einmal die Gewohnheiten als die Grundlage unseres Benehmens rein
mechanisch darzustellen und sodann die Instinkte, die aus dem bio-
logischen Boden in das soziale Benehmen emporsteigen, qualitativ
und quantitativ genau zu bestimmen.



John Dewey und die amerikanische Erziehung 21

V.

Die pidagogische Bedeutung Deweys entspricht seiner philosophi-
schen. In jedem Felde sticht er als typischer amerikanisch heraus denn
je einer seiner Landsleute zuvor. Koloniale Abhingigkeit von Europa
war bis dahin auffallend. Um nur einige der Hauptquellen wissen-
schaftlicher Pidagogik zu nennen: Horace Mann und Barnard verarbei-
teten pestalozzische Ideen, und gegen Ende des 19. Jahrhunderts setzte
die machtvolle Bewegung ein, deren Strom heute noch zahlreiche
Schulhéuser umspiilt: der Einflul Herbarts. Ubersetzungen und Ver-
arbeitungen des Meisters, am nachdriicklichsten aber der Pilgerzug
amerikanischer Studenten nach Jena, zu Rein, haben herbartsche
Ideen durch den ganzen Kontinent verbreitet.

Bei aller Allgemeingiiltigkeit, die Dewey fiir seine Auffassung ver-
langt, gerade diese Tatsache, dafl er gegen aufleramerikanische Ein-
fliisse anzukimpfen hatte, zwang zu einer Herausstellung o&rtlicher
und zeitlicher Bediirfnisse, die auch seine letzten Maximen relativiert.
Fiir Kritiker 1st damit der Wink gegeben, loszulegen und nicht zuzu-
warten, bis verinderte Zeiten veridnderte padagogische Richtlinien
verlangen. Das metaphysische Bediirfnis, der Wunsch nach einer
absoluten Grundlegung lafit sich auch 1m pidagogischen Denken
nicht unterdriicken.

Uber diese Kritik der Verankerung nur wenige Worte. Thr ange-
sehenster Wortfiihrer ist Irving Babbit in Harvard. Er lehnt die prag-
matische Weltauffassung — also die Einstellung, die gern als die ausge-
prigt amerikanische bezeichnet wird — als eine fiir den religiésen wie
fiir den humanistischen Menschen gleicherweise rohe Angelegenheit
ab. Praktische Ergebnisse zu fordern ist nach ithm nicht das groflartig
Neue, das diese Lebenseinstellung zu lehren vermag, neu und aller-
dings recht unerfreulich ist nur die grobmaterielle Art dieser Ergeb-
nisse, wie sie die Pragmatisten begehren. Eine solche Konzeption lief3
sich vielleicht fiir die Pionierzeiten rechtfertigen, in einer fortge-
schrittenen Kultur wirkt sie dagegen barbarisch, denn der Mensch
wird verduflerlicht, verauflerlicht auch in einer so wohlklingenden
Mahnung wie soziale Verbundenheit, Dienst an der Gemeinschaft.
Der Titigkeit als das héchste Gliick — was in Amerika gar nicht anders
denn als eine Aufforderung zu mehr business, mehr Sich-dem-Strom-
iiberlassen verstanden werden kann — setzt Babbit eine durch geistige
Verinnerlichung ausgefiillte Ruhe entgegen. Buddhistische, griechische
und christliche Ethik empfehlen ihm mit bedeutungsvoller Uberein-



22 Hermann Béschenstein

stimmung das heilige Leben der Seele — und das kann nicht mit den
Fortschritten der Pragmatisten erreicht wercen. Ganz umgekehrt ver-
langt dieser Weg Abkehr von allen #uflerlich expansiven Geliisten;
der Christ verzichtet vﬁllig auf die Erfﬁllung naturhafter Begierden,
der Humanist legt sich wenigstens Mafl und Wiirde auf. Auf jeden
Fall suchen beide Erfahrungen einer geistig tieferen Seinsschicht,
als der Pragmatist sie im Auge hat.

Die Auseinandersetzung gewinnt in breiten Kreisen der Bevolkerung
tiglich an Weite — eine Tatsache, die von allen jenen festgehalten zu
werden verdient, die mit einem Urtell — und gewdshnlich mit einem
geringschitzigen — iiber Amerika so rasch zur Hand sind.



	John Dewey und die amerikanische Erziehung

