
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 1

Artikel: John Dewey und die amerikanische Erziehung

Autor: Böschenstein, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5

John Dewey und die amerikanische Erziehung

Von Hermann Böschenstein

I.

Der Pragmatismus1), die Bewegung, aus der Dewey hervorgegangen
ist, kann nicht als ein bloß theoretischer Witterungsumschlag
behandelt werden, den außer dem philosophischen Barometer niemand

zu spüren imstande ist. Auch wenn sie nicht das große Wetter sein

sollte, von dem die Anhänger behaupten, daß es die fremden Einflüsse
und Spannungen zerteilt und Amerika zu sich selbst gebracht habe,
der Durchbruch eines eigenwilligen Lebensgefühls bleibt unverkennbar.

Peirce und William James, die ersten Wortführer, sprachen aus
dem Pfingstgeist einer neuen Gesinnung heraus ; sie suchten den starken,
hoffnungsfrohen, gestaltungsfreudigen, an keine unüberwindlichen
Schwierigkeiten glaubenden Mut des Pioniertums zur Lebens- und
Weltanschauung zu erweitern. Darin beruht das selten Günstige der
historischen Lage : erlebniskräftiger, aus der Erde springender, völkisch
geschaffener Stimmungsgehalt erfaßt ein paar Männer, die gewohnt
sind, philosophisch zu denken, und denen das ganze Rüstzeug der

europäischen Geister zur Verfügung steht. Gewaltiger Lebenstrieb
wird dadurch nicht engpersönhcher, sektiererischer Rechtfertigung
überlassen, sondern in den tragenden Formen reifer Kulturen auf die

Veränderungen geprüft, die er an ihnen vielleicht vorzunehmen die
Macht hat.

Unabhängig voneinander kamen Peirce und James dabei zur
Gewißheit, daß der neue Geist vor allem das Erkenntnisproblem der
europäischen Philosophie verrücke. Aller westeuropäischen Erkenntnis
schlankweg vorzuwerfen, daß sie die Wirklichkeit einfach zu kopieren
versuche, verrät nun allerdings eine sehr einseitige Auffassung der
Amerikaner, aber sie half ausgezeichnet, ihre eigene Entdeckung
herauszuarbeiten: Erkenntnis als in unmittelbarer Verbindung mit der
Wirklichkeit stehend, die Wirklichkeit nicht lediglich abbildend, sondern
mitbildend. Denken ist Einwirkung. An der Wurzel einer Idee, sagt

*) Für die Beschaffung der zum Teil sehr schwer zugänglichen, weil weit
verstreuten Literatur, fühlt sich der Verfasser Herrn Prof. Macpherson in Toronto
sehr zu Dank verpflichtet.



6 Hermann Böschenstein

Peirce, liegt etwas Praktisches. Jeder echte Meinungsunterschied muß
deshalb einen Unterschied des tätigen Benehmens zur Folge haben,

etwas Neues zu glauben heißt geradezu, eine neue Gewohnheit
anzunehmen. James hat diesen Nachdruck auf das Praktische womöglich
noch verstärkt. Wahr ist, was nützlich ist, und das Nützliche ist wahr -
aber man muß diese scheinbar grobe Auffassung im Zusammenhang
erfühlen, wie ihn eine kämpfende, auf Lösungen angewiesene

Volksgruppe herstellt. Zwischen Theorien hin und her zu schwanken, die
letzten Endes den Gang des menschlichen Lebens nicht oder in gleicher
Weise verändern, erübrigt sich für James als zwecklose Spintisiererei.
Und er entdeckt und rechtfertigt zugleich nun auch das Prinzip jeder
Gedankenwahl, die also im Grunde eine Tätigkeitswahl ist. Sie beruht
nach ihm nicht auf einer objektiven, rein rationalen Abwägung, sondern
sie springt aus ethischer Grundveranlagung heraus. Unsere
Weltanschauungen sind die Verlängerung innerster Wünsche, wobei wir bloß
nicht glauben dürfen, daß wir aus einem ewigen Bestände von Systemen
das eine oder das andere herauswählen: wir schaffen es erst selbst.

Wahrheit kann nicht vom Geist als ein bereits vorhandenes und nur
noch verborgenes Wesen entdeckt werden, nein, der Geist muß diese

Wahrheit erst erzeugen. Das Universum, in dem wir leben, stellt sich

mithin als ein noch unfertiges dar, das von uns täglich verändert Und

so oder so bestimmt werden kann.
Hierin hegt wohl die fruchtbare Leistung des frühpragmatischen

Gedankens: er hat dem weltanschaulichen Gestalten die Aufnahme

neuer schöpferischer Kräfte ermöglicht. Daß sie sich nicht zu Willkür-
hchkeiten verstiegen, dafür sorgte die strenge, begriffliche Form, auf
die man Wert legte. Daß sie sich aber auch in ihr frei betätigen konnten
oder wenigstens in der Überzeugung, frei zu sein, nicht zu wanken

brauchten, verbürgte die erkenntnistheoretische Entdeckung, an deren
Sicherheit die Pragmatisten nicht zweifeln: der Verstand ist ein Werkzeug,

kein Spiegel.
Einem gewaltig optimistischen Lebensgefühl, wie es namentlich der

Bevölkerung des neugewonnenen Westens eignete, war damit der Weg
in die Philosophie - worunter wir nichts als eine allgemeinere, viele

Erfahrungen organisierende Ausdrucksform verstehen - gebahnt.

II.

Dewey scheint mit natürlicher Bestimmtheit in diese Bewegung
hineingewachsen zu sein. In Neuengland aufgezogen, ging er nach



John Dewey und die amerikanische Erziehung 7

vollendetem Studium zur Weiterbildung westwärts, in kaum erschlossene

Gebiete des amerikanischen Kontinentes und brach damit als einer der
ersten die Tradition der europäischen Semester. Von Pionierluft umweht,
verfiel er bald in jene Stimmung, in der sich ihm Peirce und James als

Führer empfahlen. Heute sehen sie mehr wie seine Wegbereiter aus;
die pragmatische Verlebendigung hat Dewey zu ihrem eigentlichen
Repräsentanten auserkoren; seit Emerson sind amerikanische
Eigenschaften einer begrenzten Periode nicht mehr so harmonisch zusammengefaßt

und so vollkommen ins Geistige übersetzt worden. In Dewey
quillt das große Gefühl des amerikanischen Pioniers gewiß noch so

mächtig wie je, aber zugleich schwingt es nun auch bildend in alles ein,

was es anpackt, und das ist, bei seiner ungeheuren Arbeitskraft, sehr

viel: die amerikanische Philosophie beansprucht ihn zugleich mit der
amerikanischen Pädagogik als ihren Meister.

Nichtpragmatisten haben nun freilich an seiner Philosophie allerhand

auszusetzen, denn von dem Recht, Persönliches zum System
auszuweiten, hat Dewey einen sehr freimütigen Gebrauch gemacht. Aber
man kann hier nichts tadeln, was nicht noch ein bißchen den Erzieher

zu loben vermöchte, weil es das Erzieherische ist, der gewaltige Drang,
die Menschheit glücklicher zu machen, der sich alle seine philosophischen

Bildungen zurechtrückt ; in dieser seiner Grundstimmung
durchforscht er das All, und ihr entsprechend findet er nun überall
Aufforderung und Anleitung für seinen erzieherischen Urtrieb. Das
umfassende philosophische Denken selbst erkennt sich als eine

pädagogische Aufgabe. Philosophie ist für Dewey die allgemeinste Theorie
der Erziehung. Vorurteilsfrei überschaut sie den Daseinsstrom, um
zu erfahren, was dem Menschen gut tut. Ist sie zu dieser Erkenntnis
gekommen, dann macht sie sich an ihre nächste Aufgabe, den
neutralen Ergebnissen der Einzelwissenschaften die Richtung ihrer Tätigkeit

zu geben, die Ansprüche zu erhellen, die das Erkannte an uns
machen muß.

Dewey beginnt seine Entdeckerfahrt ins Reich der Wirklichkeit
wie seinerzeit James als radikaler Empirizist, um sich davor zu hüten,
die Welt durch irgendeine der historischen Erkenntnistheorien zu
betrachten. Das, findet er, verengt auf alle Fälle, und er ist geneigt, einen

großen Teil der lebendigen Erfahrung als unbedeutend und
nebensächlich, als bloße Erscheinung auszuschalten. Unvoreingenommener
Hingabe allein ergibt sich die volle Schau, denn nicht durch den
Gedanken, nur durch das Miterlebnis erfassen wir Wesen und Sinn des



8 Hermann Böschenstein

Daseins. Das Denken ist ja selbst bloß eine Erscheinung unter vielen
andern.

Darum muß auch, wer über die Natur des Denkens Klarheit gewinnen
will, alle seine empirischen Züge mitberücksichtigen und Antwort auf
solche Fragen wie : wo taucht es auf, wie äußert es sich dazu verarbeiten.
Ganz offenbar regt es sich, sobald wir auf Schwierigkeiten stoßen, da,

wo gewohnte Erlebnisreihen abbrechen und uns ungewiß lassen. Dann
denken wir, aber nun freilich nicht mit jener Ruhe der Theoretiker,
sondern wir haben das Gefühl einer Anstrengung, ein Empfinden des

Suchens, Zweifeins Und Hoffens. Wir schaffen uns ein Instrument

- ebenden Gedanken -, um der schwierigen Lage Herr zu werden.
Denken ist instrumental.

Darum kann es uns auch keinen tieferen Aufschluß über Sinn und
Zweck der Wirklichkeit geben, weil es ihr ja selbst als ein Ereignis
angehört, und Ereignisse denken wir nicht, wir erfahren sie unmittelbar

als Schmerz, Freude und Anspannung. In diesen Empfindungen
werden wir ihrer zum erstenmal gewahr, das gibt ihnen Bedeutung
für den Menschen; sie gleiten darauf nicht mehr end- und haltlos
ineinander über, sondern sie werden von uns besessen, angenommen,
verworfen... nur niemals rational erkannt. Sie sind unerkennbar und
unerkannt, nicht weil sie unter einem undurchdringlichen Schleier
liegen, aber weil Erkenntnis mit ihnen überhaupt nichts zu tun hat.
Das Erkenntnisinstrument gibt nur eine mehr oder weniger vollkommene

Schau über die Bedingungen, unter denen unsere Erlebnisse
Zustandekommen, wobei vielleicht jene von uns wissenschaftlich
genannte Ordnung noch am ehesten dieser Bedingungen habhaft zu
werden vermag.

Die lebenswarme Erfahrung, diese Verdichtung des Erlebnisstromes,
das Von-ihm-erfaßt- und Irgendwo-hingedrängt-werden, Dasein mithin

als gefühlter Anprall kann nur vom ganzen Menschen angenommen
und bewertet werden. Welterkenntnis durch ruhige, wie der Ausdruck
geht, umfassende Kontemplation und begriffliche Abstraktion zu
gewinnen bleibt hoffnungslos - solche metaphysischen Bilder sind letzthin

doch nur Mittel, um eine gewollte, der innersten Veranlagung
entsprechende Erfahrung herbeizubringen. Nicht der Verstand, das

Gefühl begreift das Leben, und nur in seiner Sprache darf das
Gefundene umrissen sein. Freude und Schmerz, die Mühe, mit der wir
das eine erstreben und das andere vermeiden, das Gefühl des zeitlichen
Verlaufs, in dem wir das alles erleben, solche flüchtigen Andeutungen



John Dewey und die amerikanische Erziehung 9

fangen noch am ehesten die kosmische Natur ein. Sie durch straffere

Begriffe oder gar fachmetaphysische Ausdrücke zu ersetzen vermeidet
Dewey vorsichtig, und so erfüllt er aufs schönste die bekannte Forderung

William James, das Universum nicht zu einem Absoluten gerinnen
zu lassen, nicht einen idealistischen oder realistischen Käfig daraus zu
machen, in dem der Mensch gefangen und gelähmt sitzt.

Dieselbe hemmungslose Erlebniswilhgkeit erfaßt dann auch das

höchste Gut als die harmonische Zusammenfassung stets reicher
herströmender Erfahrungen. Jede Bestimmung, die den Zweck des Daseins

in weite Ferne rückt, scheint Dewey ethisch gefährlich zu sein. Sie

entwertet und verleidet einem den Weg. Darum stellt er das Ziel mitten
in unsere Erfahrung hinein, wo es täglich erstrebt und täglich errungen
werden kann. Diese Lebensnähe des höchsten Gutes gemahnt an Epikur,
nur daß der Grieche es in der Zurückgezogenheit findet, während der
Amerikaner seinen glücklichen Fund einzig in der Fülle des Lebens
machen kann, ein Unterschied, der sich an den ethischen Folgerungen
sofort ins Gewaltige vergrößert : Epikur sorgt zuerst für sich, der
Pragmatist erkennt die Abhängigkeit seines Wohlergehens vom
Wohlergehen anderer, er gibt und nimmt zugleich. Handle so, daß der
Bestand lebendiger Erfahrung sich vermehrt, heißt Deweys kategorischer
Imperativ.

Soweit die Philosophie als Lebenslehre, die sich nun mit Hilfe der
Einzelwissenschaften auf der Erde einzurichten versucht. Vor allem
mit Hilfe der Psychologie.

Deweys Psychologie verrät so deutlich wie seine Philosophie den

gestaltenden Eingriff des Pädagogen. Er treibt vornehmlich
Sozialpsychologie. Die Gewohnheiten, die das Individuum zum Charakter
erheben, sind Funktionen, die aus einer Wechselwirkung zwischen
Mensch und Umwelt entstehen - man könnte sie mit dem Atmen
oder mit dem Verdauen vergleichen - in allen Fällen ist die Mitarbeit
verschiedener Schichten erforderlich. Den Gewohnheiten gehen zwar
in zeitlicher Folge die Impulse oder Instinkte des Menschen als

biologisches Wesen voran, denn diese sind angeboren, Gewohnheiten
jedoch werden nach und nach erworben. Aber im Benehmen haben
doch die Gewohnheiten als die primären Einheiten zu gelten, weil
ohne solche dem Kmde von der Gesellschaft angelernten Benehmenswege

der Mensch nicht in das Reich des Sozialen hineinwachsen kann.
Unser Menschbenehmen verläuft ja fast völlig in Gewohnheitsbahnen.
Nicht nur wird uns beigebracht und zur Gewohnheit gemacht, wie wir



10 Hermann Böschenstein

gehen und stehen, wie wir essen und trinken sollen, auch Ehrlichkeit,
Tüchtigkeit, Bosheit, Mut sind keineswegs die privaten Besitzungen,
für die wir sie zu halten pflegen, sie erweisen sich tieferer Einsicht
vielmehr als von der Gesellschaft vorgelegte und aufgezwungene
Verhaltungsweisen. Von eminenter Wichtigkeit ist dabei, den Anteil
körperlicher Bewegungen an allen unsern Gewohnheiten einzusehen;
daß er weitaus größer sei, als wir bisher vermuteten, und den geistigen
völlig überwiegte, bezweifelt Dewey nicht.

Die Möglichkeit der Veränderung und Verbesserung des menschlichen

Benehmens scheint somit gesichert: über unser Tun und Lassen

entscheiden Gewohnheiten, die ihrerseits angelernt wurden. Aber vor
einer endgültigen Beurteilung muß nun doch noch unsere animalische
und angeborene Natur geprüft werden. Sie birgt nach Dewey nicht
die geringsten erzieherischen Hindernisse. Die in der Individual-
psychologie primären Einheiten bleiben sozialpsychologisch neutral,
will sagen, unsere angeborenen Impulse oder Instinkte bestimmen

nur allgemein, aber nie im besonderen das spätere Benehmen; sie

äußern keinen andern als den allgemeinsten Wunsch, verarbeitet zu
werden, gleichviel, ob als Mut, Furcht, durch den Taktstock des

Dirigenten, in richterlicher Robe oder unter dem Panzer des Ritters. Diese

Lebensinstinkte schlüpfen gierig in die nächste beste Form, die sie

antreffen, ohne damit zu versichern, daß sie sich in einer besseren, der
Menschheit förderlicheren Ausdrucksweise nicht ebenso wohl fühlten.
Was uns mahnt, uns für menschliche Fehler und Laster niemals auf
den alten Adam, sondern stets auf die umliegenden Sitten und Gebräuche

zu berufen, wobei sich natürlich die Verantwortung nur erhöht. Wenn
Geschichte recht verstanden würde, so könnte sie uns am schnellsten

schildern, in wie mannigfache Ausdrucksformen eine ewiggleiche
menschliche Natur sich einzuschmiegen lernt. Unglücklicherweise
folgen wir zumeist noch jener infantilen Logik von Mohères Arzt, der

uns glauben machen will, Opium schläfere durch eine ihm innewohnende
schlummerbringende Qualität den Menschen ein: so reden wir von
kriegerischen Instinkten, die notwendigerweise Krieg ausreifen müssen,
wir leiten gewisse ökonomische Zustände aus einem eingeborenen
Erwerbstrieb ab, was recht besehen nichts anderes heißt, als eine soziale

Gewohnheit zweimal auszudrücken, zuerst als existierende Tatsache
und sodann als innere Kraft, die diese Tatsache hervorbrachte. Von
schlagender Richtigkeit findet Dewey deshalb schon den Titel jenes
James'schen Essays « The Moral Equivalent of War ». Mit dem Gedan-



John Dewey und die amerikanische Erziehung 11

kengang geht er vollends einig. Die Inneren Elemente, die den Krieg
ausfüllen, würden ebenso gern den Frieden verlebendigen, wenn man
ihnen bloß Gelegenheit dazu gäbe.

Wenn alles gesagt ist, steht der Mensch als ein unruhig drängendes
Wesen vor uns, das sich die Gewohnheiten aneignet, wie sie die Gesellschaft

ihm darbietet. Nicht dem Verstände folgt es, es gehorcht dem
Ausdruck suchenden Instinkt und wird darum, was die Gewohnheiten,
die es vorfindet, aus ihm machen. Wer seine Gewohnheiten ändert,
ändert seine Natur. Jeder andere Versuch einer Beeinflussung erübrigt
sich als Magie: Ergebnisse herbeiführen zu wollen, ohne eine klare
Einsicht in ihre Bedingungen zu besitzen. Beispielsweise Moralpredigten
zu halten, statt moralische Gewohnheiten zu üben. Die physikalischen
Wissenschaften haben diese magische Methode so ziemlich hinter sich

gelassen, in Religion, Ethik und Politik sieht Dewey sie immer noch im
Schwange. Hier wird je und je zu einem Nur Wollen! aufgefordert, wo
es doch ohne geduldige Einübung gar kein Können gibt.

Das Wichtigste bleibt natürlich, von dieser neuen Methode den
Gebrauch zu machen, den die Philosophie vorschreibt: Erziehung zum
Ethos. Da dürfen nun die Erwachsenen eine plastische Jugend vor
allem nicht mehr in unsozialen Gewohnheiten zur Erstarrung bringen,
sondern es sollen Ausdrucksformen bereitgehalten werden, in denen
das warme Gemeinschaftsgefühl der Jungen erhalten, vermehrt und
der Menschheit wohlzutun angewöhnt wird.

III.
Aus einer so sicher gefaßten Weltanschauung und mit einer derart

scharf auf das Pädagogische hin ausgearbeiteten Psychologie konnte
Dewey als Kritiker der bestehenden und als Schöpfer einer neuen
Schule sehr klare Entscheidungen treffen.

Zwei Richtungen lieferten sich die lebhafteste polemische
Diskussion, als er das Feld betrat. Die eine, von den Gegnern des übelsten
Konservativismus gescholten, wagte immer noch zu betonen, daß die
Schule in erster Linie das Wissen der Erwachsenen, eine strenge logische
Stoffmasse, unverändert zu übermitteln habe. Die andere, besonders
durch Ellen Key mutig gemacht, verkündigte das Recht des Kindes
auf die Entwicklung seiner eigenen Persönlichkeit Und verstieg sich
schnell zu den bekannten überschwänglichen Behauptungen wie: man
müsse das Kind seiner eigenen Kraft überlassen und seine Wünsche

zum Mittelpunkt des erzieherischen Kraftfeldes machen. Deweys



12 Hermann Böschenstein

ethische, logische und psychologische Besinnung faßte das scheinbar

Gegensätzliche sofort zusammen. Wenn Wissen doch nur ein Instrument
ist, so erübrigt sich die Selbstverherrlichung des bloßen Stoffes, wie
sie bei den Vertretern der Informationsschule gang und gäbe war. Die
Aufgabe, die das Wissen nun aber zu erfüllen hat, weist sofort auch

die Kindheitsromantiker zurecht. Der junge Mensch kann seinen

Tätigkeitsdrang doch nicht anders als sozial erfüllen und erhöhen. Jede

Kraft ist dazu bestimmt, verwendet zu werden, und Verwendung
findet sie nur in der Gesellschaft. Auf keinen Fall darf darum die
vielgerühmte Aktivität des Kindes sich selbst überlassen bleiben, vielmehr
muß man die Auseinandersetzung mit der Gesellschaft, die sie doch
sowieso sucht, überwachen und regeln. Und dazu werden nun vom
Kinde Werkzeuge gebraucht, nämlich das geschmähte trockene Wissen,
aber eben, als Werkzeug. Lesen, Schreiben, Rechnen und die später
folgenden Materialgruppen wie Geschichte, Geographie und
Naturwissenschaften dürfen nicht als strenge, wie es den Anschein erwecken

möchte: als außerhalb des gewöhnlichen Lebens stehende, sich selbst

genügende logische Systeme betrachtet werden, die das Kind nach

mühseliger Eroberung doch nicht verwerten kann. Sondern die
Stoffmasse verlangt völlige Verpsychologisierung. Hierin besteht wohl ein

ganz großer Teil der pädagogischen Kunst: die im Lehrbuch
abgesonderten Erkenntniswelten zu beleben und Stück um Stück davon in
die gewohnte Umgebung des Kindes hineintreten zu lassen. Anstatt
präsentiert zu werden drängt das Material auf einen langsamen Übertritt

in die Erlebnisreihe des Kindes, wo es von ihm zur Erweiterung
seiner Erfahrung aufgegriffen und benützt wird.

Die in Amerika nicht weniger als in Europa beliebte Fragestellung:
humanistische Unterrichtsfächer oder naturwissenschaftliche, alte oder

neue Sprachen, bildet für Dewey methodologisch kein Problem, da es

doch weniger auf das Was, als viel eher auf das Wie des Unterrichtes
ankommt. Jedes Material eignet sich zur Verlebendigung, aller Stoff
kann zum Nährstoff für das wachsende Kind umgebaut werden, und
in modernen sogut wie in veralteten Disziplinen bringen Lehrer es

fertig, sich am Geist der Erziehung zu versündigen. Nun will der Schnitt
durch den Lehrplan ja aber vor allem Praktisches vom Nutzlosen trennen,
er wird von den Verfechtern einer berufsmäßig vorbildenden Schule

geführt, denen die Anhänger der rein intellektuellen Unterweisung
in die Arme fallen.

Der Zweck der Schule hegt nach Dewey weder da noch dort. Diese



John Dewey und die amerikanische Erziehung 13

Zweiteilung in praktische und theoretische Fächer entspricht einer
Gesellschaftsstruktur, in der das volle Verständnis für den Sinn des

Daseins noch fehlte. Sie empfahl sich einer Klassentrennung, in der
arbeitende Bevölkerung und eine dünne, den Geschäften des Tages
fernstehende intellektuelle Oberschicht sich fremd und scharf
voneinander abhoben. Auf der einen Seite verführte die Sorge ums tägliche
Brot, aus dem Stundenplan alles wegzuschneiden, was für das Erwerbsleben

nicht direkte Förderung bedeutet, und auf der andern garnierte
man eine Platte geistiger Leckerbissen, die nur dem Nachtisch eines

luxuriösen Lebens zugute kommen sollte. Eine bessere Welt, wie sie

Dewey mit der amerikanischen Demokratie anbrechen sieht, hebt die
Gegensätze auf, der höhere und einzige Lebenszweck, Wachstum,
harmonische Ausbildung aller durch alle, schweißt berufliches Können
und intellektuelles Wissen in ein mächtiges Werkzeug zusammen, das

dem vollen, schönen Leben, nicht bloß dem mühseligen Verdienen
oder dem müßigen Betrachten hilft. Und in dieser Verbindung des

praktischen und theoretischen Wissens muß dann selbstverständlich
auch das dritte Element aufgelöst werden, das die Schule und das Leben

nur zu gerne abgesondert behandeln, nämlich das ethische, das nicht
in der Gesinnung und nicht in einer einzelnen Tat, das einzig und
allein als stetes Wachsen und Andern-zum-Wachsen-verhelfen Lebendigkeit

erlangt.
Wie diese sozialen Gewohnheiten, diese organisch tätige Gemeinschaft

gebildet werden können, darauf gibt es aus Deweys Psychologie
heraus nur eine Antwort: durch frühe Angewöhnung, die zu besorgen
in erster Linie der Schule anheimfällt. Vorbedingung ist allerdings,
daß die Schule die erstrebte Gemeinschaft en miniature selbst
veranschaulicht. Nur wenn der Schüler in ihr schon auf alle Elemente
der guten Gesellschaft trifft und den Anforderungen einer besseren

Welt von Anfang an zu genügen hat, bloß wenn sie ihm beibringt, ein
Kamerad, ein hilfbereiter Nachbar, ein verständiger Teil des Ganzen

zu sein, erwächst an ihm die gewünschte gehobene Gesellschaftsordnung.
Der Schüler muß im Unterricht den nämlichen Problemen begegnen,
die er von zu Hause aus kennt, und das Gelernte ist nur dann wertvoll,
wenn es sich auch nach der Schule als fähig erweist, Erfahrungen anzuregen

und zu erweitern - abseits von dieser Einmündung in die Gesellschaft

hat die Schule nichts zu suchen.
Weil aber nun unsere Gewohnheiten, unsere Benehmensformen

körperliche, intellektuelle und moralische Strebungen einheitlich ver-



14 Hermann Böschenstein

binden und als Ganzes benützen, so sollten Gewohnheiten uns auch
in dieser Geschlossenheit beigebracht werden. Allein, wie die Dinge
in der Schule heute noch liegen - jedes der Elemente nimmt im Stundenplan

seinen nachdrücklich unterschiedenen Platz ein -, hat sich der
Lehrer mit einer stückweisen Aktivierung zu begnügen. Am besten
läßt sich am Ende das Moralische der Gesamtheit des Unterrichtes
beimischen. Der Lehrer soll bei jeder Gelegenheit jenen dem Kinde
angeborenen Trieb, zu geben, fördern. Er darf zum Beispiel nicht die

ganze Klasse laut und zusammen lesen lassen, denn hierbei wird der
Wunsch des Kindes, etwas mitzuteilen, unterdrückt. Es weiß, daß alle

seine Mitschüler genau den gleichen Text vor sich haben, es kann
ihnen also nichts Neues vermitteln - der gelähmte Eifer vermindert
zugleich seine eigene Aufnahmefähigkeit. Leider versäumt der Lehrer
nicht nur sehr oft solche wichtigen sozialen Anschlüsse, er begünstigt

sogar nicht selten unsoziale Gewohnheiten. In einer immerhin nicht

ganz harmlosen Weise etwa dadurch, daß er die Affektion des Kindes
zu gewinnen sucht und es über diese sentimentale Brücke zur Arbeit
führt, eine Verbindung, die höchstens eine individuelle, keine soziale

Neigung nährt. Als geradezu gefährlich bezeichnet Dewey alle Furcht-
und Wettbewerbmotive. Den Schüler nach seiner theoretischen statt
nach seiner ethischen Leistung zu bewerten, zu loben und zu tadeln, ist

an sich schon widersinnig, aber noch gefährlicher sind die Folgen:
frühe Niedergeschlagenheit der Schwachen und Überheblichkeit der

Erfolgreichen bereiten alle die beklagenswerten sozialen Trennungen
der Erwachsenen vor. Schließlich nennt Dewey geradezu erzieherische

Verschwendung die stete Bezugnahme auf die Zukunft, auf das

Erwachsensein, auf einen fernen Zweck, wo doch Weg und Ziel eins sein
sollen, so wie nicht die Gesundheit und nicht die Vollkommenheit,
sondern die Gesundung, die Vervollkommnung das höchste Gut zur
Erfahrung bringen.

Die Einbeziehung des Wissens in den Prozeß der Gewohnheitsbildungen

gebietet dem Lehrer in erster Linie, die Schubladenauffassung

der Wissensgebiete nicht stärker als der Stundenplan schon

zwingt zu betonen. Jedes Fach ein streng in sich geschlossenes Ganzes,
das flößt dem Kinde sofort die Meinung ein, es handle sich da um
zusammenhanglose Kenntnisse, auf die es nach oberflächlichster
Beurteilung Vorliebe und Abneigung verteilen dürfe. In Tat und Wahrheit

entspringt das gesamte Wissen der einen und unteilbaren menschlichen

Erfahrung, und sie verlangt es auch wieder zurück, in einer



John Dewey und die amerikanische Erziehung 15

Reihenfolge, die nichts anderes als die Bedürfnisse eines vielgestaltigen
Lebens vorzeichnen.

Auf alle Fälle läßt sich das Material wenigstens, auch wenn es in
kleinen Dosen verabreicht werden muß, verlebendigen. Geographie
und Geschichte bieten Dewey so dankbare wie wichtige Gelegenheiten,
den neuen Geist zu verbreiten, denn alle geographischen Tatsachen
sind nicht nur physikalischer, sie sind weit eher sozialer Natur und
veranschaulichen die Einflüsse, die den Menschen aus seiner Umgebung
heraus formen, ein Zwang, der dann durch die Geschichte mit der
anschaulichen Einwirkung des Menschen auf den Menschen ergänzt
wird. Vorausgesetzt freilich, daß Geschichte nicht einfach als eine
Reihe mehr oder weniger erregender Lebensläufe vor uns abrollt.

Allen jenen zahlreichen Erziehern, die sich ihren pädagogischen
Ariadnefaden mit ein paar psychologischen Führungsbegriffen
zusammenflicken, hat Dewey mit einer Emzelabhandlung über Anstrengung
und Interesse ein neues Lichtchen aufzustecken versucht. Daß dem
Kinde alles Lernen interessant gemacht werden müsse, ist eine so
einleuchtende wie gefährliche Theorie. Einmal neigt wohlfeiles Interesse

dazu, nur andauernd zu erregen, statt wirklich zu binden; es verursacht

Zerstreuung an Stelle von Sammlung. Zu leicht genommen
verführt das Interesse den Lehrer gern, das Material mehr und mehr nach
der Möglichkeit, mit der es sich geschickt aufputzen läßt, auszusuchen.
Wie dagegen wahres Interesse wirkt, besagt das Wort am schnellsten:
der Gegenstand, den es begreifen soll, muß zwischen dem Kind und
einem von ihm gewünschten Tatergebnis liegen, als das Mittel, das

allein zum Ziele führt. Der Lehrer soll Wollungen erregen, leiten,
steigern und dem Kmde dann fortwährend das zur Ausführung nötige
und es eben dadurch interessierende Material zuschieben. Höchste
Vorsicht um diesen Terminus herum ist auch deshalb geboten, weil
es ja so leicht gelingt, eine Art von Interesse zu erwecken, dessen äußere

Lebhaftigkeit oft über die innere Wertlosigkeit hinwegtäuscht: der
ödeste Schulbetrieb kann das Kind durch Strafen und Belohnungen
zu einem Lerneifer entfachen, dem nichts zuviel und nichts zu schwer
ist, aber hier handelt es sich doch offensichtlich um eine Teilnahme,
die in keiner sozialen Verstrebung ruht.

Ob das Kind angestrengt werden darf oder nicht, ist für Dewey
nicht eine Frage, die nur der alte Stockschulmeister bejahen kann. Auf
einer gewissen Stufe kommt das gesund entwickelte Kind ohne

Anstrengung gar nicht weiter, dann nämlich, wenn es sich ein ferneres



16 Hermann Böschenstein

Ziel steckt, das sich mit den nächsten bereitliegenden Mitteln nicht
erreichen läßt. Der geschickte Pädagoge wird durch eine sorgfältige
Behandlung solcher Situationen, in denen der Schüler ein neues Werkzeug

schaffen oder ein altes in veränderter Bedeutung gebrauchen muß,
ein mutig bejahtes Anstrengungserlebnis zur Gewohnheit zu machen
suchen - eine bessere Vorbereitung für die schweren Aufgaben des

Lebens läßt sich kaum denken.
Die aus Europa eingeführten pädagogischen Anschauungen behandelt

Dewey mit kühler Vorsicht. Aus dem weltanschaulichen oder politischen

Zusammenhange herausgerissen, wie sie es in Amerika
notwendigerweise sind, traut er selbst ihren technischen Einzelheiten nur
wenig Fruchtbarkeit zu. Herbart, der in den Vereinigten Staaten großen
Einfluß besaß und noch besitzt, lehnt er als Schulmeisterpsychologen
ab. An Pestalozzi unterscheidet er eine erste lebendige Periode -
unfreiwillig gerühmt durch den bekannten Ausruf eines Besuchers in
Stans: dies ist keine Schule, das ist eine Familie - von der die zweite
methodische abzutrennen und abzulehnen ist. In Fröbel sieht er gewaltige
Einsicht aus politischer Furcht nur halb angewandt, am deutlichsten
aber spricht sich Dewey über die Montessori aus, mit der ihn
oberflächliche Beurteiler nicht selten in einem Atemzuge nennen. Die Freiheit,

wie sie sie beide verstehen, veranschaulicht ihm da tiefgreifende
Unterschiede. Physisch, sagt Dewey, sind die Schüler der Italienerin
freier als irgendwelche Kinder, intellektuell dagegen bleiben sie eingeengt.

Sie beschäftigen sich mit einem Material, das nur eine bestimmte
Anzahl von Kombinationen erlaubt - ist das Kind mit diesen vertraut,
so kann es höchstens noch Behendigkeit entwickeln, während sich zu
schöpferischer Tätigkeit keine Möglichkeit bietet. Dewey führt das

Kombinationsspiel der Montessori auf ihre psychologische Anschauung
zurück, die dem Menschen eine begrenzte Zahl eingeborener Fähigkeiten

zuspricht, an die der Amerikaner aber nicht glaubt. Er baut
auf den einen schöpferischen Drang des Kindes, der nicht durch wenige
Übungen zur Höchstleistung gebracht werden kann, sondern mit
immer neuen und ernsthaften Aufgaben genährt sein will.

Seinem reformatorischen Drange praktische Gestaltung zu geben
bekam Dewey Gelegenheit, als er zum Vorsteher einer der Universität
in Chicago angegliederten Versuchselementarschule ernannt wurde.

Was sich ihm hier am dringendsten zur Verwirklichung und Prüfung
empfahl, war ein viel fleißiger als irgendwo betriebener Handarbeitsunterricht.

Seine Schüler müssen von Anfang an kochen, nähen, zim-



John Dewey und die amerikanische Erziehung 17

mern und weben, womit allerdings keineswegs beabsichtigt wird, sie

zu künftigen und besseren Schneiderinnen, Köchen oder Schreinern
auszubilden. Daß handliche Verarbeitung des Materials die allgemeine
Kenntnis davon anregt und erleichtert, zählt schon eher mit, der Nachdruck

liegt aber insbesonders auf dem sozialen Verständnis und auf
der sozialen Eingewöhnung, zu denen die Handarbeit erzieht. Dewey
denkt an etwas im Laufe der letzten Jahrzehnte Verlorengegangenes:
die Kinder der Pioniere, früh aufgerufen, beim Hausbau, in der Küche
und am heimischen Webstuhl mit Hand anzulegen, gewöhnten sich dabei
neben vielem andern soziale Gewohnheiten an, die es wert sind,
durch ähnliche Mittel wieder erstrebt zu werden. Vergißt man dazu

nicht, wie Dewey immer betont hat, daß alle und selbst kompliziert
intellektuelle Leistungen, daß geistige und moralische Absichten nur
durch körperliche Bewegungen ausgeführt werden können, so gelangt
derartige Ausbildung zu grundlegender Bedeutung.

Die Schüler arbeiten in den Werkstätten, Kochschulen und
Nähzimmern nicht nach Klassen geordnet, sondern sie sind alle

beisammen und können jetzt endlich dazu angehalten werden, was die
Lehrer sonst immer streng verbieten: sich gegenseitig zu helfen.

Die Sprachschulung gibt Dewey in Übereinstimmung mit seiner
Überzeugung, daß Sprache bestimmt ist, Meinungen, Erfahrungen
auszutauschen. Er sucht den sozialen Sprachinstinkt zu entwickeln und
läßt deshalb die Kinder sich gegenseitig erzählen. Lange Beobachtung
versichert ihn, daß sie einen niegekannten Eifer an den Tag legen,
einmal sich genau auszudrücken und sodann ihre Erzählung poetisch
anschaulich oder sachlich genau auszuarbeiten.

Wo die Wirklichkeit seinen Versuchen ein Ende setzt - mit dem
dreizehnten Altersjahr der Schüler — da schweift Deweys pädagogische
Vision noch kühn ins Weite. Vom Kindergarten bis zur Universität
sieht er alle Lernbegierigen in einem Gebäude. Zu Unterst befinden
sich die Werkstätten, die Küchen und der selbstverwaltete Speiseraum,
m ihrer Mitte die beratende Bibliothek, während nach außen durch
Garten, Farm und Fabrik lebhafte Verbindung mit dem Leben der
Erwachsenen angeschlagen wird. Über dieser elementaren Schicht
liegen dann, für die Vorrückenden, physikalische, biologische und
chemische Laboratorien, Kunst- und Musikzimmer, in ihrer Mitte
diesmal ein Museum. Und durch all das schreitet der Schüler im
selbstgewählten Tempo. Die Lehrer sind nicht in erster Linie nach ihren
Uiplomen abgestufte Fachmänner, sondern Erzieher, die den ganzen



18 Hermann Böschenstein

Werdegang einer jungen, nach lebendiger Erfahrung strebenden Seele

zu überschauen vermögen. Vor allem aber vergessen sie das eine nicht,
daß die Bedeutung der Schule als Vorbereitung und Bereitschaft zum
sozialen Leben zugleich in ebenem Gleichmaß schwebt.

IV.

Das praktische Beispiel Deweys ist da und dort im Lande herum

von abhängigen und unabhängigen Erziehern aufgenommen worden,
wobei bloß nicht immer sicher ist, daß es auch in seiner ethischen und
psychologischen Veranlagung begriffen und dementsprechend vertieft
wurde. Die paar Beispiele, die wir kurz umreißen, sind aber immerhin
mit des Neuerers Zustimmung geehrt und in seinem Buche über die
Schule der Zukunft als Ölzweige einer besseren Zeit bezeichnet worden.

Miss Johnson in Fairhope, Alabama, reißt jede Grenze nieder, die
den Drang des Kindes nach eigener Entdeckerfahrt einzuschränken
droht. Dem Lehrer bleibt hier nur noch die Rolle des geschickten
Anregers. Das Kind beginnt in der Schule nicht mit dem ihm viel zu
schweren Lesen, Schreiben und Rechnen, sondern es wird eingeladen,
zunächst einmal möglichst das fortzusetzen, was es zu Hause getan hat.
Dabei regt sich dann von selbst sehr bald der Wunsch nach Kenntnissen
als den Werkzeugen, die eine reichere Betätigung ermöglichen, und mit
dem achten, neunten Jahre verlegt der Schüler aus eigenem Antrieb
einen Teil seiner Entdeckerfahrten ins Reich des Buches. Zwang übt
Miss Johnson nur in der sozialen Sphäre; die Kinder werden unter
Umständen recht nachdrücklich angewiesen, sich gegenseitig zu helfen.

Professor Meriam, der Leiter der Elementarschule an der
Missouriuniversität, führt seine Schüler ebenfalls erst dann in die Kunst des

Lesens, Schreibens und Rechnens ein, wenn sie dringend danach
verlangen. Was sie früher oder später alle tun. Sein Stundenplan ist die
ausgearbeitete Antwort auf die Frage; was würden die Kinder von sich

aus machen, wenn es keine Schule gäbe? Nun, sie würden spielen,
springen, einander was erzählen, disputieren, Boote bauen, Puppenkleider

nähen, Tiere beobachten, einen Garten anlegen - Meriam
erblickt darin vier aktive Hauptströmungen, die nun auch seinen Schultag
einteilen, in Spielen, Handarbeiten, Erzählen und Beobachten.

Die Beobachtung beschränkt sich jedesmal auf einen Gegenstand
oder auf ein Erlebnis, ob sich das nun in einem Vormittag oder nur in
Wochen erschöpfen läßt. Pflanzen und Tiere kommen zuerst dran, aber

es wird auch dem Verlangen nicht widerstanden, den Fleischerladen,



John Dewey und die amerikanische Erziehung 19

die Feuerwehrkaserne, das Signalwerk, die Sägemühle kennenzulernen.
Ein großartiges Verständnis der Bevölkerung macht diese Besuche

jeweils zu einem tiefen Erlebnis, und sie sind es besonders - wenn die
Kinder etwa einen Tag lang beim Spezereihändler selbst abwiegen,
einpacken und aushändigen dürfen -, die den Wunsch nach Kenntnissen

unwiderstehlich machen. Ein Wunsch, den übrigens auch das

Spiel in kurzer Zeit mit unfehlbarer Sicherheit zu erregen pflegt.
Und so tut, und wohl am allermeisten, das gegenseitige Erzählen.

Die Kinder forschen nach immer neuen Geschichten, historischen

Begebenheiten, geographischen Tatsachen und naturkundlichen
Vorgängen, die sie im Kreise der Genossen zum besten geben dürfen. Ist
der elterliche und großelterliche Vorrat erschöpft, so empfiehlt sich die
Bibliothek als ungeheures Lager. Wie Dewey beobachtet auch Meriam
den qualitativen Einfluß des Erzählens: die Schüler bekommen ein
feines Organ dafür, was die Gemeinschaft erfahren will und hören muß.

Im vierten Erziehungsjahr wird das Spiel abgehängt und das

Beobachten durch Handarbeit ersetzt. Nicht daß die Kinder in diesem

Alter nicht mehr spielen, bewahre, aber sie wollen es nicht unter der
Aufsicht des Lehrers tun. An den Handarbeitsunterricht, in dem alle

möglichen Materialien zur Verarbeitung gelangen, schließen sich
Besuche der Werkstätten, Farmen und Fabriken an. Die ganze schriftliche

Ausdrucksbildung wird als Berichterstattung über solche Studienausflüge

durchgeführt.
Das Erzählen bekommt auf dieser Stufe neue Aufgaben. Mehr und

mehr legt man Wert auf guten Stil, kritische Auseinandersetzungen
werden entfacht, und das Englisch der so vorgebildeten Schüler soll
auf den Universitäten hervorragend neben den Leistungen anderer,
aus der alten Schule kommender Studenten bestehen.

Der fremdsprachliche Unterricht fließt völlig aus diesem Erzählen
heraus; die Kinder werden angeregt, Geschichten und Schilderungen
aus Deutschland oder Frankreich erst in der Ubersetzung zu geben,
und von da streben sie dann früher oder später mit Hilfe des Lehrers
dem Originale zu.

Learning by doing. Aber daß es sich nicht darum handelt, den
alten Stoff nun einfach auf bequemerem Wege zu erschleichen und
im übrigen denselben unsozialen Gebrauch davon zu machen, muß
natürlich die tiefere Absicht der neuen Methode bilden. Wirt in Gary,
Indiania, strebt kräftiger als alle andern auf dieses Ziel los. Seinen

Ausgangspunkt nimmt er geradezu von der Frage: was braucht der



20 Hermann Böschenstein

Schüler, um ein ordentlicher Bürger, ein wertvolles Glied der
Gemeinschaft zu werden?

Wirt wollte der Schule die Halbbedeutung nehmen, die sie nur zu
oft im Leben des Kindes einnimmt. Er läßt das Schulhaus den ganzen
Tag offen stehen, das Kind soll darin solange verweilen können als es

will, und daß es will, dafür sorgt diese Schule schon mit ihren Schwimmanstalten,

Spielplätzen und Werkstätten. Wichtiger noch, die Schüler
werden überall zu verantwortungsvoller Mitverwaltung herangezogen.
Sie treten zu einem kleinen Staat zusammen, führen ihre Wahlkampagnen
und geben ein eigenes Wochenblättchen heraus. Ein Erfrischungsraum
untersteht ihnen, und sie müssen, soweit es angeht, die Gebäulich-
keiten selbst imstande halten. Schule und Nachbarschaft treffen sich

in gemeinsamen Sitzungen, die durch solche Interessen wie Wohnungsund

Verkehrsangelegenheiten durchaus ernst gehalten bleiben. Die
Schüler werden nicht bloß zu tüchtigen Bürgern ermahnt, sondern von
Anfang an als solche genommen und zu allen möglichen Aufgaben in
der Gemeinde herangezogen. Dewey versichert, daß die ganze Stadt
Gary sich der Früchte dieser Zusammenarbeit erfreut.

Von innen heraus, aus ihrem psychologischen und weltanschaulichen
Kern ist Deweys Erziehungsphilosophie durch eine Gruppe von
Mitarbeitern und Schülern des Instrumentalismus zu dem entwickelt
worden, was heute unter dem Namen Behaviorismus geht. Nun ist
das gewiß in erster Linie eine Psychologie, aber sie müßte weniger
offensichtlich aus Dewey hervorgegangen sein, um nicht so starke
erzieherische Bestrebungen zu entwickeln.

Deweys Psychologie der Gewohnheiten und Instinkte war den Be-
havioristen nicht naturwissenschaftlich genug, und sie erfüllte ihnen
den Anspruch auf Beobachtbarkeit und Kontrolle zu wenig. Die
Gewohnheiten, wie Dewey sie beschreibt, liegen für Watson, den Anreger
der radikalen Folgerungen, immer noch teilweise in jenem unklaren
und unwissenschaftlichen Halbdunkel, das der Begriff der Seele überall

erzeugt. Und die Instinkte gleichen noch zu sehr einer Art mystischer
Kräfte, die für alle X und Y des menschlichen Benehmens nach
Belieben eingesetzt werden können. Darum diese doppelte Aufgabe:
einmal die Gewohnheiten als die Grundlage unseres Benehmens rein
mechanisch darzustellen und sodann die Instinkte, die aus dem
biologischen Boden in das soziale Benehmen emporsteigen, qualitativ
und quantitativ genau zu bestimmen.



John Dewey und die amerikanische Erziehung 21

V.
Die pädagogische Bedeutung Deweys entspricht seiner philosophischen.

In jedem Felde sticht er als typischer amerikanisch heraus denn

je einer seiner Landsleute zuvor. Koloniale Abhängigkeit von Europa
war bis dahin auffallend. Um nur einige der Hauptquellen
wissenschaftlicher Pädagogik zu nennen : Horace Mann und Barnard verarbeiteten

pestalozzische Ideen, und gegen Ende des 19. Jahrhunderts setzte
die machtvolle Bewegung ein, deren Strom heute noch zahlreiche
Schulhäuser umspült: der Einfluß Herbarts. Übersetzungen und
Verarbeitungen des Meisters, am nachdrücklichsten aber der Pilgerzug
amerikanischer Studenten nach Jena, zu Rein, haben herbartsche
Ideen durch den ganzen Kontinent verbreitet.

Bei aller Allgemeingültigkeit, die Dewey für seine Auffassung
verlangt, gerade diese Tatsache, daß er gegen außeramerikanische
Einflüsse anzukämpfen hatte, zwang zu einer Herausstellung örtlicher
und zeitlicher Bedürfnisse, die auch seine letzten Maximen relativiert.
Für Kritiker ist damit der Wink gegeben, loszulegen und nicht
zuzuwarten, bis veränderte Zeiten veränderte pädagogische Richtlinien
verlangen. Das metaphysische Bedürfnis, der Wunsch nach einer
absoluten Grundlegung läßt sich auch im pädagogischen Denken
nicht unterdrücken.

Über diese Kritik der Verankerung nur wenige Worte. Ihr
angesehenster Wortführer ist Irving Babbit in Harvard. Er lehnt die
pragmatische Weltauffassung - also die Einstellung, die gern als die ausgeprägt

amerikanische bezeichnet wird - als eine für den religiösen wie
für den humanistischen Menschen gleicherweise rohe Angelegenheit
ab. Praktische Ergebnisse zu fordern ist nach ihm nicht das großartig
Neue, das diese Lebenseinstellung zu lehren vermag, neu und
allerdings recht unerfreulich ist nur die grobmaterielle Art dieser Ergebnisse,

wie sie die Pragmatisten begehren. Eine solche Konzeption ließ
sich vielleicht für die Pionierzeiten rechtfertigen, in einer
fortgeschrittenen Kultur wirkt sie dagegen barbarisch, denn der Mensch
wird veräußerlicht, veräußerlicht auch in einer so wohlklingenden
Mahnung wie soziale Verbundenheit, Dienst an der Gemeinschaft.
Der Tätigkeit als das höchste Glück - was in Amerika gar nicht anders
denn als eine Aufforderung zu mehr business, mehr Sich-dem-Strom-
überlassen verstanden werden kann - setzt Babbit eine durch geistige
Verinnerlichung ausgefüllte Ruhe entgegen. Buddhistische, griechische
und christliche Ethik empfehlen ihm mit bedeutungsvoller Überein-



22 Hermann Böschenstein

Stimmung das heilige Leben der Seele - und das kann nicht mit den

Fortschritten der Pragmatisten erreicht werden. Ganz umgekehrt
verlangt dieser Weg Abkehr von allen äußerlich expansiven Gelüsten;
der Christ verzichtet völlig auf die Erfüllung naturhafter Begierden,
der Humanist legt sich wenigstens Maß und Würde auf. Auf jeden
Fall suchen beide Erfahrungen einer geistig tieferen Seinsschicht,
als der Pragmatist sie im Auge hat.

Die Auseinandersetzung gewinnt in breiten Kreisen der Bevölkerung
täglich an Weite - eine Tatsache, die von allen jenen festgehalten zu
werden verdient, die mit einem Urteil - und gewöhnlich mit einem
geringschätzigen - über Amerika so rasch zur Hand sind.


	John Dewey und die amerikanische Erziehung

