Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 2

Artikel: Leopardi und Schopenhauer

Autor: Stern, Clara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-853341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-853341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

147

Leopardi und Schopenhauer

von Clara Stern

Als Francesco De Sanctis im Jahre 1858 seinen ebenso geistvoll
witzigen wie kenntnisreichen Dialog Schopenhauer e Leopardi schrieb,
stellte er wohl den Dichter neben den Philosophen, um seinen Lands-
leuten von allem Anfang an einen Zugang zu seinem schwierigen
Gegenstand zu erdffnen. Von den 53 Druckseiten des Dialogs beschafti-
gen sich 48 mit Schopenhauer; nur das freilich am tiefsten empfundene
SchluBwort ist Leopardi gewidmet. Leopardis philosophische Leitsitze
decken sich zwar mit denen des groflen deutschen Denkers, aber sie
sind so wenig fest in einem System verankert, und das tiefe, schénheits-
und liebebediirftige Gemiit des Dichters 6ffnet dem Aufschwung der
Seele aus dem auch von thm gepredigten Quietismus so viele Auswege,
daf} De Sanctis geneigt scheint, den ihm kaum zugesprochenen Titel
eines Philosophen ithm mit seinen Endausfithrungen wieder zu ent-
ziechen. Wie man weif}, wird derselbe Vorwurf des nicht fest genug
begriindeten, nicht liickenlos schliissigen Systems von ziinftigen Kolle-
gen auch heute noch gegen Schopenhauer erhoben, woran sein gewaltiger
Einflu} auf die nach ihm kommende Generation und eine Reihe ihrer
bedeutendsten Kopfe, — wie Nietzsche, E. Rohde, Deuflen, Jakob
Burckhardt, R. Wagner, Tolstoi, — nichts zu dndern vermochte. Gegen
Schopenhauer wire nichts einzuwenden, so lange er ganz nur auf
Kant ruht. Sowie er es aber unternimmt, Kants fragliches « Ding an
sich » auszudeuten, indem er ithm, es ins Positive wendend, den von den
Indern iibernommenen « Willen » unterschiebt, so bricht ein Element
der Willkiir in die kristallklaren Formen des reinen Denkens ein, das
den Meister in der Meinung vieler zum phantastischen Dilettanten
herabwiirdigt. Dieses Wunschmoment ist bei Schopenhauer ein nega-
tives. Der unbindigen Willensnatur, die von Haf}, Rache, Neid und
Machtgeliisten durchtobt ist und die sich mit einem nichts weniger als
resignierenden Koérper auseinanderzusetzen hat, ist in diesem gewaltigen
Menschen doch auch ein Hoheres verwoben, das unter der Unbezahm-
barkeit der Triebe leidet. Wie dem von Stiirmen Umhergeworfenen
der Hafen, so muf} diesem tausendmal Geknechteten die Verneinung
des Willens erscheinen. In den herrlichen Seiten, die die begliickende



148 Clara Stern

Wirkung des groflen Kunstwerks auf die im Anschauen zum Schweigen
gebrachten Regungen des Willens zuriickfiihren, spricht sich dies
besonders iiberzeugend aus.?)

Ahnlich wie Schopenhauer Kant gegeniiber als Philosoph nicht ganz
ernst genommen wird, so wird Leopardi, indem man ihn zu einem
Vergleich mit Schopenhauer heranzieht, die Anerkennung seiner Be-
deutung als Denker stark beschnitten. Leopardis philosophisches Riist-
zeug ist allerdings verhiltnismiflig unkompliziert. Er kommt von den
Stoikern und von den Franzosen des achtzehnten Jahrhunderts her.
Wenn er aber, ohne von deutscher oder indischer Philosophie das
Ceringste zu wissen, in seinem Denken zu den Resultaten Schopen-
hauers und der alten Inder gelangt, so spricht dies fiir die Tiefe seiner
philosophischen Anlage.

Schon den Gedichten des Zweiundzwanzigjihrigen liegen seine in
schmerzlicher Erfahrung erhirteten philosophischen Ideen zu Grunde.
Hier ist die Lehre nicht Gegenwirkung auf das Wesen des Menschen,
sie 1st Ausflul seines innersten Seins. Unerschiitterlich fest steht
bereits die Uberzeugung, daB der Mensch zum Leiden geboren ist:

« Fest steht allein,
Daf} alles eitel ist, nur nicht die Pein.»

Schon durchschaut er die Tauschungen der Bilder des Lebens, die
er « Trost unsrer Schmerzen » nennt. Hinter ithnen sieht er als einzig
geheimnisvolle Wahrheit das « Nichts ». Und diese Ideen beherrschen
ithn so vollstindig, daf} sie auch da in seine Dichtung einstrémen, wo
sie thm, wie in der prachtvollen heroischen Canzone «Ad Angelo
Mai » fast das Konzept zu verriicken drohen. Er ruft zu einer Erneue-
rung Italiens auf und beschwort die groflen Genien seines Vaterlandes
als Eideshelfer, ein Vorwurf, der durchaus die Basis anerkannter
Lebenswerte zu fordern scheint. In diesem Aufgebot grofartiger
Gestalten um eines « Nichts », um der unheilbaren Ode der Gegenwart
willen liegt ein Widerspruch, den nur die Kunst der michtig hin-
schreitenden Verse und die trotz dieses Widerspruchs fiithlbare Echtheit
der Empfindung des Dichters zu iiberbriicken vermaégen.

Leopardi hat immer fast mit Entriistung die Meinung zuriickgewiesen,
daf} seine Philosophie aus seinem ungliicklichen Schicksal und seinen
kérperlichen Leiden zu erkldren sei. Wirft man einen Blick iiber sein
Leben, so scheint allerdings jene Meinung nicht unbegriindet.

B

1) « Jene Seligkeit des willenlosen Anschauens» (Welt als Wille und Vorstellung)-



Leopardi und Schopenhauer 149

In Recanati, einer kleinen Stadt in den Marken als Nachkomme eines
alten Geschlechts im Jahre 1798 geboren, von bigotten Eltern so dngst-
lich iiberwacht, daf} er noch zwanzigjihrig den alten Palazzo nicht ohne
Begleitung verlassen darf, entbehrt er ieder liebevollen Sorgfalt, die
nicht von seinem Seelenheil erfordert ist. Der Vater, ein beschrinkter,
obwohl nicht unkultivierter Mann, stolz auf den zarten, friihreifen
Altesten, der als Zwélfjahriger, wie ein kleiner Prete gekleidet, in 6ffent-
lichen Priifungen der Hausschule das Publikum durch lateinische Reden
in Erstaunen setzt, hindert ithn nicht, alle Stunden des Tags und viele
der Nacht in den Jahren der Entwicklung auf eisernes Studium («Studio
matto e disperatissimo ») zu verwenden. Der Fiinfzehnjihrige beginnt
selbstindig zu arbeiten und eignet sich das Griechische an. Die vier
folgenden Jahre zeitigen ein gewaltiges geistiges Wachstum; aber
schon 1815 ist der Ruin des zarten Kérpers unrettbar erfolgt, der Riicken
verkriimmt, das Augenlicht schwer geschadigt. Es gelingt dem Verein-
samten, der sich ganz als Gefangener fithlt, mit der Auflenwelt in
Verbindung zu treten. Erste Mianner des damaligen Italien bewundern
ihn, erwarten das Hochste von ithm. Aber er bleibt eingeschlossen
in seinem Heimatsort, «in dieser Hohle »: der Geiz der Mutter, die
die Verwaltung des Vermogens an sich gerissen hat, und der Starrsinn
des Vaters halten ithn gebunden. Endlich im Herbst 1822 nehmen ihn
romische Verwandte bei sich auf; auch dies eine Enttiuschung. Sein
Auge, jedem Reiz der Natur so innig hingegeben, ist fiir den Genuf}
der Kunst nicht erzogen. Tassos Grab allein entlockt ihm Trinen der
Erschiitterung. Er findet wenig literarisches Verstindnis. « Hier in
Rom N, schreibt er, « bin ich nicht Schriftsteller: ich bin nur Gelehrter
und Grizist. » Er kehrt in die « schreckliche Nacht » Recanatis zuriick.
Schon sind seine fiinf ersten Kanzonen erschienen, ein groflartiges,
zuweilen pomphaftes Schattenspiel der Jahrhunderte, dem das person-
liche Erleben des Dichters auf ergreifende Art eingewoben ist. Seine
ersten Idyllen und Elegien sind entstanden, sofort meisterhaft ein-
setzend, ein einzigartiger Ton auf Erden, frisch, schluchzend, sehn-
suchtsvoll gleich einem Amselruf. Zwei Jahre wihrt es, bis Verhand-
lungen mit einem Mailinder Verleger thm ein zweites Ausfliegen
ermoglichen. Er lernt Mailand, lernt vor allem Bologna kennen, sieht
sich in dieser von ithm geliebten Stadt als Mittelpunkt eines geistig
angeregten Kreises und geniefit es zum erstenmal, sich beriihmt zu
wissen. «Weifit du nicht, daf} ich ein grofler Mann bin», schreibt er
scherzend der Schwester Paolina. Ein Zuschufl des Vaters hitte ithm



150 Clara Stern

dies menschenwiirdigere Dasein weiter gefristet, aber auch der kleinste
wird thm mit dem Hinweis auf die schlechten Zeiten und auf den Geiz
der Mutter (¢« mamma vostra, che come sapete mi tiene in un perfetto
digiuno ») versagt. Immer wieder nimmt 1hn die verhafite Heimat
auf; ein letztesmal, nachdem er vom Friihling 1827 bis November 1828
in Bologna, Pisa, Florenz gelebt, in allen drei Stidten Freundschaft,
ja Zartlichkeit genossen hat. Endlich 1830 verlafit er Recanati fiir immer.
In Florenz, wie friiher in Bologna, lebt sein « vereistes » Herz in anbeten-
der, freilich bald bitter enttiuschter Liebe zu anziehenden Frauen auf.
Er befreundet sich mit Antonio Ranieri, dem warmherzigen, enthusiasti-
schen Neapolitaner, der sich ithm fiir ein Lebensbiindnis (sodalizio)
zur Verfiigung stellt, und der seine in Florenz, Rom, Neapel ver-
brachten letzten Jahre groflherzig vor schlimmster Not und Sorge
bewahrt.!) Im Juni 1837 ist Leopardi in Neapel, von dem Geschwister-
paar Ranieri liebevoll umsorgt, entschlafen.

Daf} ein solches Leben, dem von friihester Jugend an jede Aktivitit,
jede Selbstindigkeit aufler der des Geistes, unterbunden ist, das sich
eingeengt, gepreﬁt und unverstanden fﬁhlt, zu einer freien Entwiclclung
der dufleren Personlichkeit nie gelangen kann, ein reiches, schonheits-
und liebebediirftiges Herz, das seine duflere Hiille, «jenen ganzen
groflen Teil, der den meisten einzig sichtbar wird,» als «elend und
unsiglich verichtlich » empfindet, daf} ein solches Leben zur Melancho-
lie vorbestimmt erscheint, ist keine Frage. Aber mit dem Gefiihl des
eigenen Ungliicks ist nicht auch die Ausdehnung auf das Allgemeine
gegeben. Die gleichen Vorbedingungen mégen Verbitterung, HaB,
Neid, persénlich tief empfundene aber unfruchtbare Schmerzen nach
sich ziehen. Daf} Leopardi in seinem Jammer den der Menschheit
sah, in dem Einzelnen das « universale Gesetz, das Himmel und Erde
umklammert », daf} er sich von der Heftigkeit seiner Empfindungen
nicht festhalten lief, sondern zu der Erkenntnis der Scheinbarkeit alles
Erlebens und Geschehens, zur Betrachtung der Welt als « Exrscheinung »
vordrang, — dies macht ihn zum Philosophen und bestimmt schon gleich-
sam a priori den Charakter seiner Philosophie. Die Grundpfeiler
dieser Philosophie standen schon sehr frithe fest. Hinter dem bunten

Schleier der Dinge, hinter allem menschlichen Treiben dehnt sich 1thm
als einzige Wirklichkeit das « Nichts »:

) Erst viel spiter hat sich, in nachtriglichem Erstaunen iiber seine einstige
GroBherzigkeit, fiir Ranieri die Beurteilung der Werte, die Beide zu bieten hatten,
seltsam verschoben.



Leopardi und Schopenhauer 151

« Bei unsrer Wiege, finsteren Gesichts,
Und auf dem Grab sitzt regungslos das Nichts. »

Der Mensch ist von der Natur, die Leopardi als Verkérperung
diisteren, unerbittlich schicksalhaften Geschehens begreift, in das
Dasein gestoflen. Einerseits vom Wahn nie sich verwirklichender Hoff-
nungen, von Phantasmen, [llusionen betort, von unzerstérbarem Sehnen
nach Gliick erfiillt, andererseits durch eine Kette realster Leiden bis
zu « jenem aufersten Elend, Alter und Tod » hingeleitet, ist thm keine
Frist friedvoller Ruhe gegénnt, da die Qual des Uberdrusses eintritt,
sobald das Leiden oder der Wahn pausiert. Leopardi hat fiir diese
Pein des Uberdrusses immer neue Bezeichnungen: ozio, tedio, noia,
fastidio. Das ungliickliche menschliche Geschlecht, mitten hinein in
die Nichtigkeit, Leere und Eitelkeit alles Seienden gestellt, an der
Scheinwelt haftend, erscheint in seiner Gesamtheit als unverbesserlich
verderbt, dem gemeinen Nutzen nachlebend:

« Bescheidenheit und Tugend, wahrer Wert,

Gerechtigkeit und Treu und Glauben werden....
Stets elend, unterdriickt, verdringt, besiegt sein,

Da so Natur sie schuf, dafl nie der Tiefe
Sie sich entringen. Schamlos werden stets

Betrug und Frechheit, Mittelméfigkeit
Frohlockend dreist sich briisten. Immerdar
Wird, wer sie hat, Macht und Gewalt miflbrauchen....»

Da sich fiir die Unméglichkeit, das einzig angestrebte Gliick zu
erreichen, kein Heilmittel findet, so tauscht die Befriedigung immer
neu auftauchender Bediirfnisse ein Scheingliick vor, neben dem die
prahlerische Verkiindung des Fortschritts der Menschheit einhergeht.
In Wahrheit ist ein Fortschritt des menschlichen Geschlechts als
Ganzes genau so undenkbar wie die Erreichung gliicklicherer Zustinde
durch politische oder nationalskonomische Heilmittel. « In aller Be-
scheidenheit frage ich », schreibt Leopardi einmal, «ob es ein Gliick
der Vélker geben kann ohne das Gliick der Individuen.» Im groflen
Ganzen sind sich diese Uberzeugungen, wie sie mit einer, man méchte
sagen, gigantischen Einférmigkeit von den Operette morali verkiindet
werden, wie sie aber in wunderbarer Verschmelzung mit dem poetischen
Gehalt selbst in jedes kleinste seiner Gedichte einflieflen, seit seinem
zwelundzwanzigsten Jahre gleichgeblieben. Nebensichliche Inkonse-
quenzen sind aus seinem schonheitsdurstigen und liebebediirftigen
Gemiit zu erkliren. So werden die « Illusionen » als Tauschungen des
Menschengeistes einerseits qualvoll empfunden, andrerseits als « geliebte
Bilder der Phantasie » (caro immaginar!) weil herzerfreuend als « niitz-



152 Clara Stern

lich iiber allem Niitzlichen » gewertet. Schwankend ist Leopardi auch
in seinem Verhiltnis zur Natur, die er urspriinglich, von Rousseau
beeinflult, als die giitige Hiiterin des reineren, unschuldigeren Ur-
zustandes des Menschengeschlechts dem finsteren Schicksal und der
Verderbnis der Zivilisation entgegensetzt. Allmihlig wird thm die
Natur zur grausamen, unerbittlichen Mutter,

« den Menschen Mutter
Nur als Gebirerin, Stiefmutter aber
Im Handeln. »

Man findet in den Operette morali Schilderungen abstoflender
Barbarei der unzivilisierten Menschheit,?) und in dem Gedicht, das
man sein poetisches Testament nennen kénnte, «la Ginestra », ruft er
gar die Menschen zum Zusammenschluf} in Briiderlichkeit und Gemein-
samkeit gegen die Unerbittlichkeit und Gleichgiiltigkeit der Natur auf,
indem er Eigenschaften bei ithnen vorauszusetzen scheint, die er ithnen
frither abgesprochen hat.

Die Verwandtschaft von Leopardis Weltanschauung mit der Schopen-
hauers springt in die Augen. Abgesehen von dem «Willen », an dessen
Stelle bei Leopardi das « Nichts » tritt und dem von den Indern iiber-
nommenen ¢tat twam asi», dem sich selbst in allem L.ebenden Wieder-
finden, zeigt sich bis in entfernte Einzelheiten iiberraschende Uber-
einstimmung, so z. B. in der Beurteilung des sogenannten Fortschritts,
des sich immer gleich bleibenden Verhiltnisses der MittelmaBigkeit
zu den Uberragenden, wofiir Schopenhauer Goethes schénes Wort
vom «Widerstand der stumpfen Welt » heriiber genommen hat, und der
« Jetztzeit ».

Es ist denn auch nicht erstaunlich, daf} es Schopenhauers Lieblings-
jiinger Adam von Dof}, da er Leopardis Werk kennen lernte, zu Mute
war, als hitte er dessen « nachgeborenen unglﬁcklichen Bruder ent-
deckt ». Von Dof}, neben seinen philosophischen Interessen offenbar
eine kiinstlerisch fein empfindende Natur, fafite (im Jahre 1858) seine
Eindriicke in einer Skizze zusammen, die Schopenhauers Interesse fiir
den «siidlichen Doppelginger » auch wirklich erweckte. Er «ver-
schrieb sich den Leopardi» und meldete bald darauf, daB} er ihn « mit
groflem Genuf} gelesen » habe, daf3 ihm aber «seine Prosa weit besser
als seine Verse » gefalle. Um die gleiche Zeit hatte Schopenhauer auch
Kunde von De Sanctis Dialog erhalten, iiber dessen «richtige Dar-
stellung seiner Lehre, die dieser Italiener griindlich kennt », er triumphie-~

1) Siehe hierzu auch den 4. Gesang der Paralipomeni della Batracomiomachia.



Leopardi und Schopenhauer 153

rend berichtete, offenbar ohne die Ironie des Schlusses zu bemerken
oder daran Anstof} zu nehmen. Ohne sich das Menschliche irgendwie
nahe gehn zu lassen, ordnet er Leopardi der Reihe seiner Kronzeugen
ein, die er zur Bekriftigung seiner Ansichten bei Neuauflagen seiner
Werke gelegentlich zitiert. Auch hier wieder dr«’ingt sich der Gegensatz
dieses Menschlichen der beiden genialen Méanner dem Betrachter auf.
Schopenhauer, der Entdecker der Welt des Scheins, ist ihr derart ver-
haftet und den Impulsen des Willens so ganz unterworfen, daf3 er den
Weg der Heiligung, der den Gipfel seines Gedankengebiudes bildet,
nicht einmal zu betreten gedenkt. Der Verkiinder der Pein des Lebens
hofft, das seine «weit iiber das Alter des Psalmisten » auszudehnen.
Er abstrahiert fiir seine Person ginzlich von dem Streben nach Ver-
wirklichung des von 1hm aufgestellten Ideals. Giite, Milde, Mitleid,
Entsagung, so hoch von ihm eingeschitzt, so feierlich gepriesen, kommen
fiir sein eigenes Tun und Lassen nicht in Betracht. Leopardi hingegen,
obwohl von seinen Ideen nie bis zu dem hohen Ideal der Heiligung
gefithrt und von der Uberzeugung der hoffnungslosen moralischen
Verderbnis der Menschen auf das Tiefste durchdrungen, ringt sich
empor zu Menschenliebe und immer vollkommenerer Entsagung. Wie
der bezeichnendste Ausdruck seiner Ziige — im Gegensatz zu der
aggressiven BarbeiBigkeit von Schopenhauers groflartigerer, weithin
sichtbarer Silhouette - «ein unbeschreibliches, fast himmlisches
Licheln » gewesen sein soll, so erhob er sich zu immer reinerer Wunsch-
losigkeit, zu tiefem Gefiihl der Bediirftigkeit seiner Mitgeschépfe. Sein
Dasein, seit dem Eintritt in die Jiinglingsjahre so ganz erfiillt von
Todessehnen, daf} sich unter seinen Gedichten und Prosawerken kaum
eines findet, das diesem Gedanken nicht auf irgendeine Weise Ausdruck
gibt, hat schon fast alle Bande abgestreift, die sonst den Menschen
beengen und halten, da sich thm der Erléser naht.

Schopenhauer hat die Lehre der Inder, daf3 die Seele des Nichtver-
zichtenden, des ohne Abtun der Lebensgier (Trishna) in den Tod
Gehenden, eine Wanderung durch andere Gestalten zu gewirtigen
habe, vielfach in Betracht gezogen. Nach dieser Lehre wire Schopen-
hauer selbst eine Wiedereinkérperung sicher nicht erspart geblieben.
Leopardi aber, der in tiefem Sehnen nach restloser Auflésung rein
und vollkommen Verzichtende, wire eingegangen in « Nirwana», in
die ewige Ruhe seines « Nichts ».



	Leopardi und Schopenhauer

