
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 2

Artikel: Leopardi und Schopenhauer

Autor: Stern, Clara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


147

Leopardi und Schopenhauer

Von Clara Stern

Als Francesco De Sanctis im Jahre 1858 seinen ebenso geistvoll
witzigen wie kenntnisreichen Dialog Schopenhauer e Leopardi schrieb,
stellte er wohl den Dichter neben den Philosophen, um seinen Landsleuten

von allem Anfang an einen Zugang zu seinem schwierigen
Gegenstand zu eröffnen. Von den 53 Druckseiten des Dialogs beschäftigen

sich 48 mit Schopenhauer; nur das freilich am tiefsten empfundene
Schlußwort ist Leopardi gewidmet. Leopardis philosophische Leitsätze
decken sich zwar mit denen des großen deutschen Denkers, aber sie

sind so wenig fest in einem System verankert, und das tiefe, schönheits-
und liebebedürftige Gemüt des Dichters öffnet dem Aufschwung der
Seele aus dem auch von ihm gepredigten Quietismus so viele Auswege,
daß De Sanctis geneigt scheint, den ihm kaum zugesprochenen Titel
eines Philosophen ihm mit seinen Endausführungen wieder zu
entziehen. Wie man weiß, wird derselbe Vorwurf des nicht fest genug
begründeten, nicht lückenlos schlüssigen Systems von zünftigen Kollegen

auch heute noch gegen Schopenhauer erhoben, woran sein gewaltiger
Einfluß auf die nach ihm kommende Generation und eine Reihe ihrer
bedeutendsten Köpfe, - wie Nietzsche, E. Rohde, Deußen, Jakob

Burckhardt, R. Wagner, Tolstoi, - nichts zu ändern vermochte. Gegen

Schopenhauer wäre nichts einzuwenden, so lange er ganz nur auf
Kant ruht. Sowie er es aber unternimmt, Kants fragliches « Ding an
sich » auszudeuten, indem er ihm, es ins Positive wendend, den von den

Indern übernommenen « Willen » unterschiebt, so bricht ein Element
der Willkür in die kristallklaren Formen des reinen Denkens ein, das

den Meister in der Meinung vieler zum phantastischen Dilettanten
herabwürdigt. Dieses Wunschmoment ist bei Schopenhauer ein negatives.

Der unbändigen Willensnatur, die von Haß, Rache, Neid und
Machtgelüsten durchtobt ist und die sich mit einem nichts weniger als

resignierenden Körper auseinanderzusetzen hat, ist in diesem gewaltigen
Menschen doch auch ein Höheres verwoben, das unter der Unbezähmbarkeit

der Triebe leidet. Wie dem von Stürmen Umhergeworfenen
der Hafen, so muß diesem tausendmal Geknechteten die Verneinung
des Willens erscheinen. In den herrlichen Seiten, die die beglückende



148 Clara Stern

Wirkung des großen Kunstwerks auf die im Anschauen zum Schweigen
gebrachten Regungen des Willens zurückführen, spricht sich dies

besonders überzeugend aus.1)
Ähnlich wie Schopenhauer Kant gegenüber als Philosoph nicht ganz

ernst genommen wird, so wird Leopardi, indem man ihn zu einem

Vergleich mit Schopenhauer heranzieht, die Anerkennung seiner

Bedeutung als Denker stark beschnitten. Leopardis philosophisches Rüstzeug

ist allerdings verhältnismäßig unkompliziert. Er kommt von den

Stoikern und von den Franzosen des achtzehnten Jahrhunderts her.
Wenn er aber, ohne von deutscher oder indischer Philosophie das

Geringste zu wissen, in seinem Denken zu den Resultaten Schopenhauers

und der alten Inder gelangt, so spricht dies für die Tiefe seiner

philosophischen Anlage.
Schon den Gedichten des Zweiundzwanzigjährigen liegen seine in

schmerzlicher Erfahrung erhärteten philosophischen Ideen zu Grunde.
Hier ist die Lehre nicht Gegenwirkung auf das Wesen des Menschen,
sie ist Ausfluß seines innersten Seins. Unerschütterlich fest steht
bereits die Überzeugung, daß der Mensch zum Leiden geboren ist:

« Fest steht allem,
Daß alles eitel ist, nur nicht die Pein. »

Schon durchschaut er die Täuschungen der Bilder des Lebens, die

er « Trost unsrer Schmerzen >» nennt. Hinter ihnen sieht er als einzig
geheimnisvolle Wahrheit das « Nichts ». Und diese Ideen beherrschen
ihn so vollständig, daß sie auch da in seine Dichtung einströmen, wo
sie ihm, wie in der prachtvollen heroischen Canzone « Ad Angelo
Mai » fast das Konzept zu verrücken drohen. Er ruft zu einer Erneuerung

Italiens auf und beschwört die großen Genien seines Vaterlandes
als Eideshelfer, ein Vorwurf, der durchaus die Basis anerkannter
Lebenswerte zu fordern scheint. In diesem Aufgebot großartiger
Gestalten um eines « Nichts », um der unheilbaren Öde der Gegenwart
willen liegt ein Widerspruch, den nur die Kunst der mächtig
hinschreitenden Verse und die trotz dieses Widerspruchs fühlbare Echtheit
der Empfindung des Dichters zu überbrücken vermögen.

Leopardi hat immer fast mit Entrüstung die Meinung zurückgewiesen,
daß seine Philosophie aus seinem unglücklichen Schicksal und seinen

körperlichen Leiden zu erklären sei. Wirft man einen Blick über sein

Leben, so scheint allerdings jene Meinung nicht unbegründet.

1) « Jene Seligkeit des willenlosen Anschauens » (Welt als Wille und Vorstellung)•



Leopardi und Schopenhauer 149

In Recanati, einer kleinen Stadt in den Marken als Nachkomme eines

alten Geschlechts im Jahre 1798 geboren, von bigotten Eltern so ängstlich

überwacht, daß er noch zwanzigjährig den alten Palazzo nicht ohne

Begleitung verlassen darf, entbehrt er jeder liebevollen Sorgfalt, die
nicht von seinem Seelenheil erfordert ist. Der Vater, ein beschränkter,
obwohl nicht unkultivierter Mann, stolz auf den zarten, frühreifen
Altesten, der als Zwölfjähriger, wie ein kleiner Prete gekleidet, in öffentlichen

Prüfungen der Hausschule das Publikum durch lateinische Reden

in Erstaunen setzt, hindert ihn nicht, alle Stunden des Tags und viele
der Nacht in den Jahren der Entwicklung auf eisernes Studium («Studio
matto e disperatissimo ») zu verwenden. Der Fünfzehnjährige beginnt
selbständig zu arbeiten und eignet sich das Griechische an. Die vier
folgenden Jahre zeitigen ein gewaltiges geistiges Wachstum; aber
schon 1815 ist der Ruin des zarten Körpers unrettbar erfolgt, der Rücken

verkrümmt, das Augenlicht schwer geschädigt. Es gelingt dem
Vereinsamten, der sich ganz als Gefangener fühlt, mit der Außenwelt in
Verbindung zu treten. Erste Männer des damaligen Italien bewundern
ihn, erwarten das Höchste von ihm. Aber er bleibt eingeschlossen
in seinem Heimatsort, « in dieser Höhle » : der Geiz der Mutter, die
die Verwaltung des Vermögens an sich gerissen hat, und der Starrsinn
des Vaters halten ihn gebunden. Endlich im Herbst 1822 nehmen ihn
römische Verwandte bei sich auf; auch dies eine Enttäuschung. Sein

Auge, jedem Reiz der Natur so innig hingegeben, ist für den Genuß
der Kunst nicht erzogen. Tassos Grab allein entlockt ihm Tränen der
Erschütterung. Er findet wenig literarisches Verständnis. « Hier in
Rom », schreibt er, «bin ich nicht Schriftsteller: ich bin nur Gelehrter
und Gräzist. » Er kehrt in die « schreckliche Nacht » Recanatis zurück.
Schon sind seine fünf ersten Kanzonen erschienen, ein großartiges,
zuweilen pomphaftes Schattenspiel der Jahrhunderte, dem das persönliche

Erleben des Dichters auf ergreifende Art eingewoben ist. Seine

ersten Idyllen und Elegien sind entstanden, sofort meisterhaft
einsetzend, ein einzigartiger Ton auf Erden, frisch, schluchzend,
sehnsuchtsvoll gleich einem Amselruf. Zwei Jahre währt es, bis Verhandlungen

mit einem Mailänder Verleger ihm ein zweites Ausfliegen
ermöglichen. Er lernt Mailand, lernt vor allem Bologna kennen, sieht
sich in dieser von ihm geliebten Stadt als Mittelpunkt eines geistig

angeregten Kreises und genießt es zum erstenmal, sich berühmt zu
wissen. «Weißt du nicht, daß ich ein großer Mann bin », schreibt er
scherzend der Schwester Paolina. Ein Zuschuß des Vaters hätte ihm



150 Clara Stern

dies menschenwürdigere Dasein weiter gefristet, aber auch der kleinste
wird ihm mit dem Hinweis auf die schlechten Zeiten und auf den Geiz
der Mutter (« mamma vostra, che come sapete mi tiene in un perfetto
digiuno ») versagt. Immer wieder nimmt ihn die verhaßte Heimat
auf; ein letztesmal, nachdem er vom Frühling 1827 bis November 1828

in Bologna, Pisa, Florenz gelebt, in allen drei Städten Freundschaft,
ja Zärtlichkeit genossen hat. Endlich 1830 verläßt er Recanati für immer.
In Florenz, wie früher in Bologna, lebt sein « vereistes » Herz in anbetender,

freilich bald bitter enttäuschter Liebe zu anziehenden Frauen auf.
Er befreundet sich mit Antonio Ranieri, dem warmherzigen, enthusiastischen

Neapolitaner, der sich ihm für ein Lebensbündnis (sodalizio)

zur Verfügung stellt, und der seine in Florenz, Rom, Neapel
verbrachten letzten Jahre großherzig vor schlimmster Not und Sorge

bewahrt.1) Im Juni 1837 ist Leopardi in Neapel, von dem Geschwisterpaar

Ranieri liebevoll umsorgt, entschlafen.
Daß ein solches Leben, dem von frühester Jugend an jede Aktivität,

jede Selbständigkeit außer der des Geistes, unterbunden ist, das sich

eingeengt, gepreßt und unverstanden fühlt, zu einer freien Entwicklung
der äußeren Persönlichkeit nie gelangen kann, ein reiches, schönheits-
und liebebedürftiges Herz, das seine äußere Hülle, « jenen ganzen
großen Teil, der den meisten einzig sichtbar wird,» als «elend und
unsäglich verächtlich » empfindet, daß ein solches Leben zur Melancholie

vorbestimmt erscheint, ist keine Frage. Aber mit dem Gefühl des

eigenen Unglücks ist nicht auch die Ausdehnung auf das Allgemeine
gegeben. Die gleichen Vorbedingungen mögen Verbitterung, Haß,
Neid, persönlich tief empfundene aber unfruchtbare Schmerzen nach

sich ziehen. Daß Leopardi in seinem Jammer den der Menschheit
sah, in dem Einzelnen das « universale Gesetz, das Himmel und Erde

umklammert », daß er sich von der Heftigkeit seiner Empfindungen
nicht festhalten ließ, sondern zu der Erkenntnis der Scheinbarkeit alles

Erlebens und Geschehens, zur Betrachtung der Welt als « Erscheinung »

vordrang, - dies macht ihn zum Philosophen und bestimmt schon gleichsam

a priori den Charakter seiner Philosophie. Die Grundpfeiler
dieser Philosophie standen schon sehr frühe fest. Hinter dem bunten
Schleier der Dinge, hinter allem menschlichen Treiben dehnt sich ihm
als einzige Wirklichkeit das «Nichts»;

1) Erst viel s päter hat sich, in nachträglichem Erstaunen über seine einstige
Großherzigkeit, für Ranieri die Beurteilung der Werte, die Beide zu bieten hatten,
seltsam verschoben.



Leopardi und Schopenhauer 151

« Bei unsrer Wiege, finsteren Gesichts,
Und auf dem Grab sitzt regungslos das Nichts. »

Der Mensch ist von der Natur, die Leopardi als Verkörperung
düsteren, unerbittlich schicksalhaften Geschehens begreift, in das

Dasein gestoßen. Einerseits vom Wahn nie sich verwirklichender
Hoffnungen, von Phantasmen, Illusionen betört, von unzerstörbarem Sehnen
nach Glück erfüllt, andererseits durch eine Kette realster Leiden bis

zu «jenem äußersten Elend, Alter und Tod» hingeleitet, ist ihm keine
Frist friedvoller Ruhe gegönnt, da die Qual des Überdrusses eintritt,
sobald das Leiden oder der Wahn pausiert. Leopardi hat für diese
Pein des Überdrusses immer neue Bezeichnungen: ozio, tedio, noia,
fastidio. Das unglückliche menschliche Geschlecht, mitten hinein in
die Nichtigkeit, Leere und Eitelkeit alles Seienden gestellt, an der
Scheinwelt haftend, erscheint in seiner Gesamtheit als unverbesserlich
verderbt, dem gemeinen Nutzen nachlebend:

« Bescheidenheit und Tugend, wahrer Wert,
Gerechtigkeit und Treu und Glauben werden....
Stets elend, unterdrückt, verdrängt, besiegt sein.
Da so Natur sie schuf, daß nie der Tiefe
Sie sich entringen. Schamlos werden stets
Betrug und Frechheit, Mittelmäßigkeit
Frohlockend dreist sich brüsten. Immerdar
Wird, wer sie hat, Macht und Gewalt mißbrauchen.,,, »

Da sich für die Unmöglichkeit, das einzig angestrebte Glück zu
erreichen, kein Heilmittel findet, so täuscht die Befriedigung immer
neu auftauchender Bedürfnisse ein Scheinglück vor, neben dem die
prahlerische Verkündung des Fortschritts der Menschheit einhergeht.
In Wahrheit ist ein Fortschritt des menschlichen Geschlechts als

Ganzes genau so undenkbar wie die Erreichung glücklicherer Zustände
durch politische oder nationalökonomische Heilmittel. « In aller
Bescheidenheit frage ich », schreibt Leopardi einmal, « ob es ein Glück
der Völker geben kann ohne das Glück der Individuen. » Im großen
Ganzen sind sich diese Überzeugungen, wie sie mit einer, man möchte

sagen, gigantischen Einförmigkeit von den Operette morali verkündet
werden, wie sie aber in wunderbarer Verschmelzung mit dem poetischen
Gehalt selbst in jedes kleinste seiner Gedichte einfließen, seit seinem

zweiundzwanzigsten Jahre gleichgeblieben. Nebensächliche Inkonsequenzen

sind aus seinem schönheitsdurstigen und liebebedürftigen
Gemüt zu erklären. So werden die « Illusionen » als Täuschungen des

Menschengeistes einerseits qualvoll empfunden, andrerseits als « geliebte
Bilder der Phantasie » (caro immaginar weil herzerfreuend als « nütz-



152 Clara Stern

lieh über allem Nützlichen » gewertet. Schwankend ist Leopardi auch

in seinem Verhältnis zur Natur, die er ursprünglich, von Rousseau

beeinflußt, als die gütige Hüterin des reineren, unschuldigeren
Urzustandes des Menschengeschlechts dem finsteren Schicksal und der
Verderbnis der Zivilisation entgegensetzt. Allmählig wird ihm die
Natur zur grausamen, unerbittlichen Mutter,

« den Menschen Mutter
Nur als Gebärerin, Stiefmutter aber
Im Handeln. »

Man findet in den Operette morali Schilderungen abstoßender
Barbarei der unzivilisierten Menschheit,1) und in dem Gedicht, das

man sein poetisches Testament nennen könnte, « la Ginestra », ruft er

gar die Menschen zum Zusammenschluß in Brüderlichkeit und Gemeinsamkeit

gegen die Unerbittlichkeit und Gleichgültigkeit der Natur auf,
indem er Eigenschaften bei ihnen vorauszusetzen scheint, die er ihnen
früher abgesprochen hat.

Die Verwandtschaft von Leopardis Weltanschauung mit der Schopenhauers

springt in die Augen. Abgesehen von dem «Willen », an dessen

Stelle bei Leopardi das « Nichts » tritt und dem von den Indern
übernommenen «tat twam asi», dem sich selbst in allem Lebenden Wiederfinden,

zeigt sich bis in entfernte Einzelheiten überraschende
Übereinstimmung, so z. B. in der Beurteilung des sogenannten Fortschritts,
des sich immer gleich bleibenden Verhältnisses der Mittelmäßigkeit
zu den Überragenden, wofür Schopenhauer Goethes schönes Wort
vom «Widerstand der stumpfen Welt » herüber genommen hat, und der
« Jetztzeit ».

Es ist denn auch nicht erstaunlich, daß es Schopenhauers Lieblingsjünger

Adam von Doß, da er Leopardis Werk kennen lernte, zu Mute
war, als hätte er dessen « nachgeborenen unglücklichen Bruder
entdeckt ». Von Doß, neben seinen philosophischen Interessen offenbar
eine künstlerisch fein empfindende Natur, faßte (im Jahre 1858) seine

Eindrücke in einer Skizze zusammen, die Schopenhauers Interesse für
den « südlichen Doppelgänger » auch wirklich erweckte. Er «

verschrieb sich den Leopardi » und meldete bald darauf, daß er ihn « mit
großem Genuß gelesen » habe, daß ihm aber « seine Prosa weit besser
als seine Verse » gefalle. Um die gleiche Zeit hatte Schopenhauer auch

Kunde von De Sanctis Dialog erhalten, über dessen « richtige
Darstellung seiner Lehre, die dieser Italiener gründlich kennt », er triumphie-

1) Siehe hierzu auch den 4. Gesang der Paralipomeni delta Batracomiomachia.



Leopardi und Schopenhauer 153

rend berichtete, offenbar ohne die Ironie des Schlusses zu bemerken
oder daran Anstoß zu nehmen. Ohne sich das Menschliche irgendwie
nahe gehn zu lassen, ordnet er Leopardi der Reihe seiner Kronzeugen
ein, die er zur Bekräftigung seiner Ansichten bei Neuauflagen seiner
Werke gelegentlich zitiert. Auch hier wieder drängt sich der Gegensatz
dieses Menschlichen der beiden genialen Männer dem Betrachter auf.
Schopenhauer, der Entdecker der Welt des Scheins, ist ihr derart
verhaftet und den Impulsen des Willens so ganz unterworfen, daß er den

Weg der Heiligung, der den Gipfel seines Gedankengebäudes bildet,
nicht einmal zu betreten gedenkt. Der Verkünder der Pein des Lebens
hofft, das seine « weit über das Alter des Psalmisten » auszudehnen.
Er abstrahiert für seine Person gänzlich von dem Streben nach

Verwirklichung des von ihm aufgestellten Ideals. Güte, Milde, Mitleid,
Entsagung, so hoch von ihm eingeschätzt, so feierlich gepriesen, kommen
für sein eigenes Tun und Lassen nicht in Betracht. Leopardi hingegen,
obwohl von seinen Ideen nie bis zu dem hohen Ideal der Heiligung
geführt und von der Überzeugung der hoffnungslosen moralischen
Verderbnis der Menschen auf das Tiefste durchdrungen, ringt sich

empor zu Menschenliebe und immer vollkommenerer Entsagung. Wie
der bezeichnendste Ausdruck seiner Züge - im Gegensatz zu der

aggressiven Bärbeißigkeit von Schopenhauers großartigerer, weithin
sichtbarer Silhouette - « ein unbeschreibliches, fast himmlisches
Lächeln » gewesen sein soll, so erhob er sich zu immer reinerer Wunsch-
losigkeit, zu tiefem Gefühl der Bedürftigkeit seiner Mitgeschöpfe. Sein

Dasein, seit dem Eintritt in die Jünglingsjahre so ganz erfüllt von
Todessehnen, daß sich unter seinen Gedichten und Prosawerken kaum
eines findet, das diesem Gedanken nicht auf irgendeine Weise Ausdruck
gibt, hat schon fast alle Bande abgestreift, die sonst den Menschen
beengen und halten, da sich ihm der Erlöser naht.

Schopenhauer hat die Lehre der Inder, daß die Seele des

Nichtverzichtenden, des ohne Abtun der Lebensgier (Trishna) in den Tod
Gehenden, eine Wanderung durch andere Gestalten zu gewärtigen
habe, vielfach in Betracht gezogen. Nach dieser Lehre wäre Schopenhauer

selbst eine Wiedereinkörperung sicher nicht erspart geblieben.
Leopardi aber, der in tiefem Sehnen nach restloser Auflösung rein
und vollkommen Verzichtende, wäre eingegangen in « Nirwana », in
die ewige Ruhe seines « Nichts ».


	Leopardi und Schopenhauer

