Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 2

Artikel: Dostojewskij als Denker : Fragment
Autor: Iwanow, Wjatscheslaw

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-853338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-853338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

123

Dostojewskij als Denker

Fragment

von Wiatscheslaw Iwanow

Deutsch von Alexander Kresling

1.

Als naiven Idealismus darf man wohl das dem menschlichen Indivi-
duum ureigene Weltempfinden bezeichnen, das sich, wie es ja im Wesen
der Individuation liegt, dadurch charakterisiert, daf3 das Objekt un-
mittelbar als ein Teilinhalt des zum Selbstbewufitsein erwachten Ich
erlebt wird: der reale Sinn des Du i1st auf dieser Stufe noch nicht er-
schlossen. Die Entwicklung des Geme nwesens sowie die Entdeckung
der von auflen her geheim wirkenden Michte in der allbeseelten Welt
leiten mit der Ausbildung ritueller, rechtlicher und ethischer Regeln
und Satzungen des Handelns in die Epoche des naiven Realismus iiber.
Auf dem Boden des letzteren erwichst nun eine héhere Moral, die,
fest in der Religion wurzelnd, dem Menschen einen Sinn fiir die trans-
zendente Realitit der ithn umgebenden Wesen und Dinge sichert,
wihrend die nach dem Zerfall der alten Glaubensvorstellungen von
der praktischen Vernunft abgesplitterte Erkenntnis den Erkennenden,
mnsofern er alle Voraussetzungen der religissen Welterklarung ab-
gestreift hat, wieder zum Pol des ihm angeborenen Idealismus hin-
neigen liBit. Da aber dieser Idealismus seine urspriingliche Naivitit
lingst eingebiifit hat, wird das erkennende Ich nunmehr bestrebt sein,
sich vom empirischen Gehalt der Persénlichkeit zu abstrahieren ; mittels
des reinen Denkens wird das subjektive Bewuftsein sich in abstracto
universalieren wollen. Der erste — und wohl einzige — Versuch
einer aus rein idealistischer Erkenntnis abgeleiteten Moralreligion war
der Buddhismus, der noch heutigen Tages auf viele Gemiiter eine stark
anziehende Wirkung ausiibt: bleibt doch die Geistesverfassung der
Gegenwart, selbst wenn sie gelegentlich (wie es mit Feuerbach oder gar
Kar | Marx der Fall war) der materialistischen Naturerklirung huldigt,
durch das Erbe der in Hegel gipfelnden Denkungsart innerlich bedingt.

Es entsteht nun aus dieser Geistesanlage auf den Triimmern der
groflen idealistischen Systeme eine sich namentlich seit der zweiten
Hilfte des vorigen Jahrhunderts auf eine recht unheimliche Weise



124 Wijatscheslaw Iwanow

fithlbar machende Gefahr, in welcher Dostojewskij eines der Leit-
motive des uralten menschlichen Streites mit Gott erlauscht hat. Wohl
hat der Mensch es in seinem Handeln Jahrtausende hindurch gelernt,
sich der Umwelt gegeniiber nicht autonom zu setzen: — im Erkenntnis-
akt, der doch iiber alles entscheidet, kennt er nichtsdestoweniger alles
lediglich als sein Objekt. Hat er nun das Maf} der Dinge in sich selbst
zu suchen, so liegt thm die Verlockung nahe, nur sich selbst als die
alleinige Quelle aller Normen anzusehen. Sobald das Absolute, nachdem
es das Stadium einer metaphysischen Abstraktion durchlaufen hatte,
zu einem konzeptualistischen Begriffsgespenst geworden ist, wird der
Verstand unwiderstehlich dazu hingerissen, als letzte Folgerung die
allgemeine Relativitat aller geltenden Werte zu verkiinden. Was Wunder,
wenn die in ihrer subjektivistischen Einsamkeit befangene Persénlich-
keit, wo sie sich nicht der Verzweiflung hingibt, dem stolzen Wahne
lebt, auf Nichis gestellt zu sein? Diese Gefahr hat Dostojewskij vor
Augen, wenn er im Epilog zu Schuld und Siihne von elner «neuen,
unerhoérten, schrecklichen Seuche » spricht, die «aus den Tiefen Asiens
iiber Europa kommt ». Wir lesen hier: « Niemals, niemals noch sind
sich die Menschen so klug vorgekommen, noch nie haben sie so un-
erschiitterlich fest an thre Weisheit geglaubt, wie diese Erkrankten es
taten. Nie sind sie von der Unfehlbarkeit ithrer Urteile, Lehren und
Grundsitze so tief iiberzeugt gewesen. Ganze Ortschaften, Stidte und
Vélker wurden angesteckt und gebirdeten sich wie toll. Alle waren in
grofler Erregung, und keiner verstand den anderen. Jeder meinte, er
allein sei im Besitze der Wahrheit, und litt schwere Qualen beim Anblick
der iibrigen, schlug sich an die Brust, weinte und rang die Hinde. Nie-
mand wufite, wen und wie man zu richten habe: man konnte nicht iiber-~
einkommen, was gut und was béose sei, wen man anklagen, wen freispre-
chen sollte. Die Menschen mordeten einander in einer sinnlosen Wut.
In groflen Heerscharen zogen sie gegeneinander zu Felde, aber schon
unterwegs begannen die Heere sich selbst zu bekriegen, die Reihen
l6sten sich auf, die Krieger fielen iibereinander her, stachen und schlu-
gen, bissen und verschlangen einander. In den Stidten wurde tagelang
Sturm geldutet; alle wurden zusammengerufen, aber wer gerufen hatte
und wozu, das wufite niemand, und alle waren voll Unruhe und Angst-
Das gewshnliche Tagewerk ward nicht mehr verrichtet, denn jeder kam
mit seinen Vorschligen und Besserungen, und man konnte sich nicht
verstindigen; der Ackerbau stockte... In der ganzen Welt konnten
sich nur wenige retten: das waren Reine und Auserwihlte, die aus-



Dostojewskij als Denker 125

ersehen waren, ein neues Menschengeschlecht hervorzubringen und ein
neues Leben wachzurufen, die Erde zu erneuern und zu reinigen. Aber
niemand nahm diese Menschen wahr; niemand lieh ihrem Worte
Gehér, niemand vernahm ihre Stimme». ,
So erinnert sich der «bereits genesende», gerettete Raskolnikow
seines Fieberwahnes. Aber die Symbolik der traumenden Seele spiegelt
in einer phantastischen Projektion nach auflen hin nur seinen eigenen,
noch unlingst in wachem Zustande ertriumten Irrwahn ab, den
Wahn seiner iibermenschlichen Selbstbehauptung in jener — nicht
wollen wir sagen: Autarkie, sondern prignanter — Autarchie des ein-~
samen Denkens und Wollens, die die ganze Welt lediglich als plastisches
Objekt dieses einen und einzigen Subjektes der magischen Erkenntnis
hinstellt. Im Gegensatz zu der Geistesrichtung, die so giftige Aus-
wiichse zeitigte, trat Dostojewskij als Vorkampfer eimner Denkart auf, die
er selbst fiir eine « realistische » und zwar realistische «<im hoheren Sinne»
hielt. Was ist nun das Wesen dieses von thm vertretenen Realismus?
Nicht auf der theoretischen Erkenntnis mit ihrer steten Gegeniiber-
stellung von Subjekt und Objekt griindet sich offenbar diese Denkart,
sondern auf einem Willens- und Glaubensakt, der ungefihr dem
Augustinischen «transcende te ipsum » entspricht. Zu dessen Benen-
nung hat Dostojewskij ein eigenes Wort — proniknowénije —, was eigent-
lich «intuitives Durchschauen », « geistiges Durchdringen » heifit, aus-
erlesen und zu einem terminus technicus gestempelt, der etwa mit
«Sicheinssetzen » wiedergegeben werden kann. Das Sicheinssetzen ist
ein Transcensus des Subjektes, insofern es sich dabei um einen Zustand
handelt, in welchem dasselbe fihig wird, das fremde Ich nicht als
Objekt, sondern als ein anderes Subjekt zu erfassen. Keine peripherische
Ausweitung der Grenzen des individuellen Bewuftseins also, sondern
eine Art Verlegung der bestimmenden Zentren seines gewoshnlichen
Koordinatensystems. Und erst in der inneren Erfahrung eréffnet sich
die Statthaftigkeit dieser Verlegung: im Erlebnis der wahren Liebe, die
eben deshalb die einzige reale Erkenntnis ist, weil sie mit dem absoluten
Glauben an die Realitit des Geliebten zusammenfillt und in der Selbst-
aufgabe oder Selbstentiuflerung iiberhaupt, von der schon das Pathos
der Liebe getragen wird. Dieses Sicheinssetzen findet seinen Ausdruck
in der unbedingten, von der ganzen Kraft des Willens und des Denkens
erfiillten Bejahung des fremden Seins, — im « Du bist ». Ist diese Be-
Jahung des fremden Seins vollkommen, ist der ganze Inhalt meines
eigenen Seins mit und in dieser Bejahung gleichsam aufgehoben und



126 Wjatscheslaw Iwanow

restlos erschopft (exinanitio, ®évworc), so hért das fremde Sein auf,
ein fremdes « Du» zu sein; das « Du» wird dann vielmehr zu einer
anderen Bezeichnung meines « Ich ». « Du bist » heifit dann nicht mehr:
« du wirst von mir als seiend erkannt », sondern: «dein Dasein erlebe
ich als mein eigenes », oder « durch dein Dasein erlebe ich mich selbst
als seiend ». Es, ergo sum. Der Altruismus als Moral deckt sich mit
dieser Erfahrung durchaus nicht, denn diese vollzieht sich in den Tiefen
des mystisch erregten Gemiites, und eine jegliche Pflichtnorm erscheint
ihr gegeniiber als etwas Abgeleitetes.

Da nun ein solches Sicheinssetzen augenscheinlich auflerhalb des
Bereichs der verstandesmiBigen Erkenntnis liegt entscheidet sich
Dostojewskij ganz folgerichtig fiir das instinktiv-schépferische Lebens-
prinzip, welches er dem rationalen Prinzip iiberordnet. Zu einer Zeit,
da sich — dhnlich wie im Zeitalter der Sophisten — die Ansicht von der
Relativitit der geistig-sittlichen Werte auf dem Markte der Meinungen
durchzusetzen begann, betrat er, nicht gleich Tolstoi den Weg des
Sokrates auf der Suche nach einer mit dem wahren Wissen iiberein-
stimmenden Norm des Guten, sondern blieb, gleich den ilteren Tragi-
kern Griechenlands, dem Geiste des Dionysos treu. Er gab sich nicht
der triigerischen Vorstellung hin, dafl man das Gute durch Beweise
lernen kénne, daf} schon allein das richtige Wissen um die Dinge den
Menschen gut machen wiirde. Ganz von Dionysos erfiillt, ruft er viel-
mehr immer wieder aus: « Begeisterung, Ekstase sollt ithr suchen, die
Erde kiissen und von ihr lernen, daf} ein jeder fiir jeden und an allem
mitschuldig ist, und in der Freude dieser Begeisterung und dieser Ein-
sicht werdet ihr Exlésung finden ; nur so, fiirwahr, werdet ihr gesunden. »

Der Realismus im oben aufgedeckten Sinne bedeutet vor allen Dingen
eine ganz besondere Einstellung des titigen Willens, eine qualitativ
bestimmte Struktur seiner Anspannung ('EéVOG), und erst in zweiter
Linie eine irrationale Erkenntnis eigener Art. Soweit der Wille sich
seiner selbst unmittelbar bewuf3t wird, birgt er jene irrationale Erkennt-
nis in sich, die wir Glauben nennen. Der Glaube ist in seinem Kerne
die Stimme des elementar-schopferischen Lebensgrundes; in seinen
Bewegungen und Neigungen, in seinem steten Dringen und Gravi-
tieren kann er ebensowenig irregehen, wie der Instinkt.

Gute Hirten, zu des Lebens Bronnen
Lenkt ihr uns, ithr ewgen Ziele, sacht!
Und den Strahlen unsichtbarer Sonnen
Bliiht das Herz entgegen aus der Nacht.?)

1) Autozitat aus einem Gedicht des Verfassers, von thm selbst verdeutscht.



Dostojewskij als Denker 127

Der Realismus Dostojewkijs war sein Glaube, den er empfing, nach-
dem er seine «Seele»—seine Ichheit — verloren hatte. Sein Sicheinssetzen
mit dem fremden Ich, sein Erleben des fremden Ich als einer urspriing-
lichen, unendlichen, sich frei bestimmenden Welt enthielt das Postulat
Gottes in sich als einer Realitit, die realer ist, denn all die ontologischen
Wesenheiten, denen er mit seinem ganzen Willen, seiner ganzen Uber-
zeugung « du bist » zurief. Und dieses Sicheinssetzen mit dem fremden
Ich als Akt der Liebe, die die Einigung aller Menschen « ut sint unum »
(Ev. Joh. XVII, 23) erstrebt, die, indem sie den Schlangenbif} des
principium individuationis zu entgiften trachtet, den Tod selbst in die
Schranken fordert — als das Entsetzen und die Seligkeit zugleich der
folgenschweren Erkenntnis, daf} jedermann fiir alle und an allem mit-
schuldig ist — enthielt auch das Postulat Christi in sich, der den erlésen-
den Sieg iiber die sich in innerem Streit verzehrende, in Siinde und Tod
daliegende Welt errungen hat.

Denn gibe es kein Ens Realissimum und keinen Heiland, so wire
jede Anstrengung der Personlichkeit, aus ithrer metaphysischen Einsam-
keit hinauszutreten, von vornherein eitel und nichtig. Aber dem ist
nicht so. Mag das Bemiihen des Einzelnen sich auch als noch so ohn-
michtig erweisen und ihr «Sicheinssetzen » praktisch auch noch so
wenig gelten, mag der Pfeil der Sehnsucht auch nicht in die letzten
Tiefen des Zieles dringen, — unwahr und im Grunde verfehlt kann
dieses Bemiihen dennoch nicht sein.

Und was die innere Stimme spriqht,
Das tiuscht die hoffende Seele nicht.

Mit Nachdruck wiederholt Dostojewskij Schillers Worte; die Glut
des Herzens ist « des Himmels Pfand ». Das Pfand wofiir? Fiir die Még-
lichkeit einer restlosen Rechtfertigung des menschlichen Verlangens
nach der Befreiung aus den von der Ursiinde geschmiedeten Fesseln
des Gottentriicktseins und der gegenseitigen Trennung, nach einem
absoluten Einssein in Gott. So kann der Mensch Gott in sich fassen.
Entweder es liigt mein Herz oder der Gottmensch ist Wahrheit. Er
allein biirgt mir fiir die Realitit meines Realismus, fiir die Wirksamkeit
meines Wirkens; er allein verwirklicht das, was ich als das Wesentliche
in mir und in der Welt um mich in dunkler Ahnung empfinde.

Durch eine derartige Auffassung und ein derartiges Erleben des
fremden Ich wird Dostojewski} konsequent zu der immer wieder-
kehrenden Behauptung gefiihrt, daBl die Menschen, diese Kinder
Gottes, unfehlbar sich selber und einander vernichten miissen, wenn



128 Wijatscheslaw Iwanow

sie im Himmel den einen Vater und in der eigenen Gemeinschaft von
Briidern den Gottmenschen Christus nicht kennen. Freilich fillt dann
jener mystische Realismus in sich zusammen; ja, er schligt in sein
Gegenteil — in einen idealistischen Solipsismus — um. Und wenn ich
auch die ganze Welt und alle ithre mir gleichenden schattenhaften Gott-
heiten, die meine Mitmenschen sind, in mir hegte -, solange ich in
meiner eigenen Leere schwebe, befliigelt der gespannte Bogen meines
Willens den aufs fremde Ich gerichteten Pfeil meiner Liebe vergebens:
immer wieder kehrt er zu mir zuriick und durchbohrt mich selber, nach-
dem er einen Kreis im leeren Raume beschrieben, in dem nichts Realeres
besteht, als mein Ich, dieser wesenlose Schatten eines Traumes. Dann
bleibt mir, gleich Kirilow in den Ddmonen, nur eine wiirdige Tat
iibrig: mich selbst zu téten und mit mir die ganze in mir enthaltene
Welt.
2.

So 1st denn die Wahl zwischen Ja und Nein, die beide dem transzen-
denten personlichen Dasein Gottes gelten, fiir Dostojewskij mit der
Alternative «sein oder nicht sein» gleichbedeutend. Ist die von der
unsterblichen Seele getragene Personlichkeit, ist das Gute, die Mensch-
heit, und — was dieses alles mystisch zusammenhilt und begrifflich
zusammenfaft, — der Gottmensch Wirklichkeit (denn das sind doch
nach unseres Denkers Dafiirhalten die notwendigen Folgen des Glau-
bens an den lebendigen Gott), oder 1st Christus umsonst gestorben?
Entweder also die christliche - als die einzig mégliche — Rechtfertigung
von Leben und Leiden, von Mensch und Gott selbst, — oder ein meta~
physischer Aufruhr, ein Durchbruch ins Damonische, ein blinder Sturz
in den Abgrund, wo das Nichtseiende sich in furchtbaren Qualen ab-~
miiht, ein Sein zu gebdren, und seine Scheingeburten wieder ver-
schlingt. Denn unwiderstehlich wird die Menschenseele, sobald sie an
Gott verzweifelt, vom Chaos angezogen ; das Entsetzliche und Verzerrte
macht sie frohlocken, und aus den tiefsten Schliinden Sodoms lichelt
ihr gar eine Schonheit entgegen, die mit der Madonnaschénheit wett-
eifern will. Die Frage des Glaubens wird demnach im eigentlichen
Sinne zur Frage der Seelenrettung: das siihnende und heilende Leiden
allein kann noch die ontologische Wesenheit des Menschen, seine gétt-
liche Bestimmung vom mystischen Selbstmord erretten.

Am Scheidewege, wo der Mensch jene schicksalsschwere Wahl trifft,
stand auch Tolstoi eine Zeitlang zaudernd und verzagt. Allein thm war
es psychologisch vor allem daran gelegen, den Wert des Einzeldaseins



Dostojewskij als Denker - 129

mittels einer eudaimonistischen Moral vor dem lauernden Uberdruf}
und Ekel am Leben zu bewahren; was ithm denn auch gelang — in den
von ithm gesteckten Grenzen nidmlich — denn er war gerade wegen seines
wachsenden taedium vitae im buddhistischen Sinne ( er suchte ja in der
Religion kaum einen anderen) bereits erlosungsreif. Von der Erfahrung
der tiefsten Befriedigung, die dem sittlichen Handeln folgt, ausgehend,
stellt Tolstoi die Bedingungen auf, deren Erfiilllung dem Menschen
erst einen dauernden Frieden mit sich selbst und Gott, mit den Mit-
menschen und der Natur erméglicht. — « Ich bin, mein Sein beruht auf
der Geltung der Wahrheit und der Gerechtigkeit, auf den Grundfesten
der Vernunft und des Gewissens, die sich so harmonisch zueinander
verhalten, daf} alles, was das letztere fordert, von der ersteren durch-
weg bestitigt wird, ja, das Gute und das Wahre sich schliefllich als
Eines erweisen. Mein Sein wird zum wahrhaften Sein, wenn die besagte
Harmonie in meinem Bewufitsein durch nichts gestért wird und alle
AuBerungen meiner Persénlichkeit im Leben voll und ganz bestimmt.
Den Ursprung dieser Harmonie weif} ich in mir als den Atem Gottes;
daher habe ich auch die Gewiflheit vom Sein Gottes, das selbst unab-
hingig ist von meinem Sein, es jedoch durch sich bedingt und be-
stimmt. Das géttliche Prinzip, das mir innewohnt, ist notwendig un~
sterblich. » Dies war Tolstois Pfad in seinem Suchen nach dem sum-
mum bonum. — Dieser fiir Tolstoi charakteristische Gedankengang war
aber jenem tragisch Begeisterten fremd. In seiner Besprechung des
Tolstoischen Romans Anna Karenina, dessen Held eben auf dieser
Spur wandelt und froh ist, sich endlich vom Gottdasein iiberzeugt zu
wissen, fragt sich Dostojewskij zweifelnd, ob dies wirklich schon der
Glaube sei.

Das Werden der religiosen Weltanschauung Dostojewskijs ist kein
langsames Reifen, noch weniger ein von Anfang an auf bestimmte Ziele
gerichtetes Suchen, das gleich dem durch das Ineinandergreifen logi-
scher Glieder fortschreitenden Erkennen stufenweise zu seinem End-
ergebnis gelangt. Wohl kénnen wir bei Dostojewskij gewaltige seelische
\impfe nachweisen, die diesem michtigen Dialektiker reichlichen Stoft
liefern zur Gestaltung jener Tragodien des Geistes, in denen sich der
Metaphysische Aufruhr auf mannigfache Weise kundgibt; aber diese
8ewaltig sich aufbiumenden Antithesen werden dadurch aufgehoben,
d‘aB sie, weit davon entfernt, die bereits gewonnene und in die Seele
Cingebrannte Grunderkenntnis zu erschiittern, dieselbe vielmehr er-
Weitern und vertiefen. Kein allméhliches Wachstum ist also die geistige



130 Wijatscheslaw Iwanow

Entwicklung des leidenschaftlichen Mannes, denn in seinem inneren
Leben macht sich derselbe Katastrophismus geltend, der seine Werke,
als AusfluB} ihrer immanenten Tragik, auszeichnet.

Vielleicht hat sich in thm in den Augenblicken, da er auf dem Richt-
platze ins Angesicht des Todes geschaut, eine plétzliche und entschei-
dende seelische Wandlung vollzogen, ein segenvolles Sterben, dem
dann die unerwartete Begnadigung der korperlichen Hiille folgte. Die
vom gestrigen Freigeist und Umstiirzler, der sich nun mit inbriinstiger
Liebe in die Evangelien vertieft und die Siihne der gemeinen Siinder
ohne Unwillen teilt, in Demut und Entsagung verbrachten Jahre
der Zwangsarbeit und der Verbannung waren fiir den inneren Menschen
gleichsam « der jugendlichste Schleier », in dem er sich barg, die Win-
deln, die den Neugeborenen fest umschlossen und thm das fiir die
Vollendung der Wiedergeburt notwendige Ausléschen seiner dufleren
Personlichkeit, seines starren Selbstgefiihles brachten. Auf dem Richt-
platze, in jenen Augenblicken der Todesbereitschaft (deren sich der
Dichter namentlich im Roman Der Idiot erinnerte), war es ithm, als hatte
seine Seele den Tod iiberholt und wiiite sich lebendig, ja intensiver
denn je zuvor lebend (so grofl war die Willensanspannung, zu der sie
sich zusammengerafft hatte, um nichts von dieser frither ungeahnten
Lebenskraft zu verschiitten!), bereits jenseits der Schwelle des Todes.
Die Personlichkeit war gewaltsam aus den Bedingungen ihres friiheren
Daseins herausgerissen und empfand zum ersten Male hinter der ent-
flichenden Vision der dufleren Dinge, hinter den sinkenden Hiillen des
verkorperten Geistes ihre eigene Substanzialitit. Einer Hebamme gleich
(denn nur in Bildern kann man derartige Zustinde schildern), scheint
jene Stunde das in den Tiefen des Seelenwesens schlummernde innere
Ich aus seinem Limbus hervorgeholt zu haben, ohne jedoch alle Bande
zu l6sen, die es mit dem Mutterschofle verkniipften; die volle Entbin-
dung hiefle ja Tod. Allerdings war das verschonte Leben seitdem ein
eigenartiges Leben, dem von Plato gepriesenen philosophischen Sterben
nicht unéhnlich, — ein Leben, das in seinen Gipfelpunkten weit iiber
die Fluten des hienieden wogenden Lebensmeeres in ein uns fremdes,
geistigeres Element hinausragte.

Es scheint, als hitte Dostojewskij von nun an einen anderen Schwer-
punkt des BewuBtseins als die meisten Sterblichen. Der #uflere Mensch
war an 1thm erhalten geblieben; man kénnte nicht einmal an diesem
dufleren Menschen eine durchgreifende Liuterung der in thm verbor~
genen dunklen Leidenschaften wahrnehmen. Aber das ganze geistig€



Dostojewski) als Denker 131

Tun und Trachten des hellsichtigen Dichters wurde seither von den
Eingebungen des neuerschaffenen inneren Menschen getragen, fiir
dessen Empfinden zeitweilig manches von uns als Transzendentes
Angeschaute gewissermaflen immanent ward, sowie umgekehrt das
uns unmittelbar und inwendig Gegebene in eine auflen liegende,
fremde Region entriickt schien. Die Persénlichkeit war eben in eine
empirische und eine hohere und frelere, metaphysisch wesenhafte
gespalten. Bei den meisten Mystikern fiihrt diese Spaltung entweder
zu einer volligen Erschopfung oder zu einer tiefen Reinigung und Ver-
klirung des duBleren Menschen. Aber diese Tat der Heiligung war
nicht die Bestimmung des Propheten, der sich als Kiinstler betitigen
sollte.

Er lieB nicht allein seinem der AuBlenwelt zugekehrten Doppelginger
volle Freiheit zu leben, wie dieser eben mochte und mufite ; sondern wir
finden auch den Kiinstler beflissen, sich immer neue Doppelginger zu
schaffen unter den vielgestaltigen Masken seines nun nicht mehr blof§
an ein Antlitz gebundenen, sondern antlitzreichen, allmenschlichen Ich.
Denn je mehr sich das innere Ich vom dufleren befreit, desto enger fiihlt
es sich mit der ganzen Menschheit verbunden, indem es im unendlichen
Reichtum individueller Verschiedenheiten nur verschieden bedingte
Formen seiner eigenen Unterordnung unter das Gesetz des Einzel-
daseins immer klarer erkennt. Das Wort « nichts Menschliches ist mir
fremd » wird erst zu einer vollen Wahrheit, wenn in mir ein neues,
von allem beschrinkt-Menschlichen losgelostes Ich geboren ist.

So sind denn alle Offenbarungen Dostojewskijs: von des Menschen
natiirlicher Einsamkeit und vom Wunder der Kommunion mit dem
fremden Ich, die durch das Sichaufgeben der Persénlichkeit und ihr
Sichwiederfinden im 6kumenischen BewuBtsein erwirkt wird; von der
realen Einheit des Menschengeschlechtes und der Mitschuld jedes ein-
zelnen an der fremden Siinde, sowie dessen Teilnahme an den Friichten
der ithm unbekannten Heiligkeit; vom heiligen Geheimnis der miitter-
lich frommen, der schweigsam einigenden und versshnenden, der um
Tod und Auferstechen wissenden Erde und (wieder ein Schillersches
Zitat!) von dem «mit ihr gliubig zu stiftenden ewigen Bunde »; von
der Beriihrung hoherer Welten und deren Samen, die Gott hienieden
gesdt hat; von der ontologischen Tugend der reinen Freude am Sein
und von der Héllenqual der Ohnmacht zu lieben und dergl. mehr, —
S0 sind alle diese zum Teil ritselhaft klingenden Aussagen, Ermahnun-
gen und Verheiflungen lauter Versuche, — und sei es nur in dunklen



132 Wjatscheslaw Iwanow

Andeutungen, — der Welt mitzuteilen, was sich ithm einst in einem
schaudererregenden Erlebnis durch innere Erleuchtung aufgetan hatte
und was nach dem von Zeit zu Zeit lebendig wurde in den ekstati-
schen Vorahnungen der unaussprechlichen « Allharmonie » — sicheren
Vorboten der epileptischen Anfille, jener nach der Auffassung der
Alten heiligen Krankheit, die die Kraft zu besitzen scheint, im Bewuf3t-
sein die Grenze zwischen unserem Erleben des « Idealismus » und des
« Realismus » zu verwischen und fiir Augenblicke die duflere Welt zu
unserer inneren zu machen, sowie, umgekehrt, uns diese zu entfremden
und als wunderliches Schauspiel in der Ferne zu zeigen.

3

Es hat sich also unserem Denker auf dem Wege der inneren Erfahrung
jene Unterscheidung zwischen dem empirischen und dem intelligiblen
Charakter erschlossen, die Kant und Schopenhauer philosophisch auf-
gezeigt hatten. All seinen Beobachtungen iiber das Wesen des Ver-
brechens liegt diese Unterscheidung zugrunde. Sie enthielt fiir thn onto-
logische Postulate, die dem Erforscher «aller Tiefen der menschlichen
Seele » nétig waren, um «im Menschen den Menschen zu finden ».%)
In der poetischen Gestaltung der Charaktere vollends ist sie so deutlich
durchgefiihrt, wie kaum bei einem anderen Kiinstler, und gerade sie
ist es, die den Darstellungen des Seelenlebens in den Romanen Dosto-
jewskijs jenen an die Dantesche Kunst erinnernden schauerlichen
Gegensatz von Schatten und Licht, jene einschneidende Schirfe der
Ergriindung, jene gewaltige Wucht der Wirkung verleiht.

Er zeigt nimlich jedes einzelne Geschick als ein einheitliches Ge-
schehen, das in drei verschiedenen Ebenen gleichzeitig verliuft. Die
Verwicklung der fabulistischen Pragmatik, die vielfiltige Zusammen-
setzung des Handlungsgewebes ist gewissermafien die materielle Grund-
lage einer noch weit gréfleren Kompliziertheit des psychologischen
Planes. In den beiden unteren Ebenen entfaltet sich die ganze Labyrinth-
haftigkeit des Lebens sowie die List des Zufalls, der nicht selten in
einem geheimen Einvernehmen mit den Geistern, die den Ereignissen
der oberen, metaphysischen Region zuschauen, zu stehen scheint, -
hier entblofit sich auch in threr dufleren Determiniertheit die ganze

R

1) « Bei voller Treue dem Realismus (in der Kunst) den Menschen im Menschen
finden!... Man nennt mich einen Psychologen: das trifft nicht zu. Ich bin ein Real|§t
im hoheren Sinne: das heifit, ich zeige alle Tiefen der Menschenseele» (aus D- s

Notizbuch).



Dostojewskij als Denker 133

Wandelbarkeit des empirischen Charakters. In der héchsten, metaphy-
sischen Ebene gibt es keine Kompliziertheit noch Bedingtheit mehr:
da herrscht die grofie nackte Einfachheit des letzten, oder — da die Zeit
hier gleichsam stehen geblieben ist, — ersten Entschlusses, worauf alles
Geschehen zuriickgefithrt wird, bzw. woraus alles Werden entquillt.
Hier ist uns ein Einblick gestattet ins Innerste des Menschen, oder, um
mit des Dichters eigenen Worten zu reden, in sein « Herz als Feld, auf
dem sich Gott und Teufel zum Zweikampf gegeniibertreten ». Denn hier
fillt der Mensch sein Urteil iiber die ganze Welt, indem er sich fiir
das Sein, d. h. in Gott Sein, oder fiir das Nichts, d. h. fiir die Flucht
vor Gott ins Nichtsein, entscheidet. Die ganze Tragodie der beiden
unteren Ebenen liefert nur die Bausteine fiir den Aufbau und die
Symbole zur Ausdeutung dieser souverinen Tragédie der endgiiltigen
Selbstbestimmung des gottihnlichen Geisteswesens, welche lediglich
die Tat seines freien Willens ist.

Auf das duflere Leben mit allen seinen seelischen Schwankungen,
Irrungen, Vermummungen, Tauschungen und Selbstbetriigen hért
Dostojewskij nur hin, um in 1hm das eine entscheidende Wort der
Personlichkeit zu erlauschen: «Dein Wille geschehe», oder aber:
« anders will ich’s, Dir zuwider ». Darum lduft die ganze, in alle Einzel-
heiten dringende Untersuchung dieses himmlischen Inquisitors und
metaphysischen Richters auf das eine Ziel hinaus: den Anteil des
intelligiblen Willensaktes in der empirischen Tathandlung festzustellen.
Und die Ergebnisse dieser Untersuchung sind mitunter grundver-
schieden vom Richtspruche iiber die irdische Schuld. So ist in
den Briidern Karamasow nicht der Mérder, — ein Bastard und
Knecht, der, aus Neid und Rache auf den eigenen Willen zu Gunsten
seines ihm verhafiten und doch wahlverwandten Bruders und Herrn
verzichtend, die kaum ausgesprochenen Eingebungen des Letzteren
schadenfroh auffingt und grausig vollzieht, — der Hauptschuldige,
sondern sein Verfiithrer Iwan, dessen geizig-selbstisches Wesen weder
fiir noch gegen Gott die Wahl trifft, die finsteren Michte frei walten
laBt und die Sache Gottes durch eine Art metaphysische Abulie
schnode verrit. Aber es ist sein Geheimnis, um das nur er und Gott
wissen; die duflere Vergeltung nach Gottes Gericht kommt hingegen
auf den anderen Bruder, Dimitrij, durch das Fehlurteil der Geschwo-
Yenen, — roher Bauern, die «thren Mann stellen» und dem vermeint-
lichen Vatermérder «den Garaus machen». Freilich hat er den Tod
des Vaters gewiinscht. Wie verhalt sich nun aber diese voriibergehende



134 Wjatscheslaw Iwanow

Aufwallung zu den Kategorien des intelligiblen Willens? Singt seine
gequilte Seele nicht thr cAmen» dem Schopfer der Welten? Aber
ein Teil seines Ich lihmt durch seinen chaotischen Widerstand den
ureigenen Willen des ganzen Ich, den Willen zu Gott, der zugleich
Wille Gottes, der Wille des Sohnes zum Vater, der Wille des Vaters
zum Sohne ist. Dieser leidenschaftliche Teil in Dimitrijs Wesen
muf} im Leiden seine Liuterung suchen, denn alles muf} leiden, was
sich vom Urquell des Seins lostrennt. Also wird die menschliche
Blindheit zum Werkzeug der géttlichen Vorsehung, der Bann zur
Gnade.

Hiermit beriihren wir das Wesen des Tragischen, welches den Dich-
tungen, die das Menschenleben auf die oben beschriebene Weise zer-
gliedern und zusammenfassen, ein eigenstes Geprige verleiht. Die wahre
Tragodie, wie auch die echte Mystik, ist nur auf dem Boden einer tief
realistischen Weltanschauung maglich. Der tragische Kampf muf3
zwischen wirklichen und wirksamen Realititen ausgekimpft werden.
Als solche gelten nun unserem « Realisten im hoheren Sinne» (¢im
mystischen Sinne» soll das offenbar heiflen) aufler der absoluten
Realitit Gottes viele Welten noumenaler Wesenheiten, zu denen auch
voll und ganz die menschlichen Persénlichkeiten gehéren. Die Tragsdie
spielt sich zwischen Gott und der Menschenseele ab, l(lingt als Grund-
ton im Kampfeslirm des Lebens wieder, vervielfacht sich in den Be-
ziehungen von Mensch zu Mensch, wobei sogar «der gute Mensch
in seinem dunklen Drange » bald — wie der von wilden Leidenschaften
verfinsterte Dimitrij Karamasow — in einen herzzerreifienden Wider-
spruch mit seinem eigenen héheren, besseren Ich tritt, bald — wie der
« Idiot », der die Welt als vollkommene Ruhe und Harmonie in Gott
erschaut, aber sich nach voller Verkérperung und titiger Teilnahme
am Leben eigenwillig sehnt, ohne es ertragen und verkliren zu kénnen
— ein Opfer des Lebens wird.



	Dostojewskij als Denker : Fragment

