Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 2

Artikel: Die Philosophie des Mittelalters und ihre Bedeutung fir die Gegenwart
Autor: Barth, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-853335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-853335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

95

Die Philosophie des Mittelalters und 1hre
Bedeutung fiir die Gegenwart

von Hans Barth

L.

Vom Mittelalter und seiner Philosophie sprechen, heifit von Schwierig-
keiten sprechen, von den Schwierigkeiten namlich, die sich dem Ver-
stindnis der geistigen Gestalt jener ungeheuren Zeitspanne abend-
lindischer Geschichte entgegenstellen, die sich vom 7. bis zum 15. Jahr-
hundert erstreckt. Den Sinn dieser Schwierigkeiten bedenken, bedeutet
ein Doppeltes: einmal einsehen, dafl unser philosophisches Werkzeug,
mit welchem wir uns des Mittelalters zu bemichtigen suchen, an der
Sprodigkeit des Stoffes zerbricht, und ferner eine Ahnung davon be-
sitzen, wie das Bild des Mittelalters beschaffen sein miifite, um An-
spruch auf Geltung erheben zu diirfen. Wir bekennen uns schon zu
Beginn der Arbeit zu jener Grundschwierigkeit aller Geschichts-
schreibung, die wir darin erblicken, dafl jeder Historiker vom Gegen-
stand seiner tiefen Zuneigung und liebenden Hingabe schon eine Vor-
stellung besitzt, bevor er den Gegenstand in seinem letzten Grund und
in seiner Fiille erfassen kann. Dieser Einsicht gemifl gewinnen wir
durch die klare und allseitige Betrachtung der Schwierigkeiten Hinweise
auf das wahre Wesen dessen, was wir vorliufig — Sachverhalte ver-
grobernd — die Philosophie des Mittelalters nennen miissen.

Es liegt nahe, zunichst die katholische Philosophie der Gegenwart
in den Bereich der Betrachtung zu ziehen. Die nachmittelalterliche
katholische Philosophie ist threm Wesen nach schépferische Inter-
pretation der Philosophie des Aquinaten. Pius V. hatte 1567 Thomas
von Aquin, der schon 1322 von Johann XXII. heilig gesprochen worden
war, zum fiinften Doctor ecclesiae erhoben und im Jahre 1570 eine
Gesamtausgabe seiner Werke angeordnet. Neben die Dogmen der
katholischen Kirche, wie sie durch das tridentinische Konzil ihre end-
giiltige Formulierung gefunden hatten, trat das System des Thomas als
Richtlinie der philosophischen Arbeit. In der Enzyklika Aeterni patris
von 1879 hat Leo XIII. die Philosophie des Thomas von neuem dem
gesamten Schaffen der katholischen Denker als giiltiges Mafi und



96 Hans Barth

wesentlich unanfechtbare, lebendige Mitte zu- und iibergeordnet. Durch
diese Tat wird eine geschichtliche Gestalt aus der Kontinuitit der
Historie herausgerissen und nicht nur als Gegenstand glaubiger Ver-
ehrung verewigt, sondern zugleich mit der Wiirde einer bindenden
Norm fiir kiinftige philosophische Bemiihungen ausgestattet. Damit
ist die sachliche Darstellung der mittelalterlichen Philosophie in Mit-
leidenschaft gezogen, wenn nicht gar gefihrdet, weil in diesem ausge-
zeichneten Werk die Krifte der mittelalterlichen Philosophie sich
zusammenfinden miissen. Thomas ist mehr als Gegenstand der Be-
trachtung, er ist Norm.

Dieser Sachverhalt gibt der katholischen Philosophie der Gegenwar
ithr sichtbares Geprige. Sie ist, sofern nicht rein geschichtlichen For-
schungen der Vorrang zukommt, entweder Auslegung des thomistischen
Systems oder Zuriickfiihrung aller zeitgenéssischen, nicht-katholischen
Philosophie auf Thomas. Es muf} beispielsweise nur an das Werk von
Erich Przywara erinnert werden. Diese Deutung und Umdeutung zeit-
genossischer Philosophie, dieses geistespolitische, padagogische Ver-
fahren enthiillt einen Problemkreis, dessen Bedeutung fiir das Mittel-
alter nicht unterschitzt werden kann. Die katholische Kirche ist eine
Heilsanstalt, sie bewahrt Mittel und Wege, um die unsterbliche Seele
des Menschen des ewigen Heiles teilhaftig werden zu lassen. Dieser
urspriinglich geistige Wille, der seinem Wesen nach keine Grenzen
kennt, muf}, so bald er auf die politisch-wirtschaftlichen und geistigen
Wirklichkeiten stofit, zu einem Kampf um Macht werden. Solcher
Wille bejaht die Politik; Politik aber ist der Kampf um die Macht, in
der Absicht, sie einem Zwecke zur Verfiigung zu stellen.

Dieser Kampf zwischen Geist und Politik erfiillt das Mittelalter mit
ungeheurer Spannung, er verleiht ihm Gréfle und begriindet sein Ver-
derben, er ist im tiefsten Sinne sein Schicksal. Die katholische For-
schung besitzt kein Interesse, alle Spannungen in der mittelalterlichen
Welt schonungslos aufzudecken. Sie hat auch noch keine Gesamt-
darstellung der mittelalterlichen Kultur geschaffen. Denn einerseits ist
das Mittelalter fiir die katholische Welt noch zu lebendig, als daf} sie
einer Darstellung bediirfte, welche einem gesicherten geschichtlichen
Besitz entspriche. Anderseits liegt ihr daran, mehr das Einheitliche,
Kontinuierliche, als das Gespaltene, Gegensitzliche hervorzuheben.
Und was noch bedeutsamer ins Gewicht fallt: fiir katholische Welt-
anschauung hatte sich im Mittelalter Ewig-Giiltiges in vollendeter
Gestalt verdichtet; die Frage nach der Ursache der Zersetzung dieser



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung fiir Gegenwart 97

giiltigen Form ist noch keineswegs beantwortet mit den Hinweisen auf
das maichtige Erstarken des nationalen Selbstgefiihles der Vélker und
die Losung der zum Bewuftsein ihres Werts herangereiften Personlich-
keit aus dem Gemeinschaftsgeiste des Mittelalters. Es kéonnte ja doch
sein, daf} sich der Zusammenbruch dieses Gebildes als Folge einer
Uberspannung mittelalterlicher Geistesformen begreifen liefle. Dieser
Zusammenbruch liegt denn auch tief im mittelalterlichen, Gott und
Welt umspannenden Denken selbst begriindet. Ihn aufzudecken, ge-
hort kaum zu den lebendigen, notwendigen Anliegen der katholischen
Kirche.

Ein wesentlich anderes Gesicht eignet der protestantischen Ge-
schichtsschreibung. Unmittelbar lebenswichtig sind fiir sie zwei ge-
schichtliche Geschehnisse: die Reformation und die Verkiindigung des
Evangeliums. Der protestantische Geist brauchte das Mittelalter nicht
zu kennen. Denn der spit-mittelalterliche Zerfall der Scholastik, das
krankhaft gesteigerte oder in bloflen Formen erstarrte religiése Leben,
die Entartung des Klerus waren Bedingungen, welche die Gewalt und
Gestalt eines Luther rechtfertigten und verstindlich machten. Das
spite 13. und vollends das 14. Jahrhundert erhielten den Rang einer
Ursache. Sie waren die Voraussetzung fiir den Anbruch eines neuen
Zeitalters. Aber man war nicht gezwungen, diese beiden Jahrhunderte
ihrerseits als Folge zu bewerten, und vor allem ergab sich nirgends die
Notwendigkeit, die Frage nach den Griinden des Zusammenbruches des
Mittelalters ernsthaft zu stellen. Der Riickgriff auf die evangelische
Lehre, die paulinischen Briefe und etwa Augustin konnte dem Gegen-
satz zur Kirche nur neue Kraft zufiithren und ihn zur uniiberbriickbaren
Kluft vertiefen.

So lebt das Mittelalter im wahrsten Sinn als mittlere Zeit in unserem
geschichtlichen Bewufitsein: als Zeit zwischen der urchristlichen Bot-
schaft und der Reformation, die sie wieder in ihrer Reinheit erstehen zu
lassen bestrebt war.

Ein dntter Kreis grundlegender Schwierigkeiten nimmt seinen Aus-
gang in jenen Deutungsversuchen der Aufklirung und des 19. Jahr-
hunderts, denen die Renaissance zum Opfer gefallen i1st. Die neuen
Forschungen machen die Erkenntnis wahrscheinlich, dafi der Glaube
«in den tiefern Lagen der Persénlichkeit » auch im 15. und 16. Jahr-
hundert bei den meisten Menschen unerschiittert war. « Der Paganismus
war — wie Jan Huizinga sagt — die Maske, die man sich vorhielt, wenn
man vornehm sein wollte. » Die Renaissance war erfiillt vom Willen



98 Hans Barth

zur Autoritit. Giiltige Mafistibe zu finden im Reiche des Schénen und
des Wahren, im Leben des Staates und der Menschen, war ihr ein tiefes
Anliegen. Renaissance bedeutete Riickkehr zu den reinen Quellen der
Schonheit und Wahrheit. Die Vorbildlichkeit der Antike stempelt die
Renaissance zur Autorititskultur.

Und so steht das Mittelalter wiederum als mittlere Zeit in der Er-
innerung der Geschichte: als Zeit zwischen der Antike und ihrer
Wiedergeburt im 14. und 15. Jahrhundert.

Die gehissige Verurteilung des Mittelalters entstand erst in der Auf-
klarung. Diderot nannte die Scholastik « une des plus grandes plaies
de I'esprit humain ». Pierre Bayle sah das unterscheidende Merkmal
von Humanismus und Renaissance einerseits und Mittelalter anderseits
in der Irreligiositit der neuen Zeit.

Es mufl hier des Werkes von Jacob Burckhardt gedacht werden.
Die Kultur der Renaissance war nicht die unmittelbare Ursache, wohl
aber in den Hianden Unbefugter der Ausgangspunkt fiir eine gefihrliche
Mifideutung des Mittelalters. In der Renaissance « erhebt sich mit voller
Macht das Subjektive; der Mensch wird geistiges Individuum und
erkennt sich als solches », wiahrend er sich im Mittelalter nur als Volk,
Korporation oder Familie begreifen konnte. Das klang wie Musik in
den Ohren der Individualisten des 19. Jahrhunderts. Eine aufklirerische
Fortschrittsseligkeit, die sich dem Glauben an den unbedingten Wert
der Persénlichkeit verband, bildete mit dem Geiste des wissenschaft-
lichen Rationalismus eine Einheit, von der kaum viel Verstindnis fiir
das Mittelalter zu erhoffen war. Auf Grund der Gleichsetzung von
Renaissance mit Individualismus und Weltsinn wurde die Erforschung
der Wurzeln der Renaissance eifrig betrieben.!) Jede Regung eines
freten Geistes im Mittelalter, jede religié‘ose Gestalt von persc'inlicher
Pragung wurde aufgespiirt und als Ahne des neuzeitlichen Individualis-
mus gefeiert. Wo immer ein Konflikt zwischen dem Autorititsanspruch
der Theologie und dem vernunftgemifien Forschen eine Spannung im
mittelalterlichen Weltbild verriet, vermutete das 19. Jahrhundert die
erste Regung rationaler Wissenschaft. So konnte Barthélemy de
St-Hilaire in seiner Einleitung zur franzosischen Ausgabe der aristote-
lischen Logik sagen: « La scolastique est la premiére résurrection de
I'esprit moderne contre l'autorité. »

Die Gegeniiberstellung von Kollektivismus und Individualismus, die

1) Jan Huizinga, Wege der Kulturgeschichte, deutsch von Werner Kaegi, Drei Masken-
Verlag, Miinchen 1930.



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung fiir Gegenwart 99

zur Erkenntnis des Mittelalters wenig oder gar nichts beitrigt, und der
Hinweis auf den Kampf zwischen der Autoritit des Glaubens und der
Autonomie der Vernunft filschen die Geschichte, weil in ihnen ein
selbstsicherer, vom Fortschrittsglauben befangener Geist das gesamte
Geschehen auf sich selbst und den Wert oder Unwert fiir die Gegenwart
bezieht. Es ist die Gesinnung des Famulus Wagner!

Zwar kann nicht geleugnet werden, dafl das Geschehen als « Ge-
schichte » erst lebendig wird durch eine mittelbare Bezogenheit des
Vergangenen auf die Gegenwart. Diese Beziehung griindet in der Tat-
sache, dafl wir — um der Kontinuitit alles Lebens willen — Erben der
Vergangenheit sind. Ein Erbe verpflichtet und verbindet schicksalshaft
mit dem Gewesenen. So war es unser Schicksal, die antike Philosophie,
den christlich-jiidischen Monotheismus und endlich die rémische
Rechts- und Verwaltungsordnung dem Organismus des Abendlandes
einzughedern. Es wird eine kiinftige Aufgabe sein: die christliche,
germanisch-romanische Kultur des Mittelalters in ihrer Grundhaltung
und in threm Reichtum unserm geschichtlichen Bewufitsein als not-
wendiges Glied einer Ganzheit einzufiigen.

Diese verpflichtende Aufgabe entsteht zum erstenmal in der Romantik.
Doch war die romantische Wiederbelebung des Mittelalters mehr Sehn-
sucht und Traum als klarer Wille zu Erkenntnis und Formung. Auch
zeitgendssische neuromantische Strémungen kénnen von dem Vorwurf
der Unklarheit iiber ihre Absichten und der iiberschwenglichen Be-
geisterung fiir ein verklirtes Wunschbild nicht freigesprochen werden.
Das Schlagwort vom « neuen Mittelalter » beruht nicht selten auf einer
iiblen Mischung von geistigen und politischen « Wiinschbarkeiten »
mit bedauernswerter Unkenntnis des Mittelalters. Das Mittelalter kann
aber nicht unser Besitz werden, wenn wir mit unsern Maflen seine
MafBle messen, und wenn wir unsere Erkenntnisse mit seinen Erkennt-
nissen vergleichen. Es wird an jene Forschung anzukniipfen sein, die
einerseits kritisch genug war, die eigenen philosophischen Vorurteile
auf ithre Tauglichkeit hin zu priifen, und die anderseits eine Welt-
offenheit besaf}, welche das Mittelalter als zunichst wesensfremde,
geheimnisreiche Zeit in seiner schier unfaflbaren Fiille hinnehmen
konnte. Ich nenne in dankbarer Verpflichtung zwei Namen: Ernst
Troeltsch und Max Dvorak. Troeltsch hat in seinen Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen (1912) den Grund gelegt zum Ver-
stindnis jener gewaltigen Auseinandersetzung einer im tiefsten Grunde
auf Tod und Jenseits bedachten, im Ubersinnlichen mehr als im Sinn-



100 Hans Barth

und Triebhaft en beheimateten religisen Haltung mit weltlichen Mich-
ten wie Staat, Wirtschaft und menschliche Bediirftigkeit. Und Dvordk
zeigte in einer Abhandlung iiber Idealismus und Naturalismus in der
gotischen Malerei und Skulptur (1918), daBl das Mittelalter in allem
durch die Sinne oder durch den Verstand Faflbaren, in allem Endlichen
und Begrenzten nur den Abglanz des Absoluten, Ewigen, Unendlichen,
nur die « Manifestation des sensuell und rationell unfaflbaren gétt-
lichen Gedanken s » sah, der nach Hildebert von Lavardines Worten «iiber
allem, unter allem, aufler allem, in allem » ist, und auf den allein jede
Kausalitit, alles Schaffende und Geschaffene zuriickgefiihrt werden
muf.

IL,

Die Philosophie des Mittelalters denkt nicht vom Menschen und der
Welt, sondern von Gott aus. Die von Gott erschaffene, in Rangstufen
gegliederte Welt ist auf den Schopfer, als auf ihr Ziel und ihren Ursprung
hingeordnet. Es gibt nur ein dringendes Anliegen, in dem sich Philoso-
phie und Theologie zusammenfinden, vom Géttlichen, 1threm tiefen und
einzigen Gegenstande, zu wissen. Die Philosophie des Mittelalters kennt
keine Ethik, keine Staats- und Gesellschaftswissenschaft, keine Lehre
von der Erkenntnis, die, losgelost von der Frage nach dem Wesen
Gottes, erforscht werden kénnte. Wo man diese Wissenzweige trennt
vom Stamm und der Wurzel, die sie tragen und mit Nahrung versehen,
hilt man nur noch tote Uberreste des Lebens in der Hand. So gefahrlich
es ist, die Einheit von Ethik, Erkenntnislehre, Staatswissenschaft und
Theologie zu sprengen, so falsch ist es, das gesamte Wissen von den
unmittelbaren Bediirfnissen und Sehnsiichten des Menschen zu lésen.
Das Mittelalter besitzt keine reine Wissenschaft im Sinne des 20. Jahr-
hunderts; denn alles Wissen und Forschen nimmt seinen Ursprung im
Heilsverlangen und Gliicksstreben des Menschen.

Die Ethik kann nur den Sinn haben, den Menschen dem Zustand
der Seligkeit entgegenzufiihren; die Gesellschafts- und Staatswissen-
schaften legen den Grund fiir den Aufbau und die Ordnung des christ-
liches Staates, und die Erkenntnislehre endlich steht und fallt mit der
Frage nach der Erkenntnis des unendlichen Schépfers durch das end-
liche Geschopf. Gott und Mensch sind die Pole des mittelalterlichen
Geistes. Sie bilden eine Einheit. Und so geben sich denn drei Fragen-
kreise, die fiir die mittelalterliche Philosophie von ausschlaggebender
Bedeutung sind:



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung fiir Gegenwart 101

1. Woher weil der Mensch um das Sein Gottes? Kann das Sein
Gottes bewiesen werden? Oder mit andern Worten: Welcher Art ist
das Verhiltnis von Wissen und Glauben, Philosophie und Theologie?

2. Was kann der Mensch von Gott wissen? Es geht um die Frage
nach der Erkenntnis und Erkennbarkeit Gottes durch den Menschen,
welche im Problem der Analogie beschlossen liegt, und

3. Warum strebt der Mensch nach der Erkenntnis Gottes? Oder, um
in der Sprache des Mittelalters zu reden: Was ist der motus rationalis
creaturae 1n Deum?

1. Woher weifl der Mensch um das Sein Gottes? Diese Frage wird
von Thomas und Bonaventura, dem grofiten Aristoteliker und dem
grofften Platoniker des Mittelalters, in iibereinstimmendem Sinne be-
antwortet. Die Antwort geht in ithrem Wesen auf Augustin zuriick. Thren
Ausgangspunkt bildet die alltigliche Erfahrung von der Mangelhaftig-
keit und Gebrechlichkeit des Menschen und sein ewiges Streben nach
Gliick und Vollkommenheit, nach ganzem vollem Sein. Das Wissen
um den Mangel setzt ein Wissen um den vollkommenen Zustand des
Menschen voraus. Wie wiiite aber der Verstand, daff das Sein des
Menschen ein mangelhaftes, unvollstindiges sei, wenn er keine Erkennt-
nis vom Sein ohne Mangel hitte (si ullam haberet cognitionem entis
absque omni defectu?)?). Das Sein ohne Mangel ist ein Sein in und
durch Gott. «Si ergo pax mentis rationalis non est nisi in ente immuta-
bili et aeterno et appetitus praesupponit notionem vel notitiam, notitia
entis immutabilis et aeterni inserta est spirituil rationali», so sagt
Bonaventura. Oder um ein Wort Hugos von Sankt Victor, das sich
Bonaventura zu eigen macht, zu gebrauchen: « Gott hat dem Menschen
S0 viel Kenntnis von sich mitgegeben, daf} er sein Wesen nie ganz
begreift, aber seine Existenz auch nie vollstindig vergessen kann.»
Und endlich Thomas in der Summa Theologica, Quaestio II, Art. 1:
“Deus est hominis beatitudo: homo enim naturaliter desiderat beati-
tudinem; et quod naturaliter desideratur ab homine naturaliter cog-
Noscitur ab eodem. » Dieses «Wissen » um Gott ist dem Menschen von
Gott gegeben, auch wenn, wie Thomas sagt, Gott vom Menschen
Naturaliter erkannt wird. Diese natiirliche Gotteserkenntnis besitzt
auch der Heide. Thomas bemerkt sehr richtig, daf}, wenn jemand

Oomme und man darum wisse, man noch nicht zu wissen brauche,

Wer komme. Und Bonaventura scheidet in gleichem Sinne zwischen
\

vV ) Vel. Stefan Gilson, Der heilige Bonaventura. Deutsch von P. Philotheus Bshner.
erlag Jakob Hegner, Hellerau 1929.



|02 Hans Barth

Existentia und essentia Gottes: das Sein Gottes wird von allen Vélkern
anerkannt; nur iiber sein Wesen besteht Uneinigkeit.

Philosophie und Theologie zerfallen nicht in den schroffen Gegen-
satz, den wir zu sehen gewohnt sind. Denn der Mangel des Menschen
ist nicht eine ausschlieflliche Angelegenheit des Wissens, sie ist eine
Erfahrung, die den ganzen Menschen erfafit und die ithm eindriicklich
vor Augen hilt, daBl nicht nur sein Denken unvollkommen und
falsch, sondern dafl auch sein Handeln in der Gemeinschaft und
sein Streben nach Gott voll Irrtiimer sein kann, wenn er sich ganz auf
sich selbst stellt. Und so ist denn das Wissen um die Wahrheit nicht
ein rein rationales Wissen, sondern es quillt aus dem ganzen Menschen.
Wissen und Glauben erginzen sich gegenseitig.

Es 1st wertvoll fiir die Erkenntnis des 13. Jahrhunderts, an dieser
Stelle einen Augenblick zu verweilen und sich Rechenschaft abzulegen
iiber die Geschichte der Beziehung von Wissen und Glauben. Es kann
sich dabei nur um knappe Andeutungen handeln. Im patristischen
Zeitalter hatte sich das Dogma der Kirche in seinen Grundziigen aus-
gebildet und in klaren Formen Gestalt angenommen. « Ce qui caractérise
la période patristique — sagt Etienne Gilson — c’est la substitution de la
pensée religieuse a la pensée philosophique.»?) So ist bei Augustin,
dem letzten groflen Kirchenvater der Patristik, das Verhiltnis von
Glaube und Wissen, Theologie und Philosophie, noch nicht geklart.
Es brauchte auch nicht geklért zu sein; denn Augustin und mit ihm
seine Zeitgenossen waren der Uberzeugung, in einer untergehenden
Welt zu leben. Der im zweiten Jahrhundert einsetzende Prozef3 der
Aufnahme und Angleichung der griechischen Philosophie durch das
Christentum vermochte den unaufhaltsamen Zerfall der Wissenschaft
nicht zu hemmen. Augustins Werk De civitate Dei ist nur der deutliche
Ausdruck fiir das Sein am Ende der Zeit und am Anfange des Gerichts.
Seine Schrift De doctrina christiana, die — wie Franz Oberbeck in seinem
glinzenden Buch iiber die Vorgeschichte und Jugend der mittelalter-
lichen Scholastik?) gezeigt hat — kein Abnf} der christlichen Lehre ist,
sondern eine christliche Wissenschaft zu sein beansprucht, mafl die
ganze Wissenschaft nur an ithrem Nutzen fiir die Deutung und das
Verstindnis der Heiligen Schrift. Eine selbstindige Wissenschaft, ge-
schweige denn eine Philosophie, brauchte Augustin nicht, da fiir ithn

E—

Y Introduction au systéme de Saint Thomas d'Aquin, Paris 1920.
2) Eine hirchenhistorische Vorlesung, aus dem Nachlafl herausgegeben von Carl
Albrecht Bernoulli, Basel 1917.



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung fiir Gegenwart 103

das Ende nahe war und sich sein ganzes Bestreben darauf richtete, die
Seelen vorzubereiten auf Gericht und Heil. Die Wirren der Vélker-
wanderung schienen Augustin Recht zu geben. Doch dieser Sachverhalt
dnderte sich, als der Kirche die Aufgabe zufiel, die germanischen Vélker
dem Christentum zuzufiithren. Unverbrauchte geistige Krifte standen
thr im Norden zur Verfiigung, und es war notwendig, daf}, nachdem die
diirfticen Uberreste griechischer Wissenschaft und Philosophie die
Denker der karolingischen Zeit beschiftigt hatten, das ungeléste Pro-
blem von Glauben und Wissen sich neu stellte.

In Anselm von Canterbury hat es eine erste grofle Gestalt ange-
nommen. Er hat durch selbstindigen Gebrauch der Vernunft die
Wahrheit des christlichen Dogmas zu erweisen versucht. Dabei ging
er von zwei grundsitzlichen Einsichten aus, die er in die Worte fafite:
Fides praecedit intellectum, und Credo ut intelligam. Er dachte an den
Jesaias-Vers 7,9: « Wenn ihr nicht glaubtet, wiirdet ihr auch nicht ver-
stehen. » In diesem Verhiltnis von Glauben und Wissen kommt zum
Ausdruck, dafl der Glaube als die von Gott gegebene Gewiflheit
an Gottes Sein die Voraussetzung alles Verstehens und Begreifens
sel. Das mittelalterliche Denken bewegt sich in einem fiir den Menschen
des 20. Jahrhunderts verhingnisvollen Zirkel: es will das Sein Gottes
beweisen und ist doch im tiefsten Grunde vom « Wissen » erfiillt, daf3,
um beweisen zu kénnen, Gottes Sein schon vorausgehen miisse. Anselm
vermachte dem 13. Jahrhundert die GewiBheit, dafl Glauben und
Wissen sich nicht widersprechen kénnen, weil beide auf einen Ursprung
weisen — auf das Géttliche. Thren kanonischen Ausdruck fand diese
GewiBBheit in der Summa contra Gentiles des Aquinaten. Im 7. Capitu-
lum heit es: « Quamvis veritas fidei christianae humanae rationis
capacitatem excedet, haec tamen quae ratio naturaliter indita habet,
huic veritati contraria esse non potest... Deus est auctor nostrae
naturae. Haec ergo principia etiam divina sapientia continet... Ea
igitur quae ex revelatione divina per fidem tenentur, non possunt
naturali cognitioni esse contrara.»

2. Die zweite Frage handelt von der Erkennbarkeit Gottes und von
der Lehre der Analogie. Alle Philosophie erschépft sich in der Frage
nach dem Sein. Zu allen Zeiten, wo immer Menschen sich denkend
iber sich selbst und die Welt Rechenschaft abzulegen versuchten,
stieflen sie auf diese Frage: was ist das Sein? Was ist das Wirkliche ?
Was macht das Wesen der Dinge aus? Von dieser Feststellung macht
das Mittelalter keine Ausnahme. Die Philosophie, sofern sie die Wissen-



104 Hans Barth

schaft vom Sein und seinen ersten Ursachen ist, heifit Metaphysik.
Metaphysik erweist sich als Notwendigkeit, weil erstens keine der
Wissenschaften die ersten Prinzipien des Seins und der Erkenntnis zu
threm Gegenstand macht, und zweitens, weil das Sein in allen seinen
Formen und allgemeinen Bedingungen untersucht werden mufl. Das
Sein — Thomas von Aquin nennt es das primum cognitum, das zuerst
Erkannte — wird nun in grundverschiedener Weise von den Dingen
ausgesagt. Man spricht vom Sein eines Gegenstandes und meint damit
ein vom Menschen unabhingiges Dasein irgendeines Dinges. Man
spricht vom Sein eines Gedankens und denkt an eine Gegebenheit des
menschlichen Bewufltseins; man spricht ferner von dem Sein der Idee
und meint das geistige Dasein eines ewigen Wesens, und endlich spricht
man vom gottlichen Sein und versteht darunter das wirkliche, aus sich
und fiir sich selbst bestehende Sein Gottes. ‘

Der Sinn des Begriffes Sein wechselt in diesen Beispielen von Fall
zu Fall. Die Philosophie des Mittelalters — das unterscheidet sie grund-
legend von der Mehrzahl der Philosophien des 19. und 20. Jahr-
hunderts — kennt eine Stufenfolge im Sein. Der in Schichten aufge-
teilte, in Stufen gegliederte Seins-Kosmos verbindet sich mit einer
wesenshaften Rangordnung: einer Hierarchie der Werte. Der Rang
innerhalb dieser Hierarchie im Sein ist zugleich der Ausdruck fiir die
innere Macht, welche der entsprechenden Seinstufe zukommt. Das
Hohere befafit das Tiefere in sich; das Hohere ist stirker als das Tiefere.
Das Tiefere ist vom Hoheren abhingig; es ist einem Planeten ver-
gleichbar, der sein Licht von der Sonne erhilt. Und noch eines Um-
standes ist zu gedenken: jede Stufe des Seins ist in sich selbst sinnvoll,
und doch in ihrem Sinn auf ein Ubergeordnetes hingerichtet. Keine
Seinsstufe kann ausgel6scht werden, ohne daf3 nicht das Ganze Schaden
litte. Sie ist Teil und gehort als Teil notwendig zum Ganzen.

Der Gegensatz zwischen diesem Aufbau und unsern gegenwirtigen
philosophischen Anschauungen kann gréfler kaum gedacht werden.
Auch wir spiiren deutlich, daf} verschiedene Seinsschichten iibereinander
gelagert sind, auch wir sind bereit, dem Gedanken an eine Hierarchie
der Werte Gehor zu verleithen (ich erinnere nur an die Ethik von Nicolai
Hartmann), aber wir kehren das Machtverhiltnis — vom Mittelalter aus
gesehen — um. Das in der Rangordnung der Werte Héhere — der Geist -
1st an und fiir sich schwicher als das Tiefere. Und in seiner Verwirk-
lichung ist es gebunden an die Teilnahme und Unterstiitzung der
niedrigern Krifte. (Dafiir spricht abermals Hartmanns Ethik und



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung fiir Gegenwart 105

besonders Max Schelers Werk der Spitzeit.) Fiir das mittelalterliche
Denken ist das «Sein» ein in Schichten aufgeteilter und nach Wert
und Gehalt deutlich abgestufter Organismus, in dessen Hierarchie das
Hohere stirker als das Tiefere ist und in welchem das Héhere als
wesensmiflig unabhingig vom Tiefern, das Tiefere dagegen als durch
das Hohere bedingt und geformt zu gelten hat. Dieser Sachverhalt
findet seinen Ausdruck darin, daf} fiir die mittelalterliche Philosophie
das Sein weder in univokem Sinne, noch in dquivokem Sinne, sondern
allein in analogem Sinne ausgesagt werden kann. Was das bedeutet, ist
klarzulegen. Aquivok heiit zweideutig. Ein Begriff ist dann dquivok,
wenn er — ein und dasselbe Wort — fiir zwe1 voneinander verschiedene
Dinge verwendet wird. Univok heifit eindeutig. Ein Begriff ist univok,
wenn ein und dasselbe Wort in ganz gleichem Sinne von zwei Dingen
ausgesagt wird.

Nun kann das Sein von Gott weder univok (eindeutig), noch éiquivok
(zweideutig) ausgesagt werden. Eindeutigkeit des Seins wiirde bedeuten,
dafl Gott und Mensch, Schépfer und Geschépf, an ein und demselben
Sein teilhitten, daf sie also — wenn vielleicht auch nach Graden ver-
schieden — wesensgleich wiren. Gott wire realiter in der Welt und der
Mensch realiter in Gott. Man folgerte daraus die Lehre des Pan-
theismus, welche vom Mittelalter ebenso unbedenklich abgelehnt, wie sie
in der Neuzeit geschitzt wurde. — Zweideutigkeit des Seins wiirde' be-
dingen, dafl Gott und Mensch durch gar kein Band verbunden sind,
daf} der Mensch iiber Gottes Wesen in vollstindigem Nichtwissen zu
verharren gezwungen wire. Man kidme auf solche Weise zur Lehre des
Agnostizismus, einer Auffassung, welche das Mittelalter vorbehaltlos
verworfen hat.

Wo aber bietet sich ein Ausweg? Dieser Schwierigkeit wird die
mittelalterliche Philosophie Herr durch die logische Form der Analogie.
Die Lehre von der Analogie findet sich vollkommen ausgebaut bei
Thomas von Aquin und seinem Zeitgenossen Bonaventura von Bagno-
rea, Die Philosophie des Mittelalters ist ohne den Grundsatz der
Analogie nicht zu verstehen. Sie ist die Voraussetzung jeder Aussage
liber die Beziehung von Gott und Mensch. Thomas hat die Lehre ent-
wickelt 1m Traktat De veritate. Die Analogie bezeichnet ein Verhaltnis
Zweier Seinsweisen. Es gibt zwei Sphiren — die géttliche und die
menschliche. Zwischen ihnen besteht keine Beziehung der Teilnahme,
Wie etwa das Schéne eines von Menschenhand erschaffenen Kunst-
Werkes schén ist durch seine Teilnahme an der Idee des Schénen im



106 Hans Barth

Sinne der platonischen Philosophie. Es gibt auch keine Teilnahme 1m
Sinne des Neuplatonismus eines Plotin, nach dessen Auffassung das
Ureine sich in zahllosen Emanationen ergiefit und alle emanierten
Wesen am Ursprung teilhaben.

Es ist schwierig, das Wesen der Analogie offenbar zu machen, weil
hier alle Begriffe in ihrer Anwendung auf den einen Pol des analogen
Verhiltnisses = Gott — grundsitzlich falsch sind. Denn alle Begniffe
entstammen der Sphéire des Menschen, sie sind von der Ordnung der
Geschopfe. Was aber in der Analogie zum Ausdruck gelangen soll, hat
nichts mit dem Menschen, aber alles mit Gott zu tun. In der Lehre
von der Analogie kommt fiir den Denker und Menschen des Mittel-
alters zum Ausdruck, daf} er iiber seine tiefste GewiBheit — das Sein
Gottes — mit menschlichen Worten nur das Ungewisseste zu sagen
vermag. Die Geheimnisse Gottes kénnen wir nur stammelnd ver-
kiinden, bekennt Thomas von Aquino. Die Analogie ist das untriig-
lichste und sichtbarste Zeichen der menschlichen Bediirftigkeit und der
GroBle des Gattlichen. Die Gefiihlsspannung, die in der Analogie ent-
halten ist, findet klarsten Ausdruck im 1. Artikel der XII. Quaestio in
der Summa theologica. Dort heifit es: «Deus qui est actus purus absque
omni permixtione potentiae, quantum In se est, maxime cognosci-
bilis est. Sed quod est maxime cognoscibile in se, alicui intellectui
cognoscibile non est, propter excessum intelligibilis supra intellectum
sicut sol qui est maxime visibilis videri non potest a vespertilione
propter excessum luminis. »

Diese Bediirftigkeit verleiht nicht nur der Philosophie die Form
des Offenseins, sie bestimmt auch die Theologie von Grund auf. Wer
immer sich mit mittelalterlicher Philosophie und Theologie beschiftigt,
wird auf einen scheinbar unlésbaren ungeheuren Widerspruch stoflen.
Die Summa theologica des Aquinaten, die in drei Teile zerfillt, von
denen der erste von Gott, der zweite vom Menschen und seiner Heim-~
kehr zu Gott, der dritte von Christus, dem Wege zu Gott, handelt,
enthilt in der Einleitung zur dritten Quaestio folgenden Satz: « Quia de
Deo scire non possumus quid sit, sed quid non sit, non possumus
considerare de Deo quomodo sit, sed potius quomodo non sit.»

Die dritte Quaestio steht in der Pars Prima, welche von Gott handelt
und in 24 Quaestionen Eigenschaften des Géttlichen aufzihlt. Dieser
Widerspruch 16st sich nur unter Zuhilfenahme des Grundsatzes der
Analogie. Fiir die Theologie bedeutet er, daf jede Eigenschaft, die
vom Géttlichen ausgesagt wird, nur in uneigentlichem Sinne auf es



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung fiir Gegenwart 107

zutreffe. Gott wird nicht begriffen, weil er alle Begriffe iiberragt. Und
so enthalten denn Worte, wie Ewigkeit, Allmacht, Summum esse nur
negative Aussagen. Sie meinen etwa, in Gott sei keine Zeit, er sei durch
keine Macht begrenzt und leide keinen Mangel. Die Negation ist hier
aber nicht grundsitzlicher Verzicht auf Erkenntnis, sondern die Negation
1st die einzig mégliche Position. Die Negation heifit: wissen, daf} unser
Wissen dem géttlichen Wissen vollkommen unangemessen ist und doch
von 1hm nur in restloser Abhéingigkeit gedacht .werden kann.

3. Damit haben wir den Boden vorbereitet, um auf die dritte Frage
einzugehen, die Frage namlich: Warum der Mensch nach der Erkenntnis
Gottes strebe. In ihren Grundziigen ist die Frage bereits gelsst. Das
Gottsuchen griindet in der Mangelhaftigkeit des Menschen, es ent-
springt seiner innern Unstimmigkeit, seiner Leere. Mangel, Zwiespalt
und Uneinmiitigkeit mit sich selbst setzen aber ein Wissen um das
Ganze, Erfiillte und Richtige voraus.

Augustins Erwigung, dafl der Irrtum immer nur auf Grund der
Wahrheit méglich sei, fallt mit jener andern vom Mittelalter anerkann-
ten Einsicht zusammen, daf} das Sein und nicht das Nichts das Wirk-
liche sei, daB} das Sein dem Nichts vorangehe.

Auch hier denkt das 20. Jahrhundert in vieler Hinsicht gerade ent~
gegengesetzt. Man vergegenwirtige sich nur Martin Heideggers Be-
kenntnis, daB der Mensch erst das Bewufltsein seines Seins erlange,
wenn er ins Nichts gestellt sei. Mittelalterliches Denken findet seinen
vollkommenen Ausdruck in einer Stelle eines Kommentars von Thomas
Super primum perihermenias : « Das Sein Gottes umschlieBt mit seiner
Kraft alles, was ist, unter welcher Form und in welcher Weise auch
Immer, da alles nur durch Teilnahme an seinem Sein ist. Ebenso um-
faBt seine Erkenntnis als Akt und Gegenstand alles Erkennen und alles
Erkennbare, ebenso sein Wollen und der Gegenstand seines Wollens,
alles Begehren und alles Begehrenswerte, dergestalt, dafy alles Exkenn-

are, so weit es erkennbar ist, unter seine Erkenntnis, und alles was
l3<Egehrenswert ist, insoweit es begehrenswert ist, unter sein Wollen,
und alles, was Sein ist, insowelt es Sein ist, unter seine titige Kraft
falle, » 1) Es bleibt noch eine ungeloste Frage. Die mittelalterliche
hilosophie entspringt einerseits einer unmittelbaren Beziehung auf
das Leben, und anderseits ist fiir sie dieses Leben des Geschépfes
durchaus abhingig und bedingt durch Gott. Den vollkommenen Zu-

e N

Q ") Vergl. A. D. Sertillanges, Der heilige Thomas von Aquin, Deutsch von Robert
rosche, Verlag Jakob Hegner, Hellerau 1928.




108 Hans Barth

stand des Daseins, das Leben ohne Mangel, bewirkt nicht der Mensch,
sondern die Gnade. Die mittelalterliche Philosophie ist also, wenn man
absieht von allen Triibungen, die das rein Geistige in der Auseinander-
setzung mit der Wirklichkeit erfihrt, eine nach dem Géttlichen hin
offene Philosophie. In keinem Akt des Denkens oder des Fiihlens be-
sitzt der Mensch Gott. Auch in den rationalen Gottesbeweisen des
Thomas und in der mystischen Gottschau von Bonaventura wird das
Gottliche nie Besitz des Menschen. Ein schwebendes Verhiltnis des
Meénschen zu Gott gibt der Philosophie des 13. Jahrhunderts das Ge-
prige. Das heifit: der Mensch kann das Géttliche, das seinem Leben
Mitte und Maf ist, nicht auf Grund eigener Kraft verwirklichen; er
ist mit offenen Hinden der Empfangende und Gott der Gebende.
Dies ist die reinste und richtigste Form der mittelalterlichen Philosophie.
In ihr liegt aber auch, wie auf einer Messerkante, die Méglichkeit des
Zerfalles. Sobald niamlich der Mensch, die Kirche, oder irgendeine
Gemeinschaft dieses schwebende Verhiltnis zum Géttlichen 16st, und
sobald das Gesetz, der Glaubenssatz, der in seiner verpflichtenden
Giiltigkeit solange zu Recht besteht, als er aus Freiheit geboren ist,
zum Zwang wird, der weltlicher Machtmittel zu seiner Aufrechterhal-
tung bedarf, ist der Umschlag vollzogen. Denn dann versucht der
Mensch das Gottliche in seinen Formen festzuhalten, er maf3t sich an,
iiber es zu verfiigen und selbstherrlich Gesetze fiir sich und die Ge-
meinschaft geben zu kénnen. Wo Gott in irgendeiner Form Teil der
geschopflichen endlichen Welt wird, zerbricht das schwebende Ver-
hiltnis, von dessen Bestehen alles Sein abhingt. Wir stoflen wieder auf
das Problem von Geist und weltlicher Macht, das wir am Anfang auf-
gegriffen hatten. Diese schwerwiegende Frage ist die Schicksalsfrage
nicht nur des Mittelalters, sondern des menschlichen Daseins zu jeder
Zeit iiberhaupt.

In Thomas und Bonaventura erreicht die Scholastik ihre letzte Er-
fiillung. Schon Ende des 13. Jahrhunderts beginnt die Auflésung.
Sie zeigt sich zuerst in einer allmihlich wachsenden Skepsis gegeniiber
der Kraft der Vernunft. So bei Duns Scotus. Das bedeutet zunichst,
solange die Glaubigkeit der Menschen noch grof} ist, eine Verstirkung
der Theologie; denn wenn die Vernunft die einzige Aufgabe hat, sich
zu der Einsicht aufzuschwingen, daff nichts verniinftiger ist als der
Glaube an das Wort Gottes — wie Maurice de Wulff sagt —, so offenbart
sich in dieser Auffassung eine Geringschitzung der Vernunft, wie si€
ein Thomas nicht gekannt hatte. Diese Geringschitzung der Ratio



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung fiir Gegenwart 109

setzt sich be1 Wilhelm von Occam fort und findet im 15. Jahrhundert -
an der Schwelle der Renaissance — ithren Niederschlag in der Docta
ignorantia des Nikolaus von Cusa. Damit wird die urspriingliche Ein-
heit von Wissen und Glauben zerstért. Nur Zwang vermag das Dogma
aufrechzuerhalten. Die Scholastik hatte sich erschopft. Und obgleich
schon Roger Bacon um die Wende des 13. und 14. Jahrhunderts die
Philosophie auf das Gebiet der reinen Erfahrung wies, vermochte das
Mittelalter einen neuen Gegenstand der Erkenntnis nicht mehr zu
schaffen. Es war der Renaissance vorbehalten, die Natur zu entdecken.
Das Mittelalter hatte das Problem Gott-Mensch in der unendlichen
Vielheit seiner Beziehungen zum Gegenstande der Arbeit mehrerer
Jahrhunderte gemacht. Es konnte in seinen Erkenntnissen nur noch
leben, und als es das nicht mehr vermochte, d. h. als es Gott zu besitzen
wihnte, mufite es allmihlich zusammenbrechen.

Ahnlich wie ein Dom die seinem Geist entsprechenden Bauformen
trotz mannigfaltigster Zusammensetzung erschopfen wird, so hat auch
die Scholastik ithr Problem - die Frage nach Gott und seiner Beziehung
zur Kreatur — erschopft. Und wie uns vor einem Kunstwerk, das in seiner
Vollendung letzte Schénheit und Grofle ahnen laft oder preisgibt,
ein schmerzliches Gefiihl befallen kann, weil Vollendetes im tiefsten
Sinne des Wortes ein Ende ist, so mag in uns auch beim Anblick des
Werkes von Thomas und Bonaventura ein Gefiihl des Nicht-mehr-
iiberbieten-konnens aufkommen. Hier wird deutlich, daf3 das Mittel-
alter die Persénlichkeit tatsichlich noch nicht entdeckt hatte, wenn man
darunter Recht und Wunsch des Menschen versteht, in Philosophie
und Theologie einem personlich gefirbten Lebensgefithl Ausdruck zu
geben. Das Mittelalter war reich an grofien Personlichkeiten: die deut-
schen Kaiser, Berengar von Tour, Bernhard von Clairvaux, Anselm
von Canterbury, der Aquinate und Bonaventura von Bagnorea sind
davon sichtbares Zeugnis. Ihnen allen war eine Sache gemeinsam, um
sie ging der Kampf, an ihr wuchsen die Geister und wurden grof}. Man
bewerte das Mittelalter wie immer man wolle. Von ithm gilt in iiber-
tragenem Sinne das Wort Augustins: Sofern wir sind, sind wir gut.
Inquantum sumus boni sumus.



	Die Philosophie des Mittelalters und ihre Bedeutung für die Gegenwart

