
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 2

Artikel: Die Philosophie des Mittelalters und ihre Bedeutung für die Gegenwart

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


95

Die Philosophie des Mittelalters und ihre
Bedeutung für die Gegenwart

Von Hans Barth

I.

Vom Mittelalter und seiner Philosophie sprechen, heißt von Schwierigkeiten

sprechen, von den Schwierigkeiten nämlich, die sich dem
Verständnis der geistigen Gestalt jener ungeheuren Zeitspanne
abendländischer Geschichte entgegenstellen, die sich vom 7. bis zum 15.

Jahrhundert erstreckt. Den Sinn dieser Schwierigkeiten bedenken, bedeutet
ein Doppeltes: einmal einsehen, daß unser philosophisches Werkzeug,
mit welchem wir uns des Mittelalters zu bemächtigen suchen, an der
Sprödigkeit des Stoffes zerbricht, und ferner eine Ahnung davon
besitzen, wie das Bild des Mittelalters beschaffen sein müßte, um
Anspruch auf Geltung erheben zu dürfen. Wir bekennen uns schon zu
Beginn der Arbeit zu jener Grundschwierigkeit aller Geschichtsschreibung,

die wir darin erblicken, daß jeder Historiker vom Gegenstand

seiner tiefen Zuneigung und liebenden Hingabe schon eine
Vorstellung besitzt, bevor er den Gegenstand in seinem letzten Grund und
in seiner Fülle erfassen kann. Dieser Einsicht gemäß gewinnen wir
durch die klare und allseitige Betrachtung der Schwierigkeiten Hinweise
auf das wahre Wesen dessen, was wir vorläufig - Sachverhalte
vergröbernd - die Philosophie des Mittelalters nennen müssen.

Es liegt nahe, zunächst die katholische Philosophie der Gegenwart
in den Bereich der Betrachtung zu ziehen. Die nachmittelalterliche
katholische Philosophie ist ihrem Wesen nach schöpferische
Interpretation der Philosophie des Aquinaten. Pius V. hatte 1567 Thomas

von Aquin, der schon 1322 von Johann XXII. heilig gesprochen worden

war, zum fünften Doctor ecclesiae erhoben und im Jahre 1570 eine

Gesamtausgabe seiner Werke angeordnet. Neben die Dogmen der
katholischen Kirche, wie sie durch das tridentinische Konzil ihre
endgültige Formulierung gefunden hatten, trat das System des Thomas als

Richtlinie der philosophischen Arbeit. In der Enzyklika Aeterni patris
von 1879 hat Leo XIII. die Philosophie des Thomas von neuem dem

gesamten Schaffen der katholischen Denker als gültiges Maß und



96 Hans Barth

wesentlich unanfechtbare, lebendige Mitte zu- und übergeordnet. Durch
diese Tat wird eine geschichtliche Gestalt aus der Kontinuität der
Historie herausgerissen und nicht nur als Gegenstand gläubiger
Verehrung verewigt, sondern zugleich mit der Würde einer bindenden
Norm für künftige philosophische Bemühungen ausgestattet. Damit
ist die sachliche Darstellung der mittelalterlichen Philosophie in
Mitleidenschaft gezogen, wenn nicht gar gefährdet, weil in diesem
ausgezeichneten Werk die Kräfte der mittelalterlichen Philosophie sich
zusammenfinden müssen. Thomas ist mehr als Gegenstand der
Betrachtung, er ist Norm.

Dieser Sachverhalt gibt der katholischen Philosophie der Gegenwar
ihr sichtbares Gepräge. Sie ist, sofern nicht rein geschichtlichen
Forschungen der Vorrang zukommt, entweder Auslegung des thomistischen
Systems oder Zurückführung aller zeitgenössischen, nicht-katholischen
Philosophie auf Thomas. Es muß beispielsweise nur an das Werk von
Erich Przywara erinnert werden. Diese Deutung und Umdeutung
zeitgenössischer Philosophie, dieses geistespolitische, pädagogische
Verfahren enthüllt einen Problemkreis, dessen Bedeutung für das Mittelalter

nicht unterschätzt werden kann. Die katholische Kirche ist eine

Heilsanstalt, sie bewahrt Mittel und Wege, um die unsterbliche Seele

des Menschen des ewigen Heiles teilhaftig werden zu lassen. Dieser

ursprünglich geistige Wille, der seinem Wesen nach keine Grenzen

kennt, muß, so bald er auf die politisch-wirtschaftlichen und geistigen
Wirklichkeiten stößt, zu einem Kampf um Macht werden. Solcher
Wille bejaht die Politik; Politik aber ist der Kampf um die Macht, in
der Absicht, sie einem Zwecke zur Verfügung zu stellen.

Dieser Kampf zwischen Geist und Politik erfüllt das Mittelalter mit
ungeheurer Spannung, er verleiht ihm Größe und begründet sein
Verderben, er ist im tiefsten Sinne sein Schicksal. Die katholische
Forschung besitzt kein Interesse, alle Spannungen in der mittelalterlichen
Welt schonungslos aufzudecken. Sie hat auch noch keine
Gesamtdarstellung der mittelalterlichen Kultur geschaffen. Denn einerseits ist
das Mittelalter für die katholische Welt noch zu lebendig, als daß sie

einer Darstellung bedürfte, welche einem gesicherten geschichtlichen
Besitz entspräche. Anderseits liegt ihr daran, mehr das Einheitliche,
Kontinuierliche, als das Gespaltene, Gegensätzliche hervorzuheben.
Und was noch bedeutsamer ins Gewicht fällt: für katholische
Weltanschauung hatte sich im Mittelalter Ewig-Gültiges in vollendeter
Gestalt verdichtet; die Frage nach der Ursache der Zersetzung dieser



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung für Gegenwart 97

gültigen Form ist noch keineswegs beantwortet mit den Hinweisen auf
das mächtige Erstarken des nationalen Selbstgefühles der Völker und
die Lösung der zum Bewußtsein ihres Werts herangereiften Persönlichkeit

aus dem Gemeinschaftsgeiste des Mittelalters. Es könnte ja doch

sein, daß sich der Zusammenbruch dieses Gebildes als Folge einer
Überspannung mittelalterlicher Geistesformen begreifen ließe. Dieser
Zusammenbruch liegt denn auch tief im mittelalterlichen, Gott und
Welt umspannenden Denken selbst begründet. Ihn aufzudecken,
gehört kaum zu den lebendigen, notwendigen Anliegen der katholischen
Kirche.

Ein wesentlich anderes Gesicht eignet der protestantischen
Geschichtsschreibung. Unmittelbar lebenswichtig sind für sie zwei
geschichtliche Geschehnisse : die Reformation und die Verkündigung des

Evangeliums. Der protestantische Geist brauchte das Mittelalter nicht
zu kennen. Denn der spät-mittelalterliche Zerfall der Scholastik, das

krankhaft gesteigerte oder in bloßen Formen erstarrte religiöse Leben,
die Entartung des Klerus waren Bedingungen, welche die Gewalt und
Gestalt eines Luther rechtfertigten und verständlich machten. Das

späte 13. und vollends das 14. Jahrhundert erhielten den Rang einer
Ursache. Sie waren die Voraussetzung für den Anbruch eines neuen
Zeitalters. Aber man war nicht gezwungen, diese beiden Jahrhunderte
ihrerseits als Folge zu bewerten, und vor allem ergab sich nirgends die

Notwendigkeit, die Frage nach den Gründen des Zusammenbruches des

Mittelalters ernsthaft zu stellen. Der Rückgriff auf die evangelische
Lehre, die paulinischen Briefe und etwa Augustin konnte dem Gegensatz

zur Kirche nur neue Kraft zuführen und ihn zur unüberbrückbaren
Kluft vertiefen.

So lebt das Mittelalter im wahrsten Sinn als mittlere Zeit in unserem
geschichtlichen Bewußtsein : als Zeit zwischen der urchristlichen
Botschaft und der Reformation, die sie wieder in ihrer Reinheit erstehen zu
lassen bestrebt war.

Ein dritter Kreis grundlegender Schwierigkeiten nimmt seinen

Ausgang in jenen Deutungsversuchen der Aufklärung und des 19.

Jahrhunderts, denen die Renaissance zum Opfer gefallen ist. Die neuen
Forschungen machen die Erkenntnis wahrscheinlich, daß der Glaube
«in den tiefern Lagen der Persönlichkeit» auch im 15. und 16.

Jahrhundert bei den meisten Menschen unerschüttert war. « Der Paganismus

war - wie Jan Huizinga sagt - die Maske, die man sich vorhielt, wenn
man vornehm sein wollte. » Die Renaissance war erfüllt vom Willen



98 Hans Barth

zur Autorität. Gültige Maßstäbe zu finden im Reiche des Schönen und
des Wahren, im Leben des Staates und der Menschen, war ihr ein tiefes

Anliegen. Renaissance bedeutete Rückkehr zu den reinen Quellen der
Schönheit und Wahrheit. Die Vorbildlichkeit der Antike stempelt die
Renaissance zur Autoritätskultur.

Und so steht das Mittelalter wiederum als mittlere Zeit in der
Erinnerung der Geschichte: als Zeit zwischen der Antike und ihrer
Wiedergeburt im 14. und 15. Jahrhundert.

Die gehässige Verurteilung des Mittelalters entstand erst in der
Aufklärung. Diderot nannte die Scholastik « une des plus grandes plaies
de l'esprit humain ». Pierre Bayle sah das unterscheidende Merkmal

von Humanismus und Renaissance einerseits und Mittelalter anderseits

in der Irreligiosität der neuen Zeit.
Es muß hier des Werkes von Jacob Burckhardt gedacht werden.

Die Kultur der Renaissance war nicht die unmittelbare Ursache, wohl
aber in den Händen Unbefugter der Ausgangspunkt für eine gefährliche
Mißdeutung des Mittelalters. In der Renaissance « erhebt sich mit voller
Macht das Subjektive; der Mensch wird geistiges Individuum und
erkennt sich als solches », während er sich im Mittelalter nur als Volk,
Korporation oder Familie begreifen konnte. Das klang wie Musik in
den Ohren der Individualisten des 19. Jahrhunderts. Eine aufklärerische

Fortschrittsseligkeit, die sich dem Glauben an den unbedingten Wert
der Persönlichkeit verband, bildete mit dem Geiste des wissenschaftlichen

Rationalismus eine Einheit, von der kaum viel Verständnis für
das Mittelalter zu erhoffen war. Auf Grund der Gleichsetzung von
Renaissance mit Individualismus und Weltsinn wurde die Erforschung
der Wurzeln der Renaissance eifrig betrieben.1) Jede Regung eines

freien Geistes im Mittelalter, jede religiöse Gestalt von persönlicher
Prägung wurde aufgespürt und als Ahne des neuzeitlichen Individualismus

gefeiert. Wo immer ein Konflikt zwischen dem Autoritätsanspruch
der Theologie und dem vernunftgemäßen Forschen eine Spannung im
mittelalterlichen Weltbild verriet, vermutete das 19. Jahrhundert die

erste Regung rationaler Wissenschaft. So konnte Barthélémy de

St-Hilaire in seiner Einleitung zur französischen Ausgabe der aristotelischen

Logik sagen : « La scolastique est la première résurrection de

l'esprit moderne contre l'autorité. »

Die Gegenüberstellung von Kollektivismus und Individualismus, die

9 Jan Huizinga, Wege der Kulturgeschichte, deutsch von Werner Kaegi, Drei Masken-
Verlag, München 1930.



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung für Gegenwart 99

zur Erkenntnis des Mittelalters wenig oder gar nichts beiträgt, und der
Hinweis auf den Kampf zwischen der Autorität des Glaubens und der
Autonomie der Vernunft fälschen die Geschichte, weil in ihnen ein

selbstsicherer, vom Fortschrittsglauben befangener Geist das gesamte
Geschehen auf sich selbst und den Wert oder Unwert für die Gegenwart
bezieht. Es ist die Gesinnung des Famulus Wagner!

Zwar kann nicht geleugnet werden, daß das Geschehen als «

Geschichte » erst lebendig wird durch eine mittelbare Bezogenheit des

Vergangenen auf die Gegenwart. Diese Beziehung gründet in der
Tatsache, daß wir - um der Kontinuität alles Lebens willen - Erben der

Vergangenheit sind. Ein Erbe verpflichtet und verbindet schicksalshaft

mit dem Gewesenen. So war es unser Schicksal, die antike Philosophie,
den christlich-jüdischen Monotheismus und endlich die römische
Rechts- und Verwaltungsordnung dem Organismus des Abendlandes

einzugliedern. Es wird eine künftige Aufgabe sein: die christliche,
germanisch-romanische Kultur des Mittelalters in ihrer Grundhaltung
und in ihrem Reichtum unserm geschichtlichen Bewußtsein als

notwendiges Glied einer Ganzheit einzufügen.
Diese verpflichtende Aufgabe entsteht zum erstenmal in der Romantik.

Doch war die romantische Wiederbelebung des Mittelalters mehr Sehnsucht

und Traum als klarer Wille zu Erkenntnis und Formung. Auch
zeitgenössische neuromantische Strömungen können von dem Vorwurf
der Unklarheit über ihre Absichten und der überschwenglichen
Begeisterung für ein verklärtes Wunschbild nicht freigesprochen werden.
Das Schlagwort vom « neuen Mittelalter » beruht nicht selten auf einer
üblen Mischung von geistigen und politischen « Wünschbarkeiten »

mit bedauernswerter Unkenntnis des Mittelalters. Das Mittelalter kann
aber nicht unser Besitz werden, wenn wir mit unsern Maßen seine

Maße messen, und wenn wir unsere Erkenntnisse mit seinen Erkenntnissen

vergleichen. Es wird an jene Forschung anzuknüpfen sein, die
einerseits kritisch genug war, die eigenen philosophischen Vorurteile
auf ihre Tauglichkeit hin zu prüfen, und die anderseits eine Welt-
offenheit besaß, welche das Mittelalter als zunächst wesensfremde,

geheimnisreiche Zeit in seiner schier unfaßbaren Fülle hinnehmen
konnte. Ich nenne in dankbarer Verpflichtung zwei Namen: Ernst
Troeltsch und Max Dvorak. Troeltsch hat in seinen Soziallehren der

christlichen Kirchen und Gruppen (1912) den Grund gelegt zum
Verständnis jener gewaltigen Auseinandersetzung einer im tiefsten Grunde
auf Tod und Jenseits bedachten, im Übersinnlichen mehr als im Sinn-



100 Hans Barth

und Triebhaften beheimateten religiösen Haltung mit weltlichen Mächten

wie Staat, Wirtschaft und menschliche Bedürftigkeit. Und Dvorak
zeigte in einer Abhandlung über Idealismus und Naturalismus in der

gotischen Malerei und Shulptur (1918), daß das Mittelalter in allem
durch die Sinne oder durch den Verstand Faßbaren, in allem Endlichen
und Begrenzten nur den Abglanz des Absoluten, Ewigen, Unendlichen,
nur die « Manifestation des sensuell und rationell unfaßbaren
göttlichen Gedanken s » sah, der nach Hildebert von Lavardines Worten « über
allem, unter allem, außer allem, in allem » ist, und auf den allein jede
Kausalität, alles Schaffende und Geschaffene zurückgeführt werden
muß.

II.

Die Philosophie des Mittelalters denkt nicht vom Menschen und der
Welt, sondern von Gott aus. Die von Gott erschaffene, in Rangstufen
gegliederte Welt ist auf den Schöpfer, als auf ihr Ziel und ihren Ursprung
hingeordnet. Es gibt nur ein dringendes Anliegen, in dem sich Philosophie

und Theologie zusammenfinden, vom Göttlichen, ihrem tiefen und
einzigen Gegenstande, zu wissen. Die Philosophie des Mittelalters kennt
keine Ethik, keine Staats- und Gesellschaftswissenschaft, keine Lehre

von der Erkenntnis, die, losgelöst von der Frage nach dem Wesen

Gottes, erforscht werden könnte. Wo man diese Wissenzweige trennt
vom Stamm und der Wurzel, die sie tragen und mit Nahrung versehen,
hält man nur noch tote Überreste des Lebens in der Hand. So gefährlich
es ist, die Einheit von Ethik, Erkenntnislehre, Staatswissenschaft und
Theologie zu sprengen, so falsch ist es, das gesamte Wissen von den

unmittelbaren Bedürfnissen und Sehnsüchten des Menschen zu lösen.

Das Mittelalter besitzt keine reine Wissenschaft im Sinne des 20.
Jahrhunderts ; denn alles Wissen und Forschen nimmt seinen Ursprung im
Heilsverlangen und Glücksstreben des Menschen.

Die Ethik kann nur den Sinn haben, den Menschen dem Zustand
der Seligkeit entgegenzuführen; die Gesellschafts- und Staatswissenschaften

legen den Grund für den Aufbau und die Ordnung des christliches

Staates, und die Erkenntnislehre endlich steht und fällt mit der
Frage nach der Erkenntnis des unendlichen Schöpfers durch das
endliche Geschöpf. Gott und Mensch sind die Pole des mittelalterlichen
Geistes. Sie bilden eine Einheit. Und so geben sich denn drei Fragenkreise,

die für die mittelalterliche Philosophie von ausschlaggebender
Bedeutung sind:



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung für Gegenwart 101

1. Woher weiß der Mensch um das Sein Gottes? Kann das Sein
Gottes bewiesen werden? Oder mit andern Worten: Welcher Art ist
das Verhältnis von Wissen und Glauben, Philosophie und Theologie?

2. Was kann der Mensch von Gott wissen? Es geht um die Frage
nach der Erkenntnis und Erkennbarkeit Gottes durch den Menschen,
Welche im Problem der Analogie beschlossen liegt, und

3. Warum strebt der Mensch nach der Erkenntnis Gottes? Oder, um
in der Sprache des Mittelalters zu reden : Was ist der motus rationalis
creaturae in Deum?

1. Woher weiß der Mensch um das Sein Gottes? Diese Frage wird
Von Thomas und Bonaventura, dem größten Aristoteliker und dem
größten Platoniker des Mittelalters, in übereinstimmendem Sinne

beantwortet. Die Antwort geht in ihrem Wesen auf Augustin zurück. Ihren
Ausgangspunkt bildet die alltägliche Erfahrung von der Mangelhaftigkeit

und Gebrechlichkeit des Menschen und sein ewiges Streben nach
Glück und Vollkommenheit, nach ganzem vollem Sein. Das Wissen

Um den Mangel setzt ein Wissen um den vollkommenen Zustand des

Menschen voraus. Wie wüßte aber der Verstand, daß das Sein des

Menschen ein mangelhaftes, unvollständiges sei, wenn er keine Erkenntnis

vom Sein ohne Mangel hätte (si ullam haberet cognitionem entis
absque omni defectu?)1). Das Sein ohne Mangel ist ein Sein in und
durch Gott. « Si ergo pax mentis rationalis non est nisi in ente immuta-
t>ili et aeterno et appetitus praesupponit notionem vel notitiam, notitia
entis immutabilis et aeterni inserta est spiritui rationali », so sagt
Bonaventura. Oder um ein Wort Hugos von Sankt Victor, das sich
Bonaventura zu eigen macht, zu gebrauchen : « Gott hat dem Menschen
s° viel Kenntnis von sich mitgegeben, daß er sein Wesen nie ganz
Begreift, aber seine Existenz auch nie vollständig vergessen kann. »

Bind endlich Thomas in der Summa Theologica, Quaestio II, Art. 1 :
" Deus est hominis beatitudo : homo enim naturaliter desiderat beati-
tudinem; et quod naturaliter desideratur ab homine naturaliter cog-
ftoscitur ab eodem. » Dieses «Wissen » um Gott ist dem Menschen von
Gott gegeben, auch wenn, wie Thomas sagt, Gott vom Menschen
Uaturaliter erkannt wird. Diese natürliche Gotteserkenntnis besitzt
auch der Heide. Thomas bemerkt sehr richtig, daß, wenn jemand
komme und man darum wisse, man noch nicht zu wissen brauche,
^er komme. Und Bonaventura scheidet in gleichem Sinne zwischen

\r Vgl. Stefan Gilson, Der heilige Bonaventura. Deutsch von P. Philotheus Böhner.
er'ag Jakob Hegner, Hellerau 1929.



102 Hans Barth

Existentia und essentia Gottes : das Sein Gottes wird von allen Völkern
anerkannt; nur über sein Wesen besteht Uneinigkeit.

Philosophie und Theologie zerlallen nicht in den schroffen Gegensatz,

den wir zu sehen gewohnt sind. Denn der Mangel des Menschen
ist nicht eine ausschließliche Angelegenheit des Wissens, sie ist eine

Erfahrung, die den ganzen Menschen erfaßt und die ihm eindrücklich

vor Augen hält, daß nicht nur sein Denken unvollkommen und
falsch, sondern daß auch sein Handeln in der Gemeinschaft und
sein Streben nach Gott voll Irrtümer sein kann, wenn er sich ganz auf
sich selbst stellt. Und so ist denn das Wissen um die Wahrheit nicht
ein rein rationales Wissen, sondern es quillt aus dem ganzen Menschen.
Wissen und Glauben ergänzen sich gegenseitig.

Es ist wertvoll für die Erkenntnis des 13. Jahrhunderts, an dieser
Stelle einen Augenblick zu verweilen und sich Rechenschaft abzulegen
über die Geschichte der Beziehung von Wissen und Glauben. Es kann
sich dabei nur um knappe Andeutungen handeln. Im patristischen
Zeitalter hatte sich das Dogma der Kirche in seinen Grundzügen
ausgebildet und in klaren Formen Gestalt angenommen. « Ce qui caractérise
la période patristique - sagt Etienne Gilson - c'est la substitution de la

pensée religieuse à la pensée philosophique.»1) So ist bei Augustin,
dem letzten großen Kirchenvater der Patristik, das Verhältnis von
Glaube und Wissen, Theologie und Philosophie, noch nicht geklärt.
Es brauchte auch nicht geklärt zu sein; denn Augustin und mit ihm
seine Zeitgenossen waren der Überzeugung, in einer untergehenden
Welt zu leben. Der im zweiten Jahrhundert einsetzende Prozeß der
Aufnahme und Angleichung der griechischen Philosophie durch das

Christentum vermochte den unaufhaltsamen Zerfall der Wissenschaft
nicht zu hemmen. Augustins Werk De civitate Dei ist nur der deutliche
Ausdruck für das Sein am Ende der Zeit und am Anfange des Gerichts.
Seine Schrift De doctrina christiana, die - wie Franz Oberbeck in seinem

glänzenden Buch über die Vorgeschichte und Jugend der mittelalterlichen

Scholastik2) gezeigt hat - kein Abriß der christlichen Lehre ist,
sondern eine christliche Wissenschaft zu sein beansprucht, maß die

ganze Wissenschaft nur an ihrem Nutzen für die Deutung und das

Verständnis der Heiligen Schrift. Eine selbständige Wissenschaft,
geschweige denn eine Philosophie, brauchte Augustin nicht, da für ihn

1) Introduction au système de Saint Thomas d'Aquin, Paris 1920.
2) Eine kirchenhistorische Vorlesung, aus dem Nachlaß herausgegeben von Carl

Albrecht Bernoulli, Basel 1917.



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung für Gegenwart 103

das Ende nahe war und sich sein ganzes Bestreben darauf richtete, die
Seelen vorzubereiten auf Gericht und Heil. Die Wirren der Völker-
Wanderung schienen Augustin Recht zu geben. Doch dieser Sachverhalt
änderte sich, als der Kirche die Aufgabe zufiel, die germanischen Völker
dem Christentum zuzuführen. Unverbrauchte geistige Kräfte standen
ihr im Norden zur Verfügung, und es war notwendig, daß, nachdem die

dürftigen Überreste griechischer Wissenschaft und Philosophie die
Denker der karolingischen Zeit beschäftigt hatten, das ungelöste
Problem von Glauben und Wissen sich neu stellte.

In Anselm von Canterbury hat es eine erste große Gestalt
angenommen. Er hat durch selbständigen Gebrauch der Vernunft die
Wahrheit des christlichen Dogmas zu erweisen versucht. Dabei ging
er von zwei grundsätzlichen Einsichten aus, die er in die Worte faßte:
Fides praecedit intellectum, und Credo ut intelhgam. Er dachte an den
Jesaias-Vers 7,9: «Wenn ihr nicht glaubtet, würdet ihr auch nicht
verstehen. » In diesem Verhältnis von Glauben und Wissen kommt zum
Ausdruck, daß der Glaube als die von Gott gegebene Gewißheit
an Gottes Sein die Voraussetzung alles Verstehens und Begreifens
sei. Das mittelalterliche Denken bewegt sich in einem für den Menschen
des 20. Jahrhunderts verhängnisvollen Zirkel: es will das Sein Gottes
beweisen und ist doch im tiefsten Grunde vom « Wissen » erfüllt, daß,

um beweisen zu können, Gottes Sein schon vorausgehen müsse. Anselm
vermachte dem 13. Jahrhundert die Gewißheit, daß Glauben und
Wissen sich nicht widersprechen können, weil beide auf einen Ursprung
Weisen - auf das Göttliche. Ihren kanonischen Ausdruck fand diese

Gewißheit in der Summa contra Gentiles des Aquinaten. Im 7. Capitu-
lum heißt es : « Quamvis Veritas fidei christianae humanae rationis
capacitatem excedet, haec tarnen quae ratio naturaliter indita habet,
huic veritati contraria esse non potest... Deus est auctor nostrae
naturae. Haec ergo principia etiam divina sapientia continet... Ea

igitur quae ex revelatione divina per fidem tenentur, non possunt
naturali cognitioni esse contraria. »

2. Die zweite Frage handelt von der Erkennbarkeit Gottes und von
der Lehre der Analogie. Alle Philosophie erschöpft sich in der Frage
nach dem Sein. Zu allen Zeiten, wo immer Menschen sich denkend
über sich selbst und die Welt Rechenschaft abzulegen versuchten,
stießen sie auf diese Frage: was ist das Sein? Was ist das Wirkliche?
Was macht das Wesen der Dinge aus? Von dieser Feststellung macht
das Mittelalter keine Ausnahme. Die Philosophie, sofern sie die Wissen-



104 Hans Barth

schaft vom Sein und seinen ersten Ursachen ist, heißt Metaphysik.
Metaphysik erweist sich als Notwendigkeit, weil erstens keine der
Wissenschaften die ersten Prinzipien des Seins und der Erkenntnis zu
ihrem Gegenstand macht, und zweitens, weil das Sein in allen seinen

Formen und allgemeinen Bedingungen untersucht werden muß. Das

Sein - Thomas von Aquin nennt es das primum cognitum, das zuerst
Erkannte - wird nun in grundverschiedener Weise von den Dingen
ausgesagt. Man spricht vom Sein eines Gegenstandes und meint damit
ein vom Menschen unabhängiges Dasein irgendeines Dmges. Man
spricht vom Sein eines Gedankens und denkt an eine Gegebenheit des

menschlichen Bewußtseins; man spricht ferner von dem Sein der Idee

und meint das geistige Dasein eines ewigen Wesens, und endlich spricht
man vom göttlichen Sein und versteht darunter das wirkliche, aus sich

und für sich selbst bestehende Sein Gottes.

Der Sinn des Begriffes Sein wechselt in diesen Beispielen von Fall

zu Fall. Die Philosophie des Mittelalters - das unterscheidet sie grundlegend

von der Mehrzahl der Philosophien des 19. und 20.
Jahrhunderts - kennt eine Stufenfolge im Sein. Der in Schichten aufgeteilte,

in Stufen gegliederte Seins-Kosmos verbindet sich mit einer
wesenshaften Rangordnung: einer Hierarchie der Werte. Der Rang
innerhalb dieser Hierarchie im Sein ist zugleich der Ausdruck für die
innere Macht, welche der entsprechenden Seinstufe zukommt. Das
Höhere befaßt das Tiefere in sich; das Höhere ist stärker als das Tiefere.
Das Tiefere ist vom Höheren abhängig; es ist einem Planeten
vergleichbar, der sein Licht von der Sonne erhält. Und noch eines Um-
standes ist zu gedenken: jede Stufe des Seins ist in sich selbst sinnvoll,
und doch in ihrem Sinn auf ein Übergeordnetes hingerichtet. Keine
Seinsstufe kann ausgelöscht werden, ohne daß nicht das Ganze Schaden

litte. Sie ist Teil und gehört als Teil notwendig zum Ganzen.
Der Gegensatz zwischen diesem Aufbau und unsern gegenwärtigen

philosophischen Anschauungen kann größer kaum gedacht werden.
Auch wir spüren deutlich, daß verschiedene Seinsschichten übereinander
gelagert sind, auch wir sind bereit, dem Gedanken an eine Hierarchie
der Werte Gehör zu verleihen (ich erinnere nur an die Ethik von Nicolai
Hartmann), aber wir kehren das Machtverhältnis - vom Mittelalter aus

gesehen - um. Das in der Rangordnung der Werte Höhere - der Geist -
ist an und für sich schwächer als das Tiefere. Und in seiner Verwirklichung

ist es gebunden an die Teilnahme und Unterstützung der

niedrigem Kräfte. (Dafür spricht abermals Hartmanns Ethik und



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung für Gegenwart 105

besonders Max Schelers Werk der Spätzeit.) Für das mittelalterliche
Denken ist das « Sein » ein in Schichten aufgeteilter und nach Wert
und Gehalt deutlich abgestufter Organismus, in dessen Hierarchie das

Höhere stärker als das Tiefere ist und in welchem das Höhere als

wesensmäßig unabhängig vom Tiefern, das Tiefere dagegen als durch
das Höhere bedingt und geformt zu gelten hat. Dieser Sachverhalt
findet seinen Ausdruck darin, daß für die mittelalterliche Philosophie
das Sein weder in univokem Sinne, noch in äquivokem Sinne, sondern
allein in analogem Sinne ausgesagt werden kann. Was das bedeutet, ist

klarzulegen. Äquivok heißt zweideutig. Ein Begriff ist dann äquivok,
wenn er - ein und dasselbe Wort - für zwei voneinander verschiedene

Dinge verwendet wird. Univok heißt eindeutig. Ein Begriff ist univok,
wenn ein und dasselbe Wort in ganz gleichem Sinne von zwei Dingen
ausgesagt wird.

Nun kann das Sein von Gott weder univok (eindeutig), noch äquivok
(zweideutig) ausgesagt werden. Eindeutigkeit des Seins würde bedeuten,
daß Gott und Mensch, Schöpfer und Geschöpf, an ein und demselben
Sein teilhätten, daß sie also - wenn vielleicht auch nach Graden
verschieden - wesensgleich wären. Gott wäre realiter in der Welt und der
Mensch realiter in Gott. Man folgerte daraus die Lehre des

Pantheismus, welche vom Mittelalter ebenso unbedenklich abgelehnt, wie sie

in der Neuzeit geschätzt wurde. - Zweideutigkeit des Seins würde*

bedingen, daß Gott und Mensch durch gar kein Band verbunden sind,
daß der Mensch über Gottes Wesen in vollständigem Nichtwissen zu
verharren gezwungen wäre. Man käme auf solche Weise zur Lehre des

Agnostizismus, einer Auffassung, welche das Mittelalter vorbehaltlos
Verworfen hat.

Wo aber bietet sich ein Ausweg? Dieser Schwierigkeit wird die
mittelalterliche Philosophie Herr durch die logische Form der Analogie.
Die Lehre von der Analogie findet sich vollkommen ausgebaut bei
Thomas von Aquin und seinem Zeitgenossen Bonaventura von Bagno-
rea. Die Philosophie des Mittelalters ist ohne den Grundsatz der
Analogie nicht zu verstehen. Sie ist die Voraussetzung jeder Aussage
über die Beziehung von Gott und Mensch. Thomas hat die Lehre
entwickelt im Traktat De veritate. Die Analogie bezeichnet ein Verhältnis
zweier Seinsweisen. Es gibt zwei Sphären - die göttliche und die
menschliche. Zwischen ihnen besteht keine Beziehung der Teilnahme,
Wie etwa das Schöne eines von Menschenhand erschaffenen Kunst-
Werkes schön ist durch seine Teilnahme an der Idee des Schönen im



106 Hans Barth

Sinne der platonischen Philosophie. Es gibt auch keine Teilnahme im
Sinne des Neuplatonismus eines Plotin, nach dessen Auffassung das

Ureine sich in zahllosen Emanationen ergießt und alle emanierten
Wesen am Ursprung teilhaben.

Es ist schwierig, das Wesen der Analogie offenbar zu machen, weil
hier alle Begriffe in ihrer Anwendung auf den einen Pol des analogen
Verhältnisses - Gott - grundsätzlich falsch sind. Denn alle Begriffe
entstammen der Sphäre des Menschen, sie sind von der Ordnung der

Geschöpfe. Was aber in der Analogie zum Ausdruck gelangen soll, hat
nichts mit dem Menschen, aber alles mit Gott zu tun. In der Lehre

von der Analogie kommt für den Denker und Menschen des Mittelalters

zum Ausdruck, daß er über seine tiefste Gewißheit - das Sein
Gottes - mit menschlichen Worten nur das Ungewisseste zu sagen

vermag. Die Geheimnisse Gottes können wir nur stammelnd
verkünden, bekennt Thomas von Aquino. Die Analogie ist das untrüglichste

und sichtbarste Zeichen der menschlichen Bedürftigkeit und der
Größe des Göttlichen. Die Gefühlsspannung, die in der Analogie
enthalten ist, findet klarsten Ausdruck im 1. Artikel der XII. Quaestio in
der Summa theologica. Dort heißt es : « Deus qui est actus purus absque
omni permixtione potentiae, quantum in se est, maxime cognosci-
bilis est. Sed quod est maxime cognoscibile in se, alicui intellectui
cognoscibile non est, propter excessum intelligibilis supra intellectum
sicut sol qui est maxime visibilis videri non potest a vespertilione

propter excessum luminis. »

Diese Bedürftigkeit verleiht nicht nur der Philosophie die Form
des Offenseins, sie bestimmt auch die Theologie von Grund auf. Wer
immer sich mit mittelalterlicher Philosophie und Theologie beschäftigt,
wird auf einen scheinbar unlösbaren ungeheuren Widerspruch stoßen.

Die Summa theologica des Aquinaten, die in drei Teile zerfällt, von
denen der erste von Gott, der zweite vom Menschen und seiner Heimkehr

zu Gott, der dritte von Christus, dem Wege zu Gott, handelt,
enthält in der Einleitung zur dritten Quaestio folgenden Satz : « Quia de

Deo scire non possumus quid sit, sed quid non sit, non possumus
considerare de Deo quomodo sit, sed potius quomodo non sit. »

Die dritte Quaestio steht in der Pars Prima, welche von Gott handelt

und in 24 Quaestionen Eigenschaften des Göttlichen aufzählt. Dieser

Widerspruch löst sich nur unter Zuhilfenahme des Grundsatzes der

Analogie. Für die Theologie bedeutet er, daß jede Eigenschaft, die

vom Göttlichen ausgesagt wird, nur in uneigentlichem Sinne auf es



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung für Gegenwart 107

zutreffe. Gott wird nicht begriffen, weil er alle Begriffe überragt. Und
so enthalten denn Worte, wie Ewigkeit, Allmacht, Summum esse nur
negative Aussagen. Sie meinen etwa, in Gott sei keine Zeit, er sei durch
keine Macht begrenzt und leide keinen Mangel. Die Negation ist hier
aber nicht grundsätzlicher Verzicht auf Erkenntnis, sondern die Negation
ist die einzig mögliche Position. Die Negation heißt : wissen, daß unser
Wissen dem göttlichen Wissen vollkommen unangemessen ist und doch

von ihm nur in restloser Abhängigkeit gedacht .werden kann.
3. Damit haben wir den Boden vorbereitet, um auf die dritte Frage

einzugehen, die Frage nämlich: Warum der Mensch nach der Erkenntnis
Gottes strebe. In ihren Grundzügen ist die Frage bereits gelöst. Das
Gottsuchen gründet in der Mangelhaftigkeit des Menschen, es

entspringt seiner innern Unstimmigkeit, seiner Leere. Mangel, Zwiespalt
und Uneinmütigkeit mit sich selbst setzen aber ein Wissen um das

Ganze, Erfüllte und Richtige voraus.
Augustins Erwägung, daß der Irrtum immer nur auf Grund der

Wahrheit möglich sei, fällt mit jener andern vom Mittelalter anerkannten

Einsicht zusammen, daß das Sein und nicht das Nichts das Wirkliche

sei, daß das Sein dem Nichts vorangehe.
Auch hier denkt das 20. Jahrhundert in vieler Hinsicht gerade

entgegengesetzt. Man vergegenwärtige sich nur Martin Heideggers
Bekenntnis, daß der Mensch erst das Bewußtsein seines Seins erlange,
Wenn er ins Nichts gestellt sei. Mittelalterliches Denken findet seinen
vollkommenen Ausdruck in einer Stelle eines Kommentars von Thomas
Super primum perihermenias : « Das Sein Gottes umschließt mit seiner
Kraft alles, was ist, unter welcher Form und in welcher Weise auch

•rnmer, da alles nur durch Teilnahme an seinem Sein ist. Ebenso umfaßt

seme Erkenntnis als Akt und Gegenstand alles Erkennen und alles
Erkennbare, ebenso sein Wollen und der Gegenstand seines Wollens,
alles Begehren und alles Begehrenswerte, dergestalt, daß alles Erkennkare,

so weit es erkennbar ist, unter seine Erkenntnis, und alles was
begehrenswert ist, insoweit es begehrenswert ist, unter sein Wollen,
und alles, was Sein ist, insoweit es Sein ist, unter seine tätige Kraft
fällt. »x) Es bleibt noch eine ungelöste Frage. Die mittelalterliche
Philosophie entspringt einerseits einer unmittelbaren Beziehung auf
das Leben, und anderseits ist für sie dieses Leben des Geschöpfes
durchaus abhängig und bedingt durch Gott. Den vollkommenen Zu-

r l) Vergl. A. D. Sertillanges, Der heilige Thomas von Aquin, Deutsch von Robert
rosche, Verlag Jakob Hegner, Hellerau 1928.



108 Hans Barth

stand des Daseins, das Leben ohne Mangel, bewirkt nicht der Mensch,
sondern die Gnade. Die mittelalterliche Philosophie ist also, wenn man
absieht von allen Trübungen, die das rein Geistige in der Auseinander'

Setzung mit der Wirklichkeit erfährt, eine nach dem Göttlichen hin
offene Philosophie. In keinem Akt des Denkens oder des Fühlens
besitzt der Mensch Gott. Auch in den rationalen Gottesbeweisen des

Thomas und in der mystischen Gottschau von Bonaventura wird das

Göttliche nie Besitz des Menschen. Ein schwebendes Verhältnis des

Menschen zu Gott gibt der Philosophie des 13. Jahrhunderts das

Gepräge. Das heißt: der Mensch kann das Göttliche, das seinem Leben
Mitte und Maß ist, nicht auf Grund eigener Kraft verwirklichen; er
ist mit offenen Händen der Empfangende und Gott der Gebende.
Dies ist die reinste und richtigste Form der mittelalterlichen Philosophie.
In ihr liegt aber auch, wie auf einer Messerkante, die Möglichkeit des

Zerfalles. Sobald nämlich der Mensch, die Kirche, oder irgendeine
Gemeinschaft dieses schwebende Verhältnis zum Göttlichen löst, und
sobald das Gesetz, der Glaubenssatz, der in seiner verpflichtenden
Gültigkeit solange zu Recht besteht, als er aus Freiheit geboren ist,
zum Zwang wird, der weltlicher Machtmittel zu seiner Aufrechterhaltung

bedarf, ist der Umschlag vollzogen. Denn dann versucht der
Mensch das Göttliche in seinen Formen festzuhalten, er maßt sich an,
über es zu verfügen und selbstherrlich Gesetze für sich und die
Gemeinschaft geben zu können. Wo Gott in irgendeiner Form Teil der
geschöpflichen endlichen Welt wird, zerbricht das schwebende
Verhältnis, von dessen Bestehen alles Sein abhängt. Wir stoßen wieder auf
das Problem von Geist und weltlicher Macht, das wir am Anfang
aufgegriffen hatten. Diese schwerwiegende Frage ist die Schicksalsfrage
nicht nur des Mittelalters, sondern des menschlichen Daseins zu jeder
Zeit überhaupt.

In Thomas und Bonaventura erreicht die Scholastik ihre letzte
Erfüllung. Schon Ende des 13. Jahrhunderts beginnt die Auflösung-
Sie zeigt sich zuerst in einer allmählich wachsenden Skepsis gegenüber
der Kraft der Vernunft. So bei Duns Scotus. Das bedeutet zunächst,
solange die Gläubigkeit der Menschen noch groß ist, eine Verstärkung
der Theologie; denn wenn die Vernunft die einzige Aufgabe hat, sich

zu der Einsicht aufzuschwingen, daß nichts vernünftiger ist als der

Glaube an das Wort Gottes - wie Maurice de Wulff sagt -, so offenbart
sich in dieser Auffassung eine Geringschätzung der Vernunft, wie sie

ein Thomas nicht gekannt hatte. Diese Geringschätzung der Ratio



Philosophie des Mittelalters und Bedeutung für Gegenwart 109

setzt sich bei Wilhelm von Occam fort und findet im 15. Jahrhundert -
an der Schwelle der Renaissance - ihren Niederschlag in der Docta
ignorantia des Nikolaus von Cusa. Damit wird die ursprüngliche Einheit

von Wissen und Glauben zerstört. Nur Zwang vermag das Dogma
aufrechzuerhalten. Die Scholastik hatte sich erschöpft. Und obgleich
schon Roger Bacon um die Wende des 13. und 14. Jahrhunderts die

Philosophie auf das Gebiet der reinen Erfahrung wies, vermochte das

Mittelalter einen neuen Gegenstand der Erkenntnis nicht mehr zu
schaffen. Es war der Renaissance vorbehalten, die Natur zu entdecken.
Das Mittelalter hatte das Problem Gott-Mensch in der unendlichen
Vielheit seiner Beziehungen zum Gegenstande der Arbeit mehrerer
Jahrhunderte gemacht. Es konnte in seinen Erkenntnissen nur noch
leben, und als es das nicht mehr vermochte, d. h. als es Gott zu besitzen

Wähnte, mußte es allmählich zusammenbrechen.
Ähnlich wie ein Dom die seinem Geist entsprechenden Bauformen

trotz mannigfaltigster Zusammensetzung erschöpfen wird, so hat auch
die Scholastik ihr Problem - die Frage nach Gott und seiner Beziehung

zur Kreatur - erschöpft. Und wie uns vor einem Kunstwerk, das in seiner

Vollendung letzte Schönheit und Größe ahnen läßt oder preisgibt,
ein schmerzliches Gefühl befallen kann, weil Vollendetes im tiefsten
Sinne des Wortes ein Ende ist, so mag in uns auch beim Anblick des

Werkes von Thomas und Bonaventura ein Gefühl des Nicht-mehr-
überbieten-könnens aufkommen. Hier wird deutlich, daß das Mittelalter

die Persönlichkeit tatsächlich noch nicht entdeckt hatte, wenn man
darunter Recht und Wunsch des Menschen versteht, in Philosophie
Und Theologie einem persönlich gefärbten Lebensgefühl Ausdruck zu
geben. Das Mittelalter war reich an großen Persönlichkeiten : die
deutschen Kaiser, Berengar von Tour, Bernhard von Clairvaux, Anselm

von Canterbury, der Aquinate und Bonaventura von Bagnorea sind
davon sichtbares Zeugnis. Ihnen allen war eine Sache gemeinsam, um
sie ging der Kampf, an ihr wuchsen die Geister und wurden groß. Man
bewerte das Mittelalter wie immer man wolle. Von ihm gilt in
übertragenem Sinne das Wort Augustins: Sofern wir sind, sind wir gut.
Inquantum sumus boni sumus.


	Die Philosophie des Mittelalters und ihre Bedeutung für die Gegenwart

