
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1931)

Heft: 2

Artikel: Anmerkungen

Autor: Rychner, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-853334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-853334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


81

Anmerkungen

von Max Rychner

KAPITALISMUS UND SCHÖNE LITERATUR
Unter dem Titel Kapitalismus und schöne Literatur1) hat Bernard

von Brentano eine Handvoll Aufsätze zu einem kleinen Buch
zusammengefaßt. Die sechzehn Aufsätze sind durch eine einfache, klare
Überzeugung, eine These, die wie ein ceterum censeo immer wieder
betont wird, zur Einheit gefügt. Brentano ist ein noch junger Schriftsteller,

Berliner Redaktor der Frankfurter Zeitung; sein Buch kann als

Exponent einer Willensrichtung innerhalb der zeitgenössischen Literatur
gelten. Es ist ein Zeugnis des Protestes: protestiert wird gegen die
heutige Literatur, da sie uns nicht lehre, « was gespielt wird » ; Brentanos
kritische Maße und Forderungen an die Literatur entstammen der
marxistischen Ideologie. Wir wollen näher zusehen.

« Die heutige Schreibweise », sagt Brentano, « ist nicht die richtige ;

das soll bewiesen werden. » Der Romanschriftsteller erfinde zu den
lebenden Menschen noch eine Anzahl Phantasiegeschöpfe hinzu, er
verwickle sie in Ereignisse, Schicksale usw., wie sie uns die Zeitung
täglich vorsetze, wodurch er nur zum « umfangreicheren Nachrichtenredaktor

» werde. Und die Kunst der Charakteristik, die Psychologie?
Brentano räumt auf damit: «Bedarf es noch des Beweises, daß die
psychologische Epoche die Kunst ruiniert hat? Sie hat den Versuch
gemacht, den Menschen aus dem Menschen zu erklären, und der
Erfolg ist, daß wir uns und die Kunst nicht mehr begreifen. » Nicht
Personen, sondern Zustände möge uns der Schriftsteller darstellen,
wird gefordert. « Er setze an die Stelle der Charaktereigenschaften,
welche seine Person bilden, die Zustände, und schon werden wir ihn
begreifen. » Die Zustände sind dem Kritiker das Primäre, die Menschen
das Sekundäre, Funktionen oder Derivate der Zustände. Es ist alles
viel einfacher, als man denkt : « Wie handelt ein Mädchen Wie sie (sie)

erzogen ist. Also berücksichtige der Schriftsteller ihre Erziehung. Wie
handelt ein Kaufmann? Wie es ihm der Gewinn vorschreibt. Also
berücksichtige der Schriftsteller seine Geschäfte. Und so fort. » Weiterhin

fragt Brentano: «Was ist es obendrein, das außer den Zuständen

x) Verlag Ernst Rowohlt, Berlin 1930; 112 S.

K.8.E. Heft 2, Februar 1881.



82 Anmerkungen

den Charakter bildet? Es sind die Ideologien. Sind denn die noch
in Ordnung?» Sie seien nicht in Ordnung, fügt er bei, die Begriffe
seien nicht mehr richtig, d. h. eindeutig. « Erziehung ist heute nicht
Erziehung, sondern ein Experiment. Ehe ist nicht Ehe, sondern ein

Versuch. Arbeit ist nicht Arbeit, sondern Betätigung. Der Staat ist
kein System, sondern ein gärendes Durcheinander von Interessen.
Freundschaft ist überhaupt nicht mehr. - Wohin man blickt: man sieht
nichts außer Zuständen. Also mögen die Schriftsteller von ihnen
berichten. Er wird nur gut tun. Denn sagen lassen sich die Menschen

nichts: aber erzählen lassen sie sich alles.»

*

Für Brentano und die Anhänger dieser Doktrin soll in der Literatur
der « Zustand » die Persönlichkeit ersetzen ; unter Zustand versteht er die

gesellschaftlichen und staatlich institutionellen Verhältnisse. Mit dem

Kult der Persönlichkeit soll es fortan ein Ende haben, da der Hauptakzent
im heutigen Dasein nicht mehr auf dem Einzelnen liege. Das ist genaue
Opposition gegen die Darstellung der geschichtlichen und der geschichtewirkenden

Kräfte an der großen Persönlichkeit und durch sie, gegen eine

Art der Weltauffassung also, der wir Zeitgenossen unter anderm das Werk
Friedrich Gundolfs verdanken. Es bestehen ja noch die mannigfaltigsten
Formen der Heldenverehrung und des psychologischen Interesses, und
das wohl so lange als es symbolische Schicksalsträger und Menschen
mit einer Seele geben wird: vom Kreis um Stefan George bis weit
hinaus in alle Gebreiten der Leserschaft. Die Erfolge der Biographien

von Emil Ludwig, André Maurois, Lytton Strachey, wie der Erzeugnisse

eines ganzen Schwarmes von noch kleineren Plutarchen beweisen

vieles. Das Interesse der Leserschaft ist falsch gerichtet, bedeutet uns
Brentano, doch schließlich muß diese ergreifen, was ihr angeboten wird.
Der Roman, soweit er in Charakterdeskription und Schicksalskonstellation
seiner Helden beharre, sei zum Anachronismus geworden; in dieser
Form gehört er eng zusammen mit den historisierenden Biographien.

Statt der Helden nun also die Zustände, die Verhältnisse. Brentano
und seine Gesinnungsverwandten stehen offensichtlich unter dem
Eindruck der deutschen Soziologie, der Gesellschaftswissenschaft, die in
den letzten Jahren an Breitenwirkung und Nimbus stark gewonnen
hat, und die belegendes Material für jede politische Überzeugung zu
liefern vermag. Ihre Fragen sind heute atmosphärisch vorhanden und

gegenwärtig; wer eine von diesen aufgreift, hat noch nicht bewiesen,



Anmerkungen 83

daß er sie in ihren komplexen Zusammenhängen zu sehen vermag;
die Kenntnisse unserer Literaten sind oft armselig genug. Aber die
deutsche wissenschaftliche Soziologie hat viele dieser Probleme, an
denen sie mit Erfolg arbeitet, nicht zuerst aufgeworfen.1) Es ist mir, als

wäre der apodiktisch vorgetragene reformatorische Grundgedanke Brentanos

dem literarisch Interessierten nicht ganz neu. In den sechziger
Jahren des letzten Jahrhunderts gab es in Frankreich so etwas wie

eine Milieutheorie; sie ist an den Namen Hippolyte Taine gebunden.
Der Mensch ist das Produkt dreier Gegebenheiten : race, milieu, moment.
Also ist es wichtig, diese Gegebenheiten zu erfassen und zu bestimmen,
die Ursachen, deren Wirkung - eben der Mensch - gesetzmäßig
abgeleitet werden kann. « Il n'y a ici comme partout qu'un problème
de mécanique: l'effet total est un composé déterminé tout entier par la

grandeur et la direction des forces qui le produisent. » Das entspricht
der These Brentanos, ein Mädchen sei aus seiner Erziehung, ein
Kaufmann aus seinen Geschäften bestimmbar, aber es ist nicht so

einseitig kausal, da mehr Ursachen berücksichtigt sind.
Überhaupt: die Gesellschaft, die sie konstituierenden Verhältnisse,

das was Brentano « die Zustände » nennt, waren dem französischen
Romanschriftsteller längst in den Brennpunkt seiner Aufmerksamkeit
gerückt: Realismus und Naturalismus waren ja erfüllt mit allen

Hoffnungen und Absichten fortschrittlicher Konquistadoren, den romantischen

Kult des Individuums zu überwinden und in die menschliche
Gemeinschaft als eine Welt unerforschter Tatsachen und Rätsel
vorzustoßen. Schon Balzac hat von sich gesagt: «Ich bin ein Doktor der
Wissenschaft vom Sozialen. » Die Wirkung von Saint-Simon auf die
Geister der Epoche war gewaltig, weit über den Kreis seiner Anhänger
hinaus. Von ihm stammt das Wort: « Die Gesellschaft enthüllt sich als

das Feld des wirtschaftlichen Daseinskampfes. Alle Entscheidungen
des Lebens hängen von diesem Ringen ab. Die Gesellschaft ist für die
Geschlechter des 19. Jahrhunderts wirklicher als Gott und Natur, sie

ist die Wirklichkeit selbst geworden. » Diese Erkenntnis war nicht
auf eine politische Richtung beschränkt, sie war durchgreifend und
allgemein. Ein Konservativer und Katholik, also was man heute im
Vollgefühl der Überlegenheit einen « Reaktionär » nennt, Bonald, hat
damals geschrieben : « Die Gesellschaft ist die wahre und sogar die

1) Vgl. dazu den Aufsatz von E. R. Curtius « Soziologie und ihre Grenzen »

(über Karl Mannheims Buch Ideologie und Utopie) im Oktoberheft 1929 unserer
Zeitschrift.



84 Anmerkungen

einzige Natur des Menschen » - womit er die Gegensatzstellung von
Natur und Mensch aufheben und Rousseau eins auswischen wollte.
Die Seinsgebundenheit des Menschen, wie das heute heißt, die
Mitbestimmtheit durch Zeit und Verhältnisse war mithin entdeckt, wenn
auch Marxens doktrinäre Systematisierung mit ihrer einen Voraussetzung

und einen Folgerung noch ausstand.
Das Interesse an den « Zuständen » war demnach ungewöhnlich rege

und die Luft von Brentanos Ideen erfüllt. Balzacs Médecin de campagne
schddert Not und sozialen Aufschwung eines Dorfes, César Birotteau
die Geschäftswelt, Flauberts Bouvard et Pécuchet den mächtigsten aller
Zustände, die menschliche Dummheit, Maupassants Bel-ami die Presse,

Zolas Germinal ein Kohlenbergwerk usw. Es ist nicht möglich, Dutzende

von Romanen herzuzählen. Nun die Frage: ist die deutsche Literatur
heute auf dem Punkt, wo man ihr mit einem etwa achtzigjährigen
französischen Rezept auf die Beine helfen muß Das hieße : wir sind in der

Entwicklung eben ein paar Schritte zurückgeblieben, jetzt treten wir
jedoch, stark unter Dampf, unentwegt in eine glorreiche Epoche ein,
wie sie die Franzosen dank besonderer Umstände bereits zu allgemeiner
Zufriedenheit absolviert haben. Wenn wir auch dasselbe nochmals

unternehmen, so wird es doch nicht dasselbe. - Gewiß nicht Wir werden

keinen Balzac, keinen Flaubert oder Zola nachholen : hatten wir
denn nicht auch den Versuch eines sozialethisch uniformierten Naturalismus?

Von Gerhart Hauptmann bis Max Kretzer? Von Holz und
Schlaf bis zu Heinrich Manns Satiren, von den Webern über die

Familie Selicke zu Sudermanns Vorder- und Hinterhaus-Kontrasten? -
Man bemühte sich redlich. Das Resultat liegt vor.

*

Die Tatsache, daß der französische Roman sich seit langem der
Gesellschaftsanalyse und -kritik bemächtigt hat, hängt mit der politischen
und wirtschaftlichen Entwicklung Frankreichs im 19. Jahrhundert
zusammen, ebenso wie mit der philosophischen und wissenschaftlichen.
Der Aufschwung der Industrie, das Entstehen des vierten Standes, die

Revolutionen, die um sich greifende Paganisierung, der Sieg der
positiven Wissenschaft: all diese Vorgänge waren durchgreifend für die

ganze Nation, die sich als Subjekt, Träger der fortgeschrittensten Kultur
fühlte, und für die der Roman eine Form der Selbstbewußtwerdung

war - wie bei uns der autobiographische Roman dem Dichter ein Mittel
war und ist, um zum Bewußtsein seiner selbst zu gelangen. Warum hat



Anmerkungen 85

nun der französische Roman nicht fruchtbarer auf den deutschen
gewirkt? Er war da, er eroberte die Welt, zwischen Südamerika und
Rußland wurde er überall gelesen, daß er ins Deutsche übersetzt
wurde, ist selbstverständlich. Aus welchen Gründen kommt 1930 ein
deutscher Kritiker dazu, für die deutsche Literatur Kunstregeln
aufzustellen, die seit mehr als einem halben Jahrhundert auf der Straße

lagen, die einmal fruchtbar waren und die es heute so nicht mehr sind?
Oder die für die deutsche Dichtung erst fruchtbar werden sollen?

Man mag einwenden, daß es das der société Entsprechende auf
deutschem Boden nicht gegeben habe, weshalb das soziologische Interesse

erst spät, als wissenschaftlicher Import hergelangte. Wenn Zola zu
seiner Romanfolge, den Rougon-Macquart bemerkt : « Je veux expliquer

comment une famille, un petit groupe d'êtres, se comporte dans

une société », so ist die Übersetzung von société mit « Gesellschaft »

nicht befriedigend. Der Begriff fehlt, weil die Sache fehlt. Es gab eine
feudale Gesellschaft, eine bürgerliche Gesellschaft usw. Erst spät kam
die nationale Einigung, die den einzelstaatlichen Individualismus
überbrücken sollte. Es ist nun die Frage, ob diese politisch-sozialen Mängel
der Grund sind für das Fehlen einer repräsentativen breiten Entwicklung

des deutschen Romans, oder ob jene Mängel und dieses Fehlen
denselben tieferen Grund haben.

Brentano erwähnt von den deutschen Romanen des 19. Jahrhunderts
nur zwei, und diese nur beiläufig: Werther und Freytags Soll und Haben.
Gustav Freytag paßt in sein Schema, er hat einen Roman des Kaufmanns
geschrieben. Warum nennt Brentano einen unserer größten Epiker
nicht Ich meine Jeremias Gotthelf, den « Homer der Bauern », der

unser erster mächtiger Realist war, die Programmgrenzen des Realismus

jedoch hoch überfliegend als Ethiker und im Religiösen gegründeter
Mensch. Uli der Knecht, Uli der Pächter, Die Käserei in der Vehfreude,
Geld und Geist, Anne Bäbi Jowäger usw. sind gewaltige Werke eines

Dichters, dessen Blick die sozialen Verhältnisse umfaßte und durchdrang,

und nicht nur diese! Ein bißchen Lektüre kann man bei aller
humanen Gesinnung denen nicht ersparen, die sich als Kritiker etablieren.

Auch Gottfried Keller hat mit dem Martin Salander ein großes

Beispiel eines sozialkritischen Romanes aufgestellt. Kennt Brentano
den Schluß und die Konsequenz des Grünen Heinrich? Die Überwindung

des Individualismus, das persönliche Opfer, dargebracht der
Gemeinschaft? Mit dem heute gern gezückten Schlagwort, Keller sei

« bürgerlich », deshalb veraltet, ist nichts Rechtes behauptet und gar-



86 Anmerkungen

nichts bewiesen. Ein Kritiker hohen geistigen Ranges, Walter Benjamin,
hat vor Jahren in der Literarischen Welt für die unverminderte Bedeutung

Kellers Zeugnis abgelegt. (Nebenbei: Der Grüne Heinrich ist eine

stille Passion André Gides, was uns zu beider Gunsten zu sprechen
scheint.) Und weiter: warum kein Wort über den wundervoll gescheiten
Stechlin Theodor Fontanes? Das ist unter anderm auch ein politischer
Roman, die Themenkreise Adel, Bürgertum, Sozialismus, überschneiden
sich darin, Staat und Militär, deutsche Russophilie und Anglophilie
usw. sind thematisch eingewoben; wer Ohren hat, kann genügend
warnende Untertöne heraushören, die sich auf eine innerlich bedrohte

Ordnung bezogen.
Gar so arm ist die Ahnenreihe des deutschen Romans also nicht an

Beispielen politisch-gesellschaftlicher Darstellung und Kritik, wenn es

sich auch um vereinzelt dastehende, nicht um die wesensverwandten

Zeugnisse einer bewußten Richtung oder Schule handelt. Der Dichter
hat als Einzelner, Einsamer, die ganze Verantwortung gegenüber seinem

Volk auf sich genommen, wo heute der Kreis, die Sekte, oder ein
mehrumfaßendes nationales oder soziales Kollektiv das Volksgewissen
darstellen will. Der Grund dafür liegt jedoch nicht einzig in der

politisch-sozialen Struktur jener Epoche, sondern ebenso im Wesen

der meisten deutschen Dichter, insofern sie den Geist repräsentieren,
den Geist nicht als Prinzip der Weltflucht, sondern der letzten Welt-
sublimierung. Etwas scheint Brentanos Nachdenklichkeit nicht
gereizt zu haben: die Tatsache, daß die deutsche Dichtung zwei
Klassiker erzählender Prosa hat wie Jean Paul und Stifter. Nehmen
wir nur Jean Paul : er wandte sich allerdings nicht Brentanos Zuständen

zu, sondern im Gegenteil der Seele. Er hat die holdesten und
tiefsten Versunkenheiten und Aufschwünge der deutschen Seele in
unsere Sprache zu bannen vermocht, deren eines Geheimnis es ist,
die Welt überfliegen und unter sich lassen zu können, « in wesenlosem

Scheine». Daß sie diese Möglichkeit hat, daß ihr als deren traumhafte

Erfüllung Jean Paul geschenkt wurde, mag immerhin beweisen, daß

sie wesentlich noch in einer anderen Sphäre beheimatet ist als in einem
Realismus Brentanoscher Observanz, d. h. daß der Deutsche eine
Hemisphäre seines Wesens aufgeben müßte, um zum realistisch reduzierten
Zustandskopisten mit Wohlfahrtstendenz zu werden. «Im Himmel Bürger
und im Bayerland », so hat F. Th. Vischer Jean Paul gesehen. Daß die
Deutschen Jean Paul hatten, sagt etwas Grundlegendes über das Wesen
des Deutschtums aus - man kann über den Schatten eines solchen



Anmerkungen 87

Riesen nicht hinwegspringen. Ebenso ist es mit Stifter und der durch
ihn zur Form gehobenen deutschen Substanz. Es handelt sich hier um
seelisch-geistige Wesenheiten, nicht um die Regulierung von praktischen

Notwendigkeiten durch eine angeblich neue literarische Richtung.

*

Durch die ganze deutsche Dichtung - wir wollen die Musik hier
weglassen - geht der Zug, den Menschen nicht nur als gesellschaftsgebunden,

wenn auch seinesgleichen zugewandt, nicht nur erdgebunden,

wenn auch naturliebend darzustellen. Ihre Menschen sind in den Kosmos

gestellt oder geworfen, um den Punkt zu finden, wo die Ordnungen
des Ichs und des Weltalls sich treffen und das Gleichgewicht halten.
Daher der sucherische, schweifende Drang in den Tiefen ihres Wesens,

in den irdischen Bereichen wie in den spirituellen. Dieser die reale

Welt transzendierende Drang strömt aus einer der schöpferischen
Quellen des Geistes ; in seinen Abarten mag er zu spekulativen
Verstiegenheiten und solipsistischen Versponnenheiten führen, aber er ist nicht
diese bloß negative Kraft oder positive Unkraft, als die sie heute vielfach
verketzert wird, indem man sie als Angst vor der Wirklichkeit, als Hang

zur Weltflucht aus Scheu vor Verantwortung ausgibt. Es sind genug
Propheten, die derzeit den Deutschen den Geist auszureden unternehmen,

als wäre er ihre größte Gefahr. Wohin das führt, läßt sich seit
Jahrzehnten feststellen: die mechanisch-praktische Organisation, die

ans Nurmaterielle gebundene Sachlichkeit, kurz: die Anzeichen des

flachsten Amerikanismus offenbaren da vielerlei.
Brentano sagt an einer Stelle seines Buches : « Der politische Wille,

der unsere Literatur seit zwanzig Jahren treibt, ist das beste, was wir
von ihr haben. » Als Kritiker hat er einen pädagogischen Zug, will ihn
haben. Er zitiert den Ausspruch von Bert Brecht, die Kunst sei eine

Unterabteilung der Pädagogik - mir scheint hierin ist Brecht ein
Provinzler mit Schulmeister- und Pfarrhausinstinkten, wenn auch die
Lehren dieses « singenden Galgenvogels », wie ihn Kraus einmal

nannte, nicht dementsprechend lauten. Also Brentano will die Dichtung
vom Menschen hinweg auf die Zustände lenken, sie soll jedoch diese

nicht allein darstellen oder erklären: der pädagogisch-reformatorische
Wille soll sie ändern. Wir dringen hiermit tiefer in seine Lehre ein.

Bloße Darstellung der Zustände wäre ein ästhetisches Ideal; die

Literatur hat sich mit allen Willensimpulsen nach einem doktrinär
gesetzten Zweck zu richten. Mit Politik ist heute nicht mehr viel zu wollen,



88 Anmerkungen

denn an ihre Stelle, schreibt Brentano, ist die Wirtschaft getreten. Die
Politik ist das Schicksal, konnte Napoleon noch glauben ; heute lautet es :

die Wirtschaft ist das Schicksal, der Keimgrund alles Entstehens und
Geschehens, das Substrat aller Kultur. Diese These mutet uns auch nicht

ganz unbekannt an. Bei Brentano heißt es : « Statt mit den Ursachen setzen
sich unsere Schriftsteller also wieder einmal mit den Wirkungen auseinander.

» Nämlich mit den Menschen, statt mit dem, was die Menschen
ausschließlich bestimme: ihre Lebensverhältnisse. Ich setze daneben

folgenden Satz aus dem Kommunistischen Manifest : « Bedarf es tiefer
Einsicht, um zu begreifen, daß mit den Lebensverhältnissen der
Menschen, mit ihren gesellschaftlichen Beziehungen, mit ihrem gesellschaftlichen

Dasein, auch ihre Vorstellungen, Anschauungen und Begriffe,
mit einem Wort auch ihr Bewußtsein sich ändert? » Bedarf es tiefer
Einsicht, um Brentanos Folgerungen nun in neuen Bezügen zu
erkennen Blicken wir noch tiefer : bei Brentano steht : « Die erste Aufgabe

eines Schriftstellers ist es, das Vorhandene zu erkennen, und seine

zweite, es zu verändern. » Und dann spricht er von den neuen «

dichterischen Arbeiten, welche eine veränderte Ordnung herstellen wird ».

Erst hat die Dichtung eine neue Ordnung herzustellen, dann stellt die

neue Ordnung Dichterwerke her, die dann offenbar wieder eine neue
Ordnung herstellen müssen, welche erst recht mit Dichtungen nicht
kargen wird usf. « Die Schriftsteller sind nur die Beauftragten des

Objekts »; heißt es da ferner, und weiter: «Denn nicht die Menschen
handeln, sondern die Dinge. » Es entsteht demnach eine neue Ordnung
unabhängig vom willensgerichteten Handeln der Menschen, weil die

Dinge etwas mit dem Menschen vorhaben, nicht umgekehrt. Den
politischen Willen hat Brentano noch in die Menschen verlegt und
gerühmt, der Wirtschaftswillen jedoch geht von den « Dingen >' aus,
denen sich der Geist beugt und in deren Dienst er zu treten hat. Eine

neue Ordnung verlangt es, eine neue Ordnung der Dinge, deren Zeitalter

nach Brentano nunmehr anzubrechen hätte.
Die Schrift ist vorerst eine Polemik gegen die alte Ordnung, den

Kapitalismus. Er sei die « einzig allgemeine Weltanschauung heute »,

und « diese Weltanschauung, welche eine rein zweckmäßige ist,
gestattet der Kunst nur die Zerstreuung, die Ablenkung, die Betäubung... »

An die Stelle des Kapitalismus soll der Kommunismus treten, der nicht
wie jener eine Weltanschauung genannt wird, sondern eine «Wissenschaft

». Hier hat der Autor der Kampfschrift besonders gefährliches
Glatteis betreten. Der Kapitalismus ist eben keine Weltanschauung,



Anmerkungen 89

sondern wie einer der hervorragendsten Kenner, Prof. M. J. Bonn in
der Frankfurter Zeitung schrieb, « ein technisches System, das an
verkehrswirtschaftlich-soziale Voraussetzungen geknüpft ist ». Er ist keine

Weltanschauung, da er seit Jahrhunderten sehr verschiedene Formen
der Weltanschauung sich bilden ließ, sie weder verhinderte noch

produzierte. Er hat nie sich selber als Basis und Voraussetzung der
Weltbetrachtung gesetzt, nie Absolutheitscharakter sich zugeschrieben.
Wäre Herr von Brentano in einem kommunistischen Staat so frank
oppositionell, er riskierte zum mindesten seine persönliche Freiheit;
die Berufung auf die «Wissenschaft » hälfe ihm wenig.

Die Wissenschaft Brentano beruft sich gern und mit ernst gefurchter
Stirn auf sie. « Herr Dr. Landmann versteht unter Kommunismus
lediglich eine Straßenbewegung, nicht eine Wissenschaft. >' Oder:
« Nach wie vor ist der Einzelne dem Irrtum unterworfen und das Ganze
unbeirrbar. Vorzüglich im Kommunismus, der eine Wissenschaft ist.»
Weiter: «Der erste Grund ist, daß der Kommunismus, welcher doch
eine Wissenschaft ist, daß also die Wissenschaft des Kommunismus,
daß die Erkenntnisse der materialistischen Dialektik diese nur ideologisch
bürgerlichen Kreise nicht berührt. » Und als Schlußtrumpf: « Demnach
ist die Frage, ob man sich auf die Seite der Wissenschaft oder auf die
Seite des bestehenden Staates stellen will. » Während es sonst vorsichtiger
« eine Wissenschaft » heißt, steht im letzten zitierten Satz kühn, man
habe die Wahl zwischen der Wissenschaft und dem bestehenden, also

unwissenschaftlichen Staat. Ist z. B. die Demokratie eine Wissenschaft?
Sie ist wohl eher eine staatlich-gesellschaftliche Ordnung, bei vielen
ein Glaube, der um sich durchzusetzen wissenschaftliche Hilfen und
Techniken heranzieht. Genau wie der Kommunismus, der auch nicht
eine Wissenschaft ist, sondern eine wirtschaftlich-soziale
Machttendenz, die sich wissenschaftlicher Mittel bedient, auch wenn diese

veraltet und überwunden sind. Das Wort « Wissenschaft » hat unter
Deutschen ja eine magische Zündkraft ; keine Schuhwichse vermag sich

durchzusetzen, wenn ihre Reklame nicht ausschreien kann, sie sei

nach « wissenschaftlichen Prinzipien » hergestellt. Auch die Demagogie hat
sich dieses Zauberworts bemächtigt : die völkische Rassekunde z. B. wurde
ebenfalls zu einer, wird vielleicht auch noch zu der Wissenschaft

Ich finde Brentanos mißbilligendes Erstaunen fast rührend, die
Erkenntnisse der materialistischen Dialektik hätten die ideologisch
bürgerlichen Kreise nicht berührt! Wie kommt ein Wissenschaftler
wie er zu solcher Behauptung, die beweist, daß er sich nicht orien-



90 Anmerkungen

tiert hat, daß er einfach daherredet und behauptet, ohne die
notwendige Kenntnis der sachlichen Grundlagen? Der Marxismus ist
in Tat und Wahrheit nicht unbemerkt geblieben: die Literatur, die sich

mit ihm auseinandersetzt, ist ungemein reichhaltig. Brentano erwähnt
kein einziges Werk, das darauf Bezug hätte Es ist mir eine ungenügende
Entschädigung, daß als überhaupt einziges wissenschaftliches Zeugnis
eine Einführung in die moderne Naturphilosophie von B. Bawink angeführt

wird! Kein einziger der Ausleger und Kritiker des Marxismus
wird von dem Forscher Brentano berücksichtigt. Kautsky, Bernstein,
Masaryk, Plechanow, Tönnies, Sombart, Sorel, Kelsen, Pareto, Max
Weber, M. Adler, Oppenheimer, Croce usw., usw. - das sind
Wissenschaftler, die sich mit dem Marxismus befaßten, aber für den
marxistischen Wissenschaftler existieren sie nicht! Die fundamentalen
Erkenntnisse Brentanos waren aus dem Kommunistischen Manifest samt
und sonders zu gewinnen. Hätte jedoch der Autor, um nur noch ein

Beispiel zu nennen, aus der modernen Literatur z. B. Max Scheler,
Die Wissensformen und die Gesellschaft, vorgenommen, oder nur das

Kapitel über den Pragmatismus darin - er stände etwas besser bewehrt
da. Es sei denn, daß er als Wissenschafter nur anerkennt, wer die
marxistischen Manifest-Dogmen als a priori-Wahrheiten kritiklos
übernimmt und sie auswalzt.

Von einem der gescheitesten Köpfe unter den heutigen Sozialisten,

von Hendrik de Man, stammt folgende Feststellung : « Der Glaube an
die Fähigkeit des Proletariats, die verfallene Kultur der Bourgeoisie
durch eine neue zu verdrängen... gehört zu den Denkinhalten, die sich
mit rein wissenschaftlichen Mitteln weder beweisen noch widerlegen
lassen... »*) Es scheint sich also mehr um einen Glauben als um beweisbares

Wissen zu handeln. Ich zitiere Hendrik de Man noch einmal, um
Brentano und seinen Anhängern folgendes zu bedenken zu geben:
« Der heutige Marxismus ist ganz außerstande, die unhaltbare Hypothese

aufzugeben, wonach die bürgerliche Kultur nur der ideologische
Reflex der kapitalistischen Gesellschaftsordnung und der kapitalistischen

Klasseninteressen ist. Er ist somit herabgesunken zum
pseudowissenschaftlichen Symbol des proletarischen Massenvorurteils, das

bürgerliche Kultur mit Zivilisation der kapitalistischen Bougeoisie
verwechselt... Das proletarische Massenschicksal bietet eben keine

*) In ReicHls Zeitschrift Der Leuchter, 9. Band, I. Heft. 1930/31. Darin: Hendrik
de Man: «Die bürgerliche Erbmasse des Sozialismus». (Verlag Otto Reichl,
Darmstadt).



Anmerkungen 91

andere Möglichkeit, jene kulturgeschichtlichen Tatbestände kennenzulernen,

welche ein Bild geben können von den Widersprüchen und
Gegensätzen, die mit dem Entstehen des Zivilisationsprodukts
Kapitalismus aus der bürgerlichen Kultur zusammenhängen. Eine
sozialistische Lehre aber, die aus dieser proletarischen Not eine
wissenschaftliche Tugend macht, ist demagogische Ausnutzung blinder
Ressentiments. »

*

Wir sehen also, daß die eingangs entwickelte These von den «

Zuständen », welche die Kultur bestimmen sollen, von der fortgeschrittenen
marxistischen Kritik sogar als unwissenschaftliche Hypothese abgetan
wird. Aber gerade auf dieser durchlöcherten Hypothese will Brentano
eine zeitgemäße Literatur aufbauen Er selber steht noch in der Gegend

von 1848, und was damals in London von Marx und Engels
niedergeschrieben wurde, ist ihm buchstabenmäßig gültig für jetzt und
fortan. Dabei blagiert er mit « Wissenschaft », nennt sich
hintergründig scherzhaft « einen sonderbaren Historiker », was wir ihm
zubilligen, ist aber überdies ein sonderbarer Philosoph, was er zwar
verschweigt, was aber aus einem Satz wie dem folgenden überzeugend
hervorgeht: « Wenn es also richtig ist, das Richtige zu tun, ist es immer
richtig. » Ein Denker, aber mit dem Blick fürs reale Leben, von dem

er weiß, daß « die Zustände von den Verhältnissen getrieben werden
und in keinem Fall vom guten Willen... » Also zu allem auch noch
ein Stilist.

Scheler schreibt in einem seiner soziologischen Werke: «Auch Marx
hat nicht das Recht, einer Geschichte den Sinn eines Fortschrittes '

unterzulegen, die nur von blinder ökonomischer Kausalität bewegt
ist. » Und heute sollte diese blinde ökonomische Kausalität das

endgültige Prinzip der geschichtlichen Sinngebung werden? Wir wollen
die Frage der Wünschbarkeit hier weglassen und nur die Möglichkeit
erwägen. Nach dem Dreistadiengesetz von Comte gibt es für das

menschliche Denken drei Grundtypen, die sich in historischer
Aufeinanderfolge ablösen : das religiös-theologische, das metaphysische
und das positive Erkennen und Denken. Im 19. Jahrhundert wäre
also das Zeitalter des Positivismus als unbedingt herrschender Denkart
angebrochen. Marx war dieser Überzeugung zu einer Zeit, als die

Entwicklung Comte recht zu geben schien. Aber heute?
Wissenschaftler wie Brentano, die Welterlöser der Weltbühne, der Explosionslyriker

J. R. Becher, Ludwig Renn u. a., stehen noch auf demselben



92 Anmerkungen

Punkt. Haben sie nichts gemerkt von dem religiösen und metaphysichen
Hineinbruch in unsere Zeit? Wie läßt sich das mit materialistischer
Dialektik erklären? Gar nicht. Sowenig wie das Christentum, der
Buddhismus usw. Sie werden behaupten, es handle sich dabei um
letzte Zuckungen des «bürgerlichen» Geistes. Aber es gibt Bereiche im
einzelmenschlichen wie im gesellschaftlichen Dasein, wo der kategoriale
Gegensatz von bürgerlich - kommunistisch den letzten Rest von Sinn
verliert, wo er sich ins Nichts verflüchtigt. Max Scheler hat in einem
Essay aufgewiesen, daß das religiös-theologische, das metaphysische, das

positive Erkennen und Denken «nicht historische Phasen der
Wissensentwicklung sind, sondern essentielle, dauernde, mit dem Wesen des

menschlichen Geistes selbst gegebene Geisteshaltungen und
Erkenntnisformen. Keine kann die andere je ersetzen oder vertreten. »

Man kann also nicht allein die Fragen von Belang erklären, auf welche
die Antworten vor achtzig Jahren im Kommunistischen Manifest erteilt
wurden. Dort heißt es allerdings : « Die Anklagen gegen den Kommunismus,

die von religiösen, philosophischen und ideologischen Gesichtspunkten

überhaupt erhoben werden, verdienen keine ausführliche
Erörterung. » Das ist ein sehr schlauer taktischer Schachzug von Marx.
Die reine Lehre soll geglaubt, nicht diskutiert werden. Ein Manifest,
ein Aktionsprogramm darf sich an keiner Stelle in Frage ziehen lassen,

und sei es mit widerlegten Zitaten. Indessen heute sind die Fragen laut
geworden und werden nicht mehr verstummen. Sie werden « ausführliche

Erörterungen » verdienen : auf der Ebene des zeitgenössischen
Denkens und Erkennens. Herrn von Brentanos Rüstzeug, ärmlich und

von anno dunnemals, wird dabei nicht ausreichen.
In diesem Zusammenhang ist eine kürzlich erschienene Schrift von

Egon Vietta interessant als Symptom neuer geistiger Kräfte, die in
einem Teil der Jugend sich regen; sie heißt Die Kollektivsten1) und
verteidigt die metaphysischen Grundrechte gegen die positivistischen
Materialisten. « Der Kollektivist fragt nicht. Er antwortet, bevor er
gefragt ist. Er hat schon immer und gleichsam a priori die Frage
verfehlt. Er versteht die Fragwürdigkeit nicht... » Die Frage, um die es

sich bei Vietta handelt, läßt sich von der Gemeinschaft aus nicht stellen
noch begreifen, sie tritt nur in der letzten Einsamkeit an den Vereinzelten.

Sie betrifft auch nicht die Dinge des politischen oder wirtschaftlichen

Lebens, der diesseitigen Wirklichkeit, sie stellt sich uns von der
« andern Wirklichkeit » aus, über die nichts ausgesagt werden kann,

l) Urban Verlag, Freiburg i. Br.



Anmerkungen 93

die sich nur negativ bestimmen läßt, z. B. « als das absolute Jenseits
der historisch und soziologisch faßbaren Ereigniskreise ».

Vietta will den metaphysischen Menschen zu sich selber erwecken,
wie Theophil Spoerri den religiösen, den Christen, mit seinem Buch
Die Götter des Abendlandes.x) Wir haben also in diesen drei vorliegenden
Schriften von wenig altersverschiedenen Autoren alle drei Phasen des

Comte'sehen Dreistadiengesetzes als gleichzeitiges, zeitgenössisches
Erleben dokumentiert. Vietta ist spürbar von Heidegger2) angeregt;
er spricht von der «anderen Wirklichkeit» wie Heidegger vom «Nichts»,

von der metaphysischen Bedrohnis und der durch sie bewirkten
Erweckung des Menschen. « Das Gemeinschaftserlebnis », sagt er,
verdeckt die andere Wirklichkeit... Diese bedarf nicht eines einzigen
Anhängers, im Gegenteil, sie will keine Anhänger - um so ungeheuerlicher

ist ihr Auftrieb, der gesetzlos in die historische Realität
durchbrechen und Jahrtausende der Historie Lügen strafen kann. Es ist der
Seinsgrund selbst, den wir ansprechen. » Es handelt sich hier um den
Durchbruch aus überirdischer Sphäre in diese wirkliche Welt der
Tatbestände und Zustände, um die Manifestationen « des zu verehrenden
Unerforschlichen », goethisch gesprochen. Fraglich, ob die Kollekti-
visten die Organe und den Willen haben, um diesen Dingen gegenüber

Verständnis aufzubringen, oder ob sie der primitiven Überzeugung
sind, ihre dialektische Wissenschaft sei diesen « Fiktionen » denn doch
schon gründlich hinter die Schliche gekommen; fraglich, ob sie das

Religiöse und Metaphysische als Urphänomene gelten zu lassen
belieben.

Es fällt mir nicht ein, die Bedeutung des Sozialen schmälern zu wollen,

aber es muß gerade heute mit allem Nachdruck betont werden,
daß es nicht diese ausschließliche Bedeutung hat, welche ihm die Kol-
lektivisten beizumessen unternehmen. Sie möchten die Sicht auf
die andern, tieferen Sinnbereiche des Menschendaseins vermauern.
In diesem Betracht ist ihre Wirksamkeit und Wirkung verdummend.
Das gehört jedoch zu ihrer Taktik, wie gelegentlich zu ihrer Anlage.
Herr v. Brentano schreibt : « Liebe zur bestehenden Gesellschaftsordnung

wird diese Gesellschaftsordnung schwerlich verändern. Aber Haß
ist erzeugbar... » Trostlos. Widersinnig, Herr v. Brentano, den Haß

programmatisch als aufbauende Kraft einer neuen Ordnung zu be-

1) Furche Verlag, Berlin 1930.
2) Martin Heidegger Sein und Zeit, Verlag Max Niemeyer, Halle, und Was ist

Metaphysik?, Verlag F. Cohen, Bonn. 1929.



94 Anmerkungen

schwören. Trostlos, sich das Bild einer von der Unterwelt eroberten
und ihr nachgebildeten Welt vorzustellen. Und wie phantasiearm, zu
meinen, der entfachte Haß werde sich nach Belieben ein- und

ausspannen lassen wie ein freundlicher Klepper, wo er losrasen wird, um
bei der einen Zerstörung nicht haltzumachen. Denn der Haß richtet
sich zutiefst immer gegen den Hassenden, und er will letztenendes nur
eines zugrunderichten: das Herz, das ihn hegt.


	Anmerkungen

