
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 12

Artikel: Über die Orgel

Autor: Tappolet, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


958

über die Orgel

Von Walter Tappolet

Wenn man bis vor wenigen Jahren einen Gebildeten, sogar einen
musikalisch Gebildeten über seine Eindrücke von der Orgel und von
ihrem Klang ausgefragt hat, so erlebte man immer ungefähr das Gleiche :

es wurde versucht, höchst unklare und affektbetonte Erinnerungen - das

eine Mal an sanft-säuselnde, das andere Mal an besinnungsraubende,
dröhnende Klangmassen - stammelnd in Worte zu fassen. Die gleichen
Sachverständigen und Freunde der Musik, die selbstverständlich in
einem Streichquartettsatz die Gesetzmäßigkeit und Klarheit der
Stimmenverteilung und -führung irgendwie zu erfassen fähig waren, bezeichneten

eben diese Rauschhaftigkeit oder andere ebenso nebensächliche

Eigenschaften als das Wesentliche des Orgelklanges. Daß dies im
deutschen Kulturgebiet bis vor kurzem die fast einzige, heute noch die

allgemein herrschende Auffassung ist, liegt nicht nur an den

Orgelspielern; vielmehr hat es auch unter diesen zu allen Zeiten Einzelne

gegeben, die sich über das Wesen der wahren Orgel, die ihr angemessene
Literatur und über die Grundgesetze des Orgelspiels klar gewesen sind.
Der Grund ist vielmehr bei der Beschaffenheit des Instrumententypus,
wie er sich im letzten und zu Beginn dieses Jahrhunderts herausgebildet
hat und herrschend geworden ist, zu suchen. Dieser Typus der modernen

« Orchesterorgel » hat sich so weit von denjenigen entfernt, wie sie

die Blütezeit der gesamten Orgelbaukunst im 16., 17. und zu Beginn
des 18. Jahrhunderts in reichen Spielarten geschaffen hat, daß die
« Kinoorgel », die neueste und absolut folgerichtige Station auf dem

Entwicklungsweg der verindustrialisierten Orchesterorgel aus Gründen
der Scheidungs- und Benennungsreinlichkeit gar nicht mehr « Orgel »,

sondern nur noch Oskalyd genannt werden sollte.
Wie hat sich nun aus dem Typus der wesensgemäßen und

unverfälschten Orgel die moderne « Orchesterorgel » herausgebildet
Prof. Dr. W. Gurlitt (Freiburg) hat in seinem Einführungsvortrag

zur Freiburger Orgeltagung (Sommer 1926) dargelegt, wie jede
geschlossene musikalische Epoche von einem Klangideal beherrscht
sei. So steht die niederländisch-deutsche Spätgotik (Josquin, Ockeghem,
Isaac, der Zürcher Senfl, Lechner) ganz im Banne des A-cappella-



Uber die Orgel 959

Chorklanges, die italienisch-deutsche Barockzeit (Praetorius, Schein,
Scheidt, Schütz, Buxtehude, Bach, Händel) in dem des Bläserklanges.1)
Wenn man nun bedenkt, daß die Orgel, trotzdem sie als Tastinstrument
zu handhaben ist, im Blick auf Struktur und Klangerzeugung und auch
auf den geistigen Charakter ihres Klanges dem Blasinstrument am
nächsten steht, so ergibt sich daraus folgerichtig, daß gerade die Epoche
des Bläserklangideals Orgelbau und Orgelkomposition zur höchsten

Entfaltung bringen mußte; ja die Orgel bekam in jener Zeit eine

Vorrangstellung, wie es keinem andern Instrument in gleich ausschließlichem

Maß widerfahren ist. Die Untersuchung der barocken
Blasinstrumente (Posaunen, Trompeten, Block- und Querflöten, Zinken,
Pommern, Schalmeien, Krummhörner, Dulziane, Sordunen, Rauschpfeifen,

Rankette etc. - zugleich Namen barocker Orgelregister!) hat

solch erstaunlichen Scharfsinn und Erfindungsgeist in bautechnischer

Beziehung zu Tage gefördert, daß die Eigenart jenes Klanges nicht mehr
wie früher - ähnlich wie es dem Ausdruckswillen und der Stileigentümlichkeit

der byzantinischen Formenwelt ergangen ist - als Folge der
bautechnischen Ungeschicklichkeit ausgelegt werden kann. Diese Eigenart

des Klanges war vielmehr erstrebte Absicht und Erfüllung des

schöpferischen Klangwillens. Jene Zeit wollte diesen Klang voll
Eigenwilligkeit (Posaune, Rankett) einerseits, voll Stille (Blockflöte) andrerseits,

einen Klang, der nicht nur abhold, sondern geradezu unfähig war
allen individuellen Empfindungsausdrucks, der deswegen doch nichts

an Mannigfaltigkeit lebendiger Charakterisierung und an Farbigkeit
einbüßte. Und dies war nun gerade der Klang, den die Orgel aus
ihrem eigensten Wesen heraus anstreben mußte. Denn entgegen aller
erfolgten Veräußerlichung in billige Effekte und aller Vergröberung in
theatralisches Getue liegt der Sinn der Orgel darin, mit größter Klarheit
und Plastik die Strenge eines polyphonen Gebildes wiederzugeben. Und
dazu befähigt sie in einzigartiger Weise unter andern Instrumenten die

Ruhe, die Starrheit der Tonerzeugung, die Verschiedenartigkeit der
«Werke » - unter «Werken » werden nicht wie bei der Orchesterorgel

nur dynamisch abgestufte Manuale verstanden, sondern bei ungefähr
gleichwertiger Klangstärke ausgesprochene Differenzierung der
Register und deren Zusammenfassung in einzelne Klanggruppen - z. B.
im Hauptwerk (I. Manual) Grundstimmen, im Rückpositiv solistische

1) Das Inventarverzeichnis der Stuttgarter Hofkapelle von 1589 führt von
insgesamt 635 Instrumenten 507 Blasinstrumente auf : 299 Block- und Querflöten,
115 Zinken, 49 Schalmeien, Fagotte, Pommern, 29 Trompeten und 15 Posaunen
gegenüber 39 Violinen und Violen, 23 Lauten und 14 Tasteninstrumenten.



960 Walter Tappolet

Rohrwerke, im Oberwerk gemischte Stimmen - und die Charakterisierung

der einzelnen Register, die unzählige Klangkombinationen ermöglicht.

Jenseits der Grenze des rein musikalischen mußte ein Instrument
mit diesen Eigenschaften und diesem « objektiven » Klange notwendigerweise

der Mittler und Verkünder des Kultischen werden. Die Orgel
ist es denn auch in einem Maße geworden, daß es uns schwer fällt, uns
vorzustellen, daß es eine Zeit gab (hauptsächlich im 15. und 16., aber
auch noch im 17. Jahrhundert), in welcher sie nicht vorwiegend Kirchen-
sondern in gleicher, nur verkleinerter Form als Hausinstrument: hier
in der Gestalt des Regals (nur Rohrwerke), des Positivs und des Portativs
(kleine Orgeln mit labialen Stimmen) ebenso verbreitet war.1)

Wenn auch Buxtehude (1637-1707) in St. Marien zu Lübeck und
Pachelbel (1653-1706) in St. Sebaldus zu Nürnberg schon geistliche
Musik getrennt vom Gottesdienst in selbständigen « Abendmusiken »

(der Ausdruck wurde von Buxtehude geprägt) und Kirchenkonzerten
aufführen, so bleibt diese Musik doch noch trotz des starken Zuges zu
Spielfreudigkeit und Virtuosität absolut im barocken Klangideal
verwurzelt und in die strenge und überpersönliche Herbheit des Kultischen
eingebettet. Schon früh aber schleicht sich in diese Kirchenkonzerte auch
eine «empfindsame» Musikauffassung ein; Joh. Rist (gest. 1667)
bekennt in einem Bericht über das Auftreten eines Violinvirtuosen in
einem Kirchenkonzert, daß er « unter anderem auch zwei geistliche
Psalmen mit einer so fürtrefflichen Art und sonderbaren Anmutigkeit
spielte», daß er es «ohne Vergießung etlicher Trähnen unmöglich
konnte anhören ; denn es war doch gar zu beweglich » Aus dem
erwachenden Bedürfnis nach Affektbetonung in der Musik wird im
18. Jahrhundert die herbe Starrheit des Klanges immer mehr als

Mangel empfunden und der Modulations- und Schwellfähigkeit des

Klanges von Streichinstrumenten und der menschlichen Stimme (die
Mattheson 1713 das « erste, schönste und natürlichste » Instrument
nennt) die Sympathie zugeführt.

Der allgemeine Durchbruch dieser neuen Einstellung vollzieht sich

in der Mannheimer Schule, bei den Söhnen Bachs, um über den Höhepunkt

der Wiener Klassiker zur Romantik zu führen. Die Orgel wird
in diesem Entwicklungsprozeß nun nicht wie ein großer Teil der
barocken Blasinstrumente als unbrauchbar geworden einfach auf die

*) Die alten Orgeltabulaturen enthalten neben geistlicher auch weltliche Musik,
die letztere vorwiegend als Variationenwerke über Volkslieder: Schlick 1511, Pau-
mann, Cabezon 1510—1566, Sweelingk 1562—1621, Scheidt 1624 (Tabulatura nova).



Uber die Orgel 961

Seite gestellt, sondern wird nach den Forderungen des neuen Klangideals

von Abbé Vogler (gest. 1814), dem Lehrer Carl M. von Webers,
zur romantischen Orchester- und Konzertorgel abgewandelt. Die
Grundfarbe des Orgelklanges wird dem Streicherklang angeglichen und
die Starrheit des Tones zur Erreichung der Expressivität durch
Übergangsdynamik mittels des Schwellprinzips gebrochen. Von den
überlieferten Registern werden vor allem die eigenartigen barocken
Rohrwerke fallen gelassen, die andern unter gleichem Namen in der Bauart
und somit im Klang umgeändert und es kommen neue Register dazu,
deren Namen deutlich die Nacheiferung des neuen Klangideals bekunden:

Namen von Streichinstrumenten wie Violine, Viola, Gamba,
Cello, Violon; Namen von (teils neuen) Orchesterinstrumenten wie
Traversflöte, Konzertflöte, Piccolo, Klarinette, und das der menschlichen

Stimme nachgebildete Register Vox humana. Die Orgel hat
die einzigartige Selbständigkeit des ihrem Wesen konformen Klanges
verloren und damit auch ihre überragende Vorrangstellung im Zeitalter

des musikalischen Barock. Nicht nur geht nun das allgemeine
Interesse zurück, sondern vor allem schreiben die von den Möglichkeiten
des Orchesters des modernen Flügels und des menschlichen

Sologesanges faszinierten Komponisten der Klassik und Romantik keine
namhafte Musik mehr für die ehemalige « Königin der Instrumente ».

Wie sehr sich die Orgel auf die Nachahmung des Orchesterklanges
eingestellt hat, beweist z. B. auch die Namensentlehnung in der Definition
von Richard Strauß : « Die Orgel ist als ein für sich selbst bestehendes,

unabhängiges und vollständiges Orchester zu betrachten. »

Wohl anerkennt und schätzt diese Epoche einen Meister der
Polyphonie wie J. S. Bach1); aber sie ist selbst nicht mehr in der Welt
der Polyphonie beheimatet, sondern in derjenigen der homophonen,
harmonischen Musik. Erst Max Reger (1873-1916) schreibt wieder
polyphon und es gebietet große Ehrfurcht, wie sehr er es vermocht
hat, das vorhandene Instrument, dessen Brutalität und Unklarheit des

Klanges aller polyphonen Durchsichtigkeit Hohn sprechen, in den
Dienst seiner Absichten zu zwingen. Die gegenwärtige Periode, deren
allgemein geistige Richtungnahme im Musikalischen Anregung und
Anknüpfung sucht in Zeiten, deren Ausdruckswelt und Stilprinzipe
denjenigen Regers entgegengesetzt sind, kann seinen Verdiensten um

^ Bekannt ist Mendelssohns Verehrung und die erste Aufführung der Matthäuspassion

nach Bachs Tode durch ihn in Berlin (1829). Interessant ferner, daß ein
Hans Georg Nägeli sich mit Bachs Kunst der Fuge stark beschäftigt hat.



962 Walter Tappolet

die Orgel, die mehr vorbereitender Art waren, nur schwer gerecht
werden.

Eine andere vorbereitende Wirkung für die Orgelbewegung zeitigte
die Musikwissenschaft. Sie förderte einen ungeahnten Reichtum alter
Orgelmusik zutage und die Auffassung von Bach als einem einzigen aus
öder Ebene emporragenden Gipfel wurde allmählich dahin umgewandelt,
daß er wohl der höchste bleibt, daß er aber eine Zusammenfassung
einer Menge von Vorläufern und Zeitgenossen ist. Diese wissenschaftliche

Entdeckertätigkeit war anfangs einseitig historisch und mangelte
des Kontaktes mit der lebendigen Wiedergabe. Erst als im letzten
Jahrzehnt eine schroffe Wendung von der Romantik, ja sogar von der Klassik

weg zur Polyphonie sich vollzog, und eine elementare Sehnsucht nach
kultischer Bindung erwachte, da begann diese alte Orgelmusik - von
welcher vorher eigentlich nur Frescobaldi und Buxtehude dem Namen
nach bekannt waren - neu aufzublühen. Nun machte man aber die

Erfahrung, daß die in großer Zahl und lärmender Wichtigkeit vorhandenen

Instrumente unfähig waren, das Wesentliche dieser Werke, die

so ganz aus dem Geist und den Möglichkeiten der Orgel heraus
entstanden waren, lebendig und überzeugend erstehen zu lassen. So

sehr war auf deutschem Kulturgebiet die Orgel der Sucht nach äußerer
Größe und der Industrialisierung verfallen, daß Albert Schweitzers

Ruf1) zur Besinnung und sein Hinweis darauf, wieviel mehr der französische

Orgelbau den eigentlichen Prinzipien der Orgel treu geblieben
sei, im Gegensatz zum deutschen, ein « Ruf in der Wüste » war. Die
Zeit war noch nicht reif. Die entscheidende Wendung ereignete sich

erst nach dem Krieg, als die vergessenen und verstaubten, aber immerhin

erhalten gebliebenen alten Orgeln « entdeckt » wurden, hauptsächlich

im konservativen Norden Deutschlands. Während Gurlitt als

Wissenschafter auf die theoretischen Orgelbauquellen zurückgriff, fuhr
ein Wind von elementarer Wucht und Gegenwärtigkeit in die Bewegung
dadurch, daß die Praktiker und Künstler von der Rekonstruktion2)
auf die lebendigen Werke hinwiesen; so entdeckte Hans Henny Jahnn
(Hamburg) die von Arp Schnitger 1688-93 erbaute Orgel zu St. Jakobi

1) A. Schweitzer Deutsche und französische Orgelbaukunst und Orgelkunst (Leipzig
1906). Auf dem III. Internationalen Musikkongreß in Wien (1909) stellte Schweitzer
mit andern Sachverständigen zusammen ein Regulativ für den Orgelbau auf.

2) Bau der „Praetoriusorgel" im Musikwissenschaftlichen Institut der Universität
Freiburg i. B. nach genauen Angaben des Michael Praetorius (1571—1621) in der
Organographia, dem 2. Teil seines Syntagma musicum (Wolfenbüttel 1618).
Einweihung der Orgel Dezember 21 durch Karl Straube.



Uber die Orgel 963

in Hamburg - im letzten Jahr ist die originalgetreue Wiederherstellung
unter der Leitung Jahnns durch die Werkstätte Kemper-Lübeck
beendigt worden. Indem Günther Ramin (Leipzig) während der
Inflationszeit im Auftrag der von Jahnn gegründeten « Glaubensgemeinde

Ugrino » in St. Jakobi gegen die 30 Orgelabende, in denen so
ziemlich alle damals zugänglichen Orgelkomponisten des 15. bis 17.

Jahrhunderts zu Wort kamen, veranstaltet hat, rückte dieses Hauptwerk
des norddeutschen Orgelbauers in den Brennpunkt des Interesses. Mit
dem Fanatismus und der Glut eines Gläubigen faßte Jahnn, der Architekt

und Schriftsteller, die Orgelprobleme an und errichtete ein Laboratorium

für das Studium des Baus, des Materials, der Mensuren der
alten Pfeifenreihen und des Winddruckes. Die erste Qrgeltagung
(Hamburg-Lübeck 1925), eine Aussprache und ein Hinweis auf die
norddeutschen Orgeln des 16. und 17. Jahrhunderts unter
Wissenschaftlern, Orgelbauern, Orgelkomponisten und Orgelspielern, war auf

unvoreingenommener Seite - die einzig auf « Geschäft » eingestellten
Orgelbauer hörten die Ergebnisse Jahnns begreiflicherweise nicht

gern - ein vollkommener Sieg der Erkenntnisse Jahnns und der alten

Orgeln.
Es folgten noch zwei Orgeltagungen - 1926 in Freiburg (Praetorius-

orgel) und 1927 in Freiberg (Sachsen), wo im Dom die große Orgel
Gottfried Silbermanns von 1714 steht -, welche die Bewegung auf
eine breitere Basis stellten und damit die Befürchtungen, daß die neu
gefundene alte Orgel etwa nur « eine Schwärmerei für Menschen mit
atavistischen Neigungen » bleibe, in den Wind schlugen. Ja es scheint

sogar, als wäre da und dort aus der Orgelbewegung eine Modesache

geworden und als hätten die führenden Orgelbaufirmen in Ausnützung
der Konjunktur sich nur allzu rasch auf die neuen Forderungen «

umgestellt»! Es wurde in Freiberg keine weitere Tagung beschlossen,
sondern in der Einsicht, daß statt dessen nun gewissenhafte Einzelarbeit

not tue, ein Orgelrat (unter dem Vorsitz des Thomaskantors Karl
Straube) gegründet, der in vier Einzelsektionen (Orgelkomposition und
-spiel, Historie, Liturgik, Orgelbau) die Erkenntnisse vertiefen,
auswerten und fördern soll.

Nach all diesen Ausführungen ist es notwendig zu betonen, daß es

sich nicht darum handeln kann, die Barockorgel möglichst genau
nachzuahmen. Zwar ist die Wiedergabe alter Orgelmusik einzig auf alten
Instrumenten vollständig unproblematisch und überzeugend. Andrerseits

aber scheint die moderne Orgel mit ihrem raffinierten Apparat



964 Walter Tappolet

sich für die Musik Regers besser zu eignen. Das Erstrebenswerte wäre
somit eine « Kompromißorgel », die einerseits in ihrem Registerfundus
die Klangmöglichkeiten der Barockorgel, andrerseits aber auch die
technischen Errungenschaften des modernen Instrumentes aufweist?
Diese Lösung mag in Konservatorien für Schulinstrumente, auf welchen
möglichst alle Orgelliteratur gespielt werden soll, eine günstige sein.
Eine starke Ausrichtung nach den Mächten des Sakralen und den

Gesetzen des Kultischen wird die Entwicklung in zwei Hauptwege
scheiden: Kultorgel und Kammer- oder Konzertorgel. Auch dieses

ist gewiß, daß die Weiterentwicklung zu einem guten Teil wieder bei
dem Höhepunkt wesensgerechter Orgelbaukunst angeknüpft hat, und
daß die umwälzende Einsicht vom Wert des edeln Materials, der
sorgfältig-kunsthandwerklichen (im Gegensatz zur maschinellen) Arbeit,
der Klarheit und Sauberkeit des Dispositionsentwurfes und der
Intonation, ohne welche Faktoren ein edler, klarer Orgelklang nicht möglich
ist, nicht so schnell wieder verloren gehen wird. Wie die Instrumente
der Zukunft beschaffen sein werden, wird von den verschiedenen

Kategorien des Religiösen, des Musikalisch-Ästhetischen, nicht zuletzt

von den schöpferischen und stilistischen Kräften der Orgelkomposition
der nächsten Zukunft bestimmt werden. Anregungen und Erkenntnisse
sind genug da, auch schon Ansätze zu etwas Neuem: in Kirchen,
Konzertsälen, Schulaulen, wissenschaftlichen Seminarien, ja sogar in
einer schlesischen Jugendherberge stehen Instrumente, die zum Teil
wirklich den Vergleich mit alten Orgeln aushalten können. Die große

schöpferische Tat, die wir ersehnen, wird aus den Wurzeln des Religiösen

hervorbrechen.


	Über die Orgel

