
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 11

Artikel: Christentum und Kultur

Autor: Nigg, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


873

Ch ristentum und Kultur

von Walter Nigg

Wir entnehmen das Folgende einem soeben erscheinenden

Buch von Walter Nigg Franz Overbeck, Versach
einer Würdigung, Verlag C. H. Beck, München. Von Overbeck,

dem Basler Theologen, ist der Briefwechsel mit
seinem Freunde Nietzsche, den C. A. Bernoulli herausgab,

am bekanntesten geworden.

Mit der Verkündigung des finis Christianismi ist einer der
Hauptgedanken Overbecks zum Thema des Christentums und der Kultur
erwähnt. Es darf zwar nicht unbeachtet bleiben, daß der Gedanke in
dieser Formulierung nur in seinen Papieren vorkommt. Welche Gestalt
und Rundung er ihm verliehen hätte, wenn er damit in die Öffentlichkeit

getreten wäre, kann nicht mehr entschieden werden. Die Betrachtung

des gigantischen Ringens der christlichen Religion mit der menschlichen

Kultur führte Overbeck zu seiner Ansicht.1) Auf Grund dieser
kirchenhistorischen Feststellung verfocht er die Diskrepanz von Christentum

und Kultur mit solcher Schärfe und Eindringlichkeit. In der
Leidenschaft und der Konsequenz, mit welcher er für seine Erkenntnis
eintrat, ist Overbecks größte Bedeutung für das Problem zu sehen.

Seine Zeit besaß wie wenige gar kein Verständnis für die Kluft, die
zwischen Christentum und Kultur besteht ; ihre ganze Bemühung war -
auf theologischer Seite mit wenigen Ausnahmen - auf die sofortige
Ausgleichung der kleinsten und leisesten Spannungsschwingungen
gerichtet; unter solchen Verhältnissen gegen jede Überbrückung,
Synthese und Vertuschung der Gegensätze eingetreten zu sein, ist Overbecks

nicht hoch genug einzuschätzendes Verdienst. Er hat für diesen

Kampf das Odium der Unzeitgemäßheit, Einsamkeit und Ablehnung
auf sich genommen.

Overbeck gehört ohne Zweifel zu den Kritikern ihrer Zeit; seine

Bedeutung erschöpft sich jedoch nicht in dieser Einreihung. Er hat

1) Overbecks Begriff des Christentums war untrennbar, wesensgesetzlich
verbunden mit dem der Parusie — dem Glauben an die Wiederkunft Christi zum
Endgericht — und der Askese. Die darauf basierende Grundhaltung des Christen
ist weltfeindlich, deshalb auch kulturverneinend, da ja die Segnungen der Kultur
durchaus „von dieser Welt" und für sie intentioniert sind.



874 Walter Nigg

auf dem Gebiete der Theologie an Götzenzertrümmerung eine
beträchtliche Arbeit geleistet und stand gegenüber verschiedenen Fronten

in starker Opposition. Aber sosehr Overbeck zu den Männern
gezählt werden muß, die wie Nietzsche, Ibsen, Tolstoi - um nur einige
Namen anzuführen - gegen Götter und Götzen ihrer Zeit anstürmten,
unterscheidet er sich doch eigentümlich von ihnen. Er besaß aus seiner

Betrachtung, die « zu tief in den Grund der Dinge geblickt » hat, eine

Erkenntnis, die sich bei den anderen Kulturkritikern nicht findet.
Was Overbeck von den Kirchen- und Gesellschaftskritikern in solch

bedeutsamer Weise trennt, ist seine Einsicht, daß trotz ihrer Notwendigkeit

die Kritik der Tiefe ihres Themas nicht gerecht zu werden

vermag. Es ist mit der Aufzeigung allerlei morscher Zustände und
Einrichtungen in Welt und Kirche nicht getan, so sehr diese Arbeit immer
wieder geleistet werden muß. Alle Mißstände des Christentums sind
mehr oder weniger durch dessen Verschmelzung mit der Kultur
bedingt. Nicht erst im 19. Jahrhundert ist das Christentum wegen seines

Bündnisses mit der Kultur zu einem blutlosen Scheinchristentum
herabgesunken ; seit seinem Eingehen auf die Welt besteht die Verquickung
dieser gegensätzlichen Größen, die das Christentum zur Dekadenz
verurteilte, so daß es in der Folge gar nicht anders als degenerieren konnte. -
Mit einer einseitigen Anklage der Verweltlichung des Christentums ist
nicht die ganze Tiefe der Problematik erfaßt. Diese Anklage erhoben
auf ihre Weise auch alle radikalen Pietisten. So stark und so heftig
Overbecks Kritik der Zusammenkoppelung von Christentum und Kultur

war, ist sie doch nicht sein letztes Wort. Wenn die Schwierigkeit
nur in der Verquickung von Christentum und Kultur bestünde, so

wäre die Lösung in einer konsequenten Trennung gegeben. Dann würde
der Fragestellung Overbecks nicht das Verzweifelte und Hoffnungslose
anhaften. Es bestünde dann immerhin noch die Möglichkeit, sich
entweder auf die Seite des Christentums zu stellen und in asketischer
Weise sich zu bemühen der Welt abzusterben, oder entschlossen auf
das Christentum zu verzichten und sich entschieden auf die Seite der
Kultur zu stellen. Beide Entscheidungen müßten als reine und saubere

Lösungen bezeichnet werden, da sie die beiden Gebiete unvermengt
ließen und sie nicht zu etwas anderem machten, als sie selbst sein wollen.
Beide Stellungen sind von den Männern der Opposition bezogen worden,

indem sie entweder wie Nietzsche das Christentum verneinten

zugunsten der Kultur, oder wie Tolstoi unter Ablehnung aller Kultur
restlos dem Christentum gehorchen wollten.



Ch ristentum un d Kultur 875

Eine solche Entscheidung konnte Overbeck nicht vollziehen. Nicht,
daß es ihm an der Kraft zu einer reinlichen Scheidung gefehlt hätte,
wohl aber wäre eine solche gewaltsame Lösung mit seinem Wissen

um die Verkettung von Christentum und Kultur in der Geschichte
in Widerspruch geraten.

Overbeck stand in dem Ringkampf zwischen Christentum und Kultur

nicht ungeteilt und selbstverständlich auf der Seite der Kultur.
Daß er nicht auf der Seite des eschatologisch-asketischen Christentums
stand, weil es ihm nicht möglich war, den Glauben an die Parusie und
die Askese zu vertreten, wurde schon früher ausgeführt. C. A.
Bernoulli wies darauf hin, daß Overbeck seine Stellung gegenüber der
Kultur nur in dem Konditionalsatz äußern konnte: «Wenn einmal die
Kultur da ist, die wert sein wird, gegen das Christentum recht zu
behalten. » Erst dann kann nach Overbecks Ansicht berechtigterweise
vom Standpunkt der Kultur aus mit einer Kritik gegen das Christentum

vorgegangen werden. In der Gegenwart sei diese Kultur nicht
vorhanden, nicht einmal eine, die den Namen verdiente, geschweige
denn dem Christentum überlegen wäre. Overbeck gab sich darüber
keiner Täuschung hin. Nichts verriet für ihn den Mangel an jeglicher
Kultur stärker als das besondere und beschränkte Interesse, das seine
Zeit an den Entstehungsfragen der Kultur nahm. Aus Mangel an Besitz
fehle der Gegenwart jede Anschauung einer Kultur, und sie interessiere
sich deshalb törichterweise für sie, bevor sie da sei. Overbeck sprach

es deshalb klar aus : « Zur Zeit haben wir Deutsche keine Kultur. »

Alle gegenteiligen Behauptungen brandmarkte er als Dünkel. Mit einer

Kultur, wie sie D. F. Strauß in seiner Schrift Der alte und der neue
Glaube in platter Weise verkündete, sei das Christentum, wie Overbeck

in der Christlichkeit ausführte, schon einmal fertig geworden.
So blieb Overbeck in der Frage, ob Christentum oder Kultur, in

einer seltsamen Unentschiedenheit eingeklemmt, selber ein Opfer der

unseligen Verquickung der beiden Mächte. In seiner Einklemmung
zwischen diese beiden Mühlsteine erfolgte zunächst die dargestellte
Infragestellung der Entwicklung des Christentums und schließlich des

Christentums an sich. Es gilt aber genau darauf zu achten, daß Overbeck

es in Frage stellte und immer wieder in Frage stellte, daß er aber

diese Frage nie mit einer endgültigen Antwort aus seinem Leben zu
beseitigen suchte. Dieses immer aufs neue, beinahe ziellose und jedenfalls

unabgeschlossene Aufwerfen des Problems unterscheidet Overbeck
sowohl von allen ausgesprochenen antichristlichen Bekämpfern des



876 Walter Nigg

Christentums, wie Feuerbach und Bruno Bauer, als auch allen christlichen

Verteidigern wie Tolstoi. Daß Overbeck seine Frage immer aufs

neue erhebt, womit er die Erkenntnis der Unvermeidlichkeit der Kollision

zum Ausdruck bringt, gibt seiner Fragestellung ihre besondere

Tragweite und Tiefe. Mit einer einseitigen Anklage oder einer
voreiligen Entscheidung für die eine der beiden Größen ist so wenig getan
wie mit einer Versöhnung der unversöhnlichen Gegensätze. Verständnis

für die Bedeutung und die Unausweichlichkeit der Sachlage zu
gewinnen, ist vor allem anderen notwendig.

Die Verbindung von Christentum und Kultur ist kein bloßes «

Scheinbündnis », das zu jeder beliebigen Zeit wieder aufgelöst werden könnte.
Diese Wahrnehmung Overbecks ist von größter Bedeutung. Die beiden

Kontrahenten haben gar nicht mehr die Macht ihren Vertrag zu lösen.

Im Verlauf der Geschichte wurden sie derart miteinander verflochten,
und nahm besonders das Christentum so viele kulturelle Elemente in
sich auf, daß sie nicht mehr voneinander los können und sich in dieser

Untrennbarkeit gegenseitig blutig reiben müssen. « Das Christentum
ist in der Form, in welcher es zu den modernen Völkern gelangt ist,
keineswegs nur eine Religion, es ist zugleich eine Kultur. » Ja es ist
geradezu auf die Kultur angewiesen; nachdem die Parusie nicht
eingetroffen ist, kann es nicht im luftleeren Raum existieren. Anderseits
ist die abendländische Kultur auf eine Art und Weise mit dem Christentum

verflochten, daß sie ebenfalls nicht mehr ohne diese Verbindung
zu denken ist. Die europäische Kultur besäße nicht ihr heutiges
Ausmaß, wenn bei allen ihren Erscheinungsformen in Kunst, Literatur,
Philosophie, Gesellschaft etc. der christliche Einfluß nicht mitgewirkt
hätte. All die angeblichen reinlichen Scheidungsmöglichkeiten bestehen

in Wirklichkeit gar nicht, sondern beruhen tatsächlich auf einem

Kompromiß.
Overbeck war klar, daß die heutige Menschheit unter einem theo-

kratischen Regierungssystem nicht mehr leben kann. « Für
Nachkommen der Aufklärer ist darin fortan nicht mehr der leiseste Duft
von Theologie zu dulden. » Zu stark ist die moderne Welt von den

Nachteilen einer mittelalterlichen Einheitskultur überzeugt, zu
leidenschaftlich ist ihr Freiheitsdrang, als daß sie sich noch einmal unter
eine solche Herrschaft beugen würde. Die Kultur kann nicht mehr

bedingungslos der Religion untergeordnet werden.

Ebensowenig kann die Religion aus dem Bereiche der Kultur
gestrichen werden. Die Ausmerzung der Religion aus dem Organismus



Christentum und Kultur 877

der Kultur ist nichts anderes als das durch das Mittelalter gezeitigte

Vorurteil der Aufklärung. Als Erben nicht nur der Aufklärung sondern

auch des Mittelalters können die Menschen der Gegenwart diese

Streichung nicht vollziehen. Der Zweifel an einer religiösen Kultur kann von
der Aufklärung übernommen werden, ohne aber zugleich ihre Blindheit

gegen jeglichen Wert der Religion als Kulturmacht zu teilen. Die

Stellung des Christentums im Mittelalter verpflichtet die Gegenwart

keineswegs zu einer gleichen Schätzung derselben, wohl aber verbietet
sie die vollständige Ausscheidung des Christentums aus der Kultur.
Beiden Kulturen, der religiösen und der nicht religiösen, ist Gerechtigkeit

widerfahren zu lassen, indem man sie beide in der Gegenwart in
ihre Rechte einsetzt.

Diese Ausführungen Overbecks dürfen nicht interpretiert werden,
als hätte er doch einer wohlüberlegten Ausbalancierung das Wort
gesprochen. Mit einer Ausgleichung der Gegensätze käme Overbeck in
den stärksten Widerspruch mit seiner Hauptthese, der Unvereinbarkeit

von Christentum und Kultur. Sein ganzer Kampf gegen alle Kompromisse

zwischen Christentum und Kultur würde in sich zusammenfallen.

Eine solche Inkonsequenz ist Overbeck nicht zuzutrauen. Seine

Mahnung richtet sich vielmehr gegen eine Auffassung, die mit einer
einfachen Streichung des Christentums aus der Kultur das Problem
lösen will. Overbeck besaß eine zu große Kenntnis der zweitausendjährigen

Geschichte des Christentums, als daß er solch einfache und

geradlinige Lösung für richtig hätte halten können. Um sich mit einer

so wohlfeilen Lösung beruhigen zu können, hatte er einen zu tiefen

Einblick in die Größe und Schwere des Problems getan. Seine eigene

Fragestellung und die ganze Bemühung seines Lebens wäre sinnlos

gewesen, wenn der gordische Knoten so leicht hätte durchhauen werden

können.
Das Eigenartige und Bedeutungsvolle an Overbecks Durchleuchtung

der Beziehung von Christentum und Kultur ist, daß sie überhaupt keine

Lösung darstellt. Jede Lösung müßte mit seinem Grundaxiom in
Kollision geraten. Overbecks Verdienst besteht gerade darin, daß er die

Unmöglichkeit einer Lösung nachwies, wenigstens einer solchen, die

der heutige Mensch von sich aus bewerkstelligen könnte. In der Gegenwart

kann nur die Unmöglichkeit der Quadratur des Kreises eingesehen

werden.
Overbecks Lösung konnte, entsprechend seiner unheimlichen, nie

zur Ruhe kommenden Skepsis, die auch immer wieder gegen sich selbst



878 Walter Nigg

skeptisch war, bei dem geschilderten Sachverhalt nur lauten : Vorsicht
was in diesem Zusammenhang besagen will, daß über das Verhältnis

von Christentum und Kultur mit aller notwendigen Besonnenheit zu
wachen ist. Wird die Kultur unbedacht dem Christentum « historisch
überlassen », so sinkt das Verhältnis zu einem bloßen Gewohnheitsverhältnis

herab. Gewohnheitsmäßig könne man aber, meint Overbeck,
auch mit einem Leichnam leben. Darum dürfe das Verhältnis von
Christentum und Kultur nie seinen eigenen, immanenten Gesetzen

überlassen werden. Bei einem Gewohnheitsverhältnis zwischen Christentum

und Kultur gewinnen beide Partner nichts und gehen im Laufe
der Zeit unfehlbar aneinander zu Grunde. « In unserem Verhältnis

zum Christentum haben wir vor allem Vorsicht zu beobachten, es geht

zu weit über uns hinaus, als daß wir uns erlauben könnten, es mit ihm
anders zu halten. Die Vorsicht kann freilich aus doppelter Wurzel wachsen.

Entweder steigt sie aus dem Boden des Glaubens, dann haben wir
vor ihm nur zu verstummen, oder sie haftet im Unglauben, dann haben

wir uns von ihm nur fernzuhalten. Wir mögen von ihm reden, aber wie
läßt sich das in anderer Sprache tun als in der der Kritik. Es zu
vertreten ist nicht unsere Sache und für uns zu gefährlich... Unvorsichtigkeit

mit dem Christentum setzt uns mit ihm einer doppelten Gefahr

aus. Entweder unser Verhältnis zu ihm artet zum öden Gewohnheitsverhältnis

aus, oder wir stürzen uns in einen unüberlegten Ausrottungskampf

mit ihm hinein. »

In diesen Reflexionen ist Overbecks tiefster Beitrag zu dem Thema

von Christentum und Kultur zu sehen. Sie bleiben innerhalb der Frage
und der Kollision. Sie können nicht als Versuch, dem Problem doch
noch auf eine heimliche Weise die scharfe Spitze abzubrechen, mißverstanden

werden. Wer sich unbefriedigt von dieser « rein negativen
Art » (Wernle) Overbecks abwendet, um sich nach einer positiven Antwort

umzusehen, hat den Sinn der ganzen Frage verkannt. Denn wie
kann ein Problem, wie das Verhältnis des Christentums zur Kultur,
anders als unbefriedigend zur Darstellung kommen!

Nicht als krönender Abschluß, der ja im Widerspruch zu allem bisher

Gesagten stünde, soll am Ende dieser Ausführungen noch eine

Möglichkeit erwähnt werden, die schwach und kaum sichtbar am
entferntesten Horizont von Overbecks Blickfeld auftaucht. Eine systematische

Darstellung erweckt leicht den Schein, als hätte Overbeck in einer
Stufenfolge seinem Gedankengebäude eine letzte glorreiche
Überdachung gegeben. Overbecks Andeutungen über diesen Gegenstand



Christentum und Kultur 879

liegen aber nicht in einer fertigen Gestalt vor. Wann dieser neue
Ausblick in Overbecks Denken greifbare Formen angenommen hat, läßt
sich aus seinen Papieren nicht bestimmen. Jedenfalls dürfen diese

Überlegungen zu Overbecks übrigen Reflexionen nicht in einem Verhältnis
des Nacheinander sondern des In- und Nebeneinander gedacht werden.
Seine skeptische und negierende Einstellung wurde wahrscheinlich in
seinen letzten Jahren, in welchen Overbeck noch von einem eigentümlichen

Lichtstrahl getroffen wurde, der seinem Porträt diesen Ausdruck
des Weisen gibt, immer wieder von solchen neuen Einsichten und
Ausblicken stoßweise durchbrochen. Nie aber vermochte sie Overbecks

vorsichtige Zurückhaltung zu beseitigen. Sie richteten einzig seinen
Blick noch nach einer anderen Seite.

Das Verhältnis dieser überraschenden Möglichkeit zu Overbecks

sonstiger skeptischer Kritik wird am besten verständlich, wenn sie in
Analogie gesetzt wird zu dem Verhältnis der Heilsweissagungen der
israelitischen Propheten zu ihrer hauptsächlichen Untergangsverkündigung.

Wie dort die Unheilsdrohung dem Volke gegenüber die primäre
Ursache des Auftretens der Propheten ist, wie bei ihnen aus der dunkeln

Nacht der Verkündigung von Ende und Untergang Israels plötzlich

der zarte Hoffnungsschimmer durchbricht «Vielleicht erbarmt sich
Jahve », so muß auch der Silberstreifen am Horizont der geistigen
Welt Overbecks gewertet werden. Der Beurteilung der ganzen bisherigen
religiösen Entwicklung der Menschen als einer heillosen und darum
stillzustellenden Verirrung stellte er unerwartet die kühne Möglichkeit
gegenüber, « daß die religiösen Probleme überhaupt auf ganz neue
Grundlagen zu stellen sind, eventuell auf Kosten dessen, was bisher

Religion geheißen hat ».

Von einer - etwa spekulativen - Ausführung dieses Gedankens findet
sich aber bei Overbeck keine Spur. Er ist davor mit Recht
zurückgeschreckt und hat nie den geringsten Versuch in dieser Richtung
unternommen. Die Möglichkeit ist und bleibt nur eine Möglichkeit, die bei

ihm selber nicht zur Wirklichkeit wurde. Was Overbeck von dem
Kommen einer ganz neuen Welt schrieb, war untrennbar mit seiner

Überzeugung verbunden, daß dem heutigen Menschen noch jeder

Zugang zu dieser neuen Welt fehle. Es sei denn, der Mensch beginne zu
verstehen, « daß wir Menschen überhaupt nur vorwärtskommen,
indem wir uns von Zeit zu Zeit in die Luft stellen und daß unser Leben

unter Bedingungen verläuft, die uns nicht gestatten, uns dieses Experiment

zu ersparen. Selbst zu dieser Erkenntnis wäre übrigens die Bibel



880 Walter Nigg

eine Erzieherin. Ihre eigene Geschichte liefert uns das großartigste
Vorbild auf der Bahn dazu, sofern der Übergang vom Alten Testament

zum Neuen Testament einst von solchem Sich-in-die-Luft-stellen im
Grunde nicht verschieden gewesen ist ».

Die Büste

von Richard Matzig~Schmauß

Mir war zu mut als war ich eine büste

Verlorner zeit in stein gefrorner träum
Und stünde starr im ausgespannten räum
Mit hartem blick, der nie die sonne grüßte.

Und menschen sahn mich an und flohn. - Und kaum

Daß Einer heimlich meine Wangen küßte.
Und Mancher tat als ob er weinen müßte,
Die äugen schließend mit des kleides saum.

Ein Wandrer sank einmal in meinen schatten

Und schaut, an mir sich stützend, nach der matten
Gekrümmten stunde, die sein bündel trägt.

0 hätt' ich lächeln dürfen, daß er bliebe! -
Nun harr' ich bis aus übergroßer liebe

Er einmal wiederkommt und mich - zerschlägt...


	Christentum und Kultur

