Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 11

Artikel: Rilkes «Duineser Elegien»

Autor: Arendt, Hannah / Stern, Glnther
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

855

Rilkes «Duineser Elegien»?)
von Hannah Arendt und Giinther Stern

« Wer, wenn ich schriee, hérte mich denn aus der Engel
Ordnungen? »

Echolosigkeit und das Wissen um die Vergeblichkeit ist die paradoxe,
zweideutige und verzweifelte Situation, aus der allein die Duineser
Elegien zu verstehen sind. Dieser bewufite Verzicht auf Gehértwerden,
diese Verzweiflung, nicht gehért werden zu kénnen, schlieBlich der
Wortzwang ohne Antwort ist der eigentliche Grund der Dunkelheit,
Abruptheit und Uberspanntheit des Stiles, in dem die Dichtung ihre
eigenen Moglichkeiten und ihren Willen zur Form aufgibt.

Vor einer derart kommunikationentfremdeten Dichtung entsteht
die grundsitzliche Frage, wie weit sie noch verstanden sein will, wie
weit sie verstanden werden kann, d. h. fiir uns: wie weit Interpretation
noch erlaubt ist. Diese in der Sache selbst liegende Schwierigkeit zeigt
sich am eindeutigsten in der 5. Elegie, in der jede Sinnkonstruktion und
jedes nachtrigliche Briickenschlagen von Zeile zu Zeile unméglich
wire, da die Bildassoziationen in ihrer unnachvollzichbaren Einmalig-
keit und Situationsabhingigkeit einem volligen Belieben anheim-
gegeben sind. Methodisch méglich bleibt hier allein, den Hintergrund
des Gestimmitseins, gleichsam die Tonart, die als einzige Einheit fest-
steht, deutlich zu machen. Aus dieser Einheit tauchen die einzelnen
Zeilen zusammenhanglos und inselhaft auf; ihre Umstellung wire
durchaus denkbar. Trotz dieser vélligen Beliebigkeit, trotz des Mangels
an einem zeitlich unumkehrbaren Prozef}, trotz der Gleichzeitigkeit
der Bilder hiuft sich die Dichtung doch nicht zu einer sinnlosen
Assoziationsmenge. Denn alles Einzelne und in dieser Vereinzelung
nicht zu Verbindende beruht auf dem Grunde des eigentlich zu Sagen-
den, der die isolierten Bilder erst herauftreibt. Dieser Grund ist hier
die Vergeblichkeit, von der aus jedes einzelne Bild nur eines ist unter
unendlich vielen méglichen, und das von sich aus andere mit sich zieht.

Bei dem religiosen Sinn der Elegien bedeutet unverbundenes Neben-
einander zugleich Unverbindlichkeit. Diese zusammen mit der ein-

') Die nachstehenden Ausfithrungen verzichten darauf, mehr oder anderes zu
geben, als es ein von Zeile zu Zeile mitgehender Kommentar ebenfalls koénnte. Eine
konsequent systematische Darstellung wire dem Sinn der Dichtung unangemessen.



856 Hannah Arendt und Giinther Stern

gestandenen Echolosigkeit (die wiederum nur als Dichtung sich duflern
kann), macht die eigentiimlich zweideutige Situation der Elegien aus.
So ist diese Dichtung zwar religiés bestimmt, aber kein religioses
Dokument. Bezeichnend dafiir ist die merkwiirdige Tatsache, daf}
fiir « Gott » zumeist Zwischenschichten eintreten, die « Engel » oder die
« Toten », oder in duflerster Unbestimmtheit ein « Man » («denn man
ist sehr deutlich mit uns » 4. EL). Daf} die eigentlich religiése Kategorie
in vélliger Unbestimmtheit belassen wird, bedeutet eine Riickbesinnung
auf das Religisse. Die Macht Gottes wird zwar verspiirt, aber wer und
wo der Michtige sei, verbleibt in der Antwort nicht mehr erhoffenden
Frage. Diese Frage geht dennoch an ihrer Antwortlosigkeit nicht
zugrunde, sie lebt als Unruhe weiter und schligt in endgiiltige Ver-
zweiflung an der Treffbarkeit Gottes um. Im Unterschied zu jeder
unverbindlichen Religiositit, die mit threm eigenen Gefiihl zufrieden,
auf einen personlichen Gott verzichten zu kénnen glaubt, sichert sich
Rilke in der Unbestimmtheit des « Man» ein letztes Residuum des
Objektiven. Hieraus entspringt die einzigartige Einschitzung der
Verzweiflung und der Schmerzen, die nicht (wie etwa noch bei Kierke-
gaard) Gefahr und «Argernis» des Religiésen sind, sondern umgekehrt
zu der religiésen Situation schlechthin werden: von Gott geschlagen
sein, es zu wissen, ja noch zu rithmen, wird zu der letzten Méglichkeit,
Gott zu erfahren.

« Daf} ich dereinst, an dem Ausgang der grimmigen Einsicht,

Jubel und Ruhm aufsinge zustimmenden Engeln.

Daf} von den klargeschlagenen Himmern des Herzens

keiner versage an weichen, zweifelnden oder

reifenden Saiten. Dafl mich mein strémendes Antlitz

glinzender mache: dafl das unscheinbare Weinen

blithe. O wie werdet ihr dann, Nachte, mir lieb sein,

gehidrmte. .... Sie (sc. die Schmerzen) . ... sind ja

unser wmte_rwéihriges I:.au!o, unser dunkeles_Sinngriin,
eine der Zeiten des heimlichen Jahres —, nicht nur

Zeit —, sind Stelle, Siedelung, Lager, Boden, Wohnort.» 10. El.

Trotz ihrer religiosen Zweideutigkeit ist die Rilkesche Welt wie
jede echte religidse eine akustische.!) Niemals sind «Rang» oder
« Engel », allgemeiner das «stirkere Dasein» (1. El.) fiir Rilke objekt-
hafte Gesichte; jedenfalls verlegt er jede direkte und visionire Be-

1) Siehe die Bildlosigkeit des Judentums (Index fiir die Unlokalisiertheit, positiv:
Allgegenwart, d. h. Unbegrenzbarkeit und Unabbildbarkeit Gottes), die Bestimmung
der mistc als éno% im Neuen Testament, itberhaupt die Rolle des Gebetes, das nicht
beschwért und sich nicht an ein Idol wendet, sondern erhirt werden will; schlieBlich
iiber Augustin, Luther, Calvin bis zur sikularisierten Ethik Kants, der noch vom

« Ruf » der Pflicht spricht.



Rilkes «Duineser Elegien» 857

gegnungsmoglichkeit des Engels in ein unserer Zeit und ihren Méglich-
keiten grundsitzlich vorausliegendes Zeitalter:
.Wohin sind die Tage Tobiae,
da der Strahlendsten einer stand an der einfachen Haustiir,
zur Reise ein wenig verkleidet und schon nicht mehr furchtbar;
(Jiingling dem Jiingling, wie er neugierig hinaussah).
Trite der Erzengel jetzt, der gefihrliche, hinter den Sternen
eines Schrittes nur nieder und herwirts: hochauf-
schlagend erschliig uns das eigene Herz....» 2. EL
Was nun 1thm, dem vergeblich Lebenden, allein noch horbar bleibt,
1st das «<Wehende » zwischen den Ringen. Das Héren bindet sich so
wenig an ein Objekt, daf} es gerade erst umgekehrt «seine ununter-
brochene Nachricht, die aus Stille sich bildet » (1. EL) erhilt, wenn die
Objekte sich verlieren und verwehen: es ist nicht ein jeweiliges Héren
einer artikulierten Nachricht, sondern die Instindigkeit des Herzens
(«Hore, mein Herz»), also ein Seinsmodus («so waren sie hérend »,
1. EL). Diese Instindigkeit setzt ebensowenig wie die Instindigkeit
des Gebetes, mit der sie eigentlich identisch ist, schon die Gegenwart
der antwortenden Stimme voraus, sondern ist in ihrer Intensitit unab-
hingig von deren Gegenwart; ja das Hérendsein ist soweit schon seine
eigene Erfiillung, dafl es selbst der Erhérung seiner Instindigkeit
nicht mehr achtet.
«.... Hére, mein Herz, wie sonst nur
Heilige hérten: dafl sie der riesige Ruf
aufhob vom Boden; sie aber kmeten,
Unméigliche, weiter und achteten’s nicht:
so waren sie horend ....» 1. EL
Was Rilke in seiner religiés entfremdeten Situation, in der er « Gottes
Stimme bei weitem nicht mehr ertriige », in der er « verginge von seinem
stirkeren Dasein », noch zu retten sucht, ist diese Instindigkeit des
Hoérens, dieses Im-Héren-sein. Heute braucht das Im-Héren-sein
Bedingung und Gelegenheit. An die Stelle der volligen Objektlosigkeit,
der unser Herz nicht mehr gewachsen ist, tritt als Gelegenheit das
Schwinden des Objektes, dem wir lauschend nachgehen: das Wehen
aus der « Liicke », die der Sterbende im Ubergang aus unserm Dasein
zum «stirkeren», aus einem Rang zum anderen in den Kreis der
Lebenden reifit. Der «andere Bezug» (9. EL) wird nun nicht mehr
erfahren, nur noch der Hingang zu ithm, den wir héren im Vermissen
eines eben Hingegangenen. (« Es rauscht jetzt von jenen jungen Toten
zu dir. »)
Durch die Aussichtslosigkeit, unmittelbar die Transzendenz zu



858 Hannah Arendt und Giinther Stern

erfahren, erhilt der Sterbende in seinem Transzendieren von einem
Dasein ins andere grundsitzliche religiose Bedeutung: er wird einer
der Vermittler und eine der Bedingungen, um die Existenz des « andern
Bezuges » zwar nicht mehr zu erfahren, aber von ihr gerade noch zu
héren. In diesem Héren auf den entweichenden Toten schwinden
wir mit, erreichen zwar den andern Bezug nicht (¢« Und das Totsein
ist mithsam und voller Nachholn, dafl man allmihlich ein wenig
Ewigkeit spiirt.»), sind aber bereits unserer menschlichen Erde ent-
fremdet und schweben zweideutig zwischen einem Nicht-mehr und
einem Noch-nicht:

« Freilich ist es seltsam, die Erde nicht mehr zu bewohnen,

kaum erlernte Gebréiuche nicht mehr zu iiben,

Rosen, und andern eigens versprechenden Dingen
nicht die Bedeutung menschlicher Zukunft zu geben;

--------------

Seltsam, die Wiinsche nicht weiterzuwiinschen. Seltsam,
alles, was sich bezog, so lose im Raume
flattern zu sehen....» 1.EL

Obwohl fiir Rilke menschliches Dasein und menschliches Rufen
heute grundsitzlich in der Vergeblichkeit bleibt, versteht sich doch
diese seine Dichtung als « Auftrag» (im Unterschied zu den Sonetten
an Orpheus, wo Gesang als «Dasein» angesetzt ist, dieser Gesang
aber gleichfalls in der Vergeblichkeit bleibt: «Wann aber sind wir? »
Orpheus, 1.I11.). Dieser Auftrag riihrt nicht her aus « der Engel Ordnun-
gen», um die die Elegien vergeblich zu werben versuchen («Engel,
und wiirb ich dich auch! Du kommst nicht.» 7. EL), geht auch nicht
aus von den Menschen, sondern von den Dingen. (< Ach, wen ver-
mogen wir denn zu brauchen? Engel nicht, Menschen nicht.... Es
bleibt uns wvielleicht irgendein Baum an dem Abhang.... es bleibt
uns die Strafle von gestern. ... » 1. EL). Daf} das, was an Weltbeziehung
iibrig geblieben ist, sich zum verhiltnismiflig Fernsten hinrettet, sich
jedenfalls nicht an den Andern, Nichsten wendet, sondern diesem
Fernen sich verpflichtet und zu ihm eine Nihe behauptet, beweist,
in welchem Mafle das menschliche Dasein hier der Welt entfremdet ist:

«,...drum zeig
ithm das Einfache, das, von Geschlecht zu Geschlechtern gestaltet,
als ein Unsriges lebt neben der Hand und im Blick.

Sag ihm die Dinge. Er wird staunender stehn; wie du standest
ber dem Seiler in Rom, oder beim Tépfer am Nil.» 9.EL

Dinge sind Auftrag; aber sowohl in der Ausdriicklichkeit wie in der
Nachtriglichkeit menschlicher Zustimmung «von weit her» (9. EL)



Rilkes «Duineser Elegien» 859

zeigt sich der Mangel an primirer Zugehorigkeit des Menschen zu
thnen. Denn eigentlich hingt der Mensch bezuglos in der Luft. Im
Unterschied zu jeder historisch bekannten 1st diese Weltfremdheit
nicht direkt und urspriinglich von einer Transzendenz bestimmt oder
rettet sich in diese, sondern macht einen charakteristischen Umweg.
Der Umweg besteht in dem, was Rilke « Rettung » nennt. Die Hinter-
griinde dieser Rettung sind folgende: Dinge sind verginglich und daher
rettungsbediirftig. Rettung ist nicht einfach ein spontan menschlicher
Akt, sondern Auftrag und Drang der Dinge («dridngender Auftrag»
9. El.) andererseits — und darin besteht der Umweg, und die allein
mogliche Leistung des Menschen fiir den «andern Bezug» - ein
Hiniiberretten in das «stirkere Dasein». Der «andere Bezug» ist
fiir Rilke hier das « Unsigliche », die Dinge aber sind Sagliches (« Sind
wir vielleicht hier, um zu sagen: Haus, Briicke, Brunnen, Tor, Krug,
Obstbaum, Fenster, —» 9. El.). Retten aber ist Nennen, d. 1. vor Verfall
bewahren. Nennen ist schliefllich Rithmen. Geriilhmt-werden aber
heifit hier nicht nur in seinem unverinderten Sein belassen und als
solches Gepriesenwerden, sondern bedeutet grundsitzlich eine Ver-
wandlung in ein stirkeres Sein:

" «....aber zu sagen, verstehs,
o zu sagen so, wie selber die Dinge niemals
innig meinten zu sein....» 9. El.

Fiir die Verwandlung geniigt es nicht einfach, dem Engel das Sagliche
zu sagen; es bleibt nur erhalten im wiederholten Weitererzihlen
(7. EL). Der Mensch iibernimmt diese Rettung, weil er in thr wiederum
einen Zutritt zu dem « andern Bezug» findet; die Dinge muten sie thm

zu, denn
«.... Mehr als je

fallen die Dinge dahin, die erlebbaren, denn,
was sie verdrangend ersetzt, ist ein Tun ohne Bild.» 9. El.

Dieser Drang und diese « Zumutung» (1. EL) sind um so merk-
wiirdiger, als die Dinge fiir Rilke einen Existenzvorrang vor dem
Menschen haben; sie sind relativ dauernder als der Mensch, der in
seiner duflersten Fliichtigkeit der Welt eigentlich nicht mehr zugehért,
der die Dinge «bestehen» in ihrem relativen Bestand, und der von
ithnen nur geduldet ist: '

«.... Siche, die Biume sind; die Hiuser,

die wir bewohnen, bestehn noch. Wir nur

ziehen allem vorbei wie ein luftiger Austausch.
Und alles ist einig, uns zu verschweigen, halb als

Schande vielleicht und halb als unsigliche Hoffnung. » 2. El



860 Hannah Arendt und Giinther Stern

Die Verwandlung des « Sichtbaren ins Unsichtbare» ist nun fiir Rilke
eine aus der heutigen Situation entspringende Aufgabe, die er folgender-
maflen motiviert: heutige Welt ist nur noch innen («immer geringer
schwindet das Auflen», 7. El.), das Leben wird « Tun ohne Bild ».
Daher verfallen die Dinge, die durch dieses Tun «verdringt» und
« ersetzt » werden. Verfallen besagt zugleich: es entstehen keine neuen
Dinge. Der Gedanke lige nun nahe, Innerlichkeit selbst schon als ein
Bestimmtsein von Transzendenz zu verstehen. Aber nur solange noch
das Innere sich in einem Auflen manifestierte, war der fraglose Bezug
zur Transzendenz gesichert und eine Ubergabe wie ein Riihmen und
Retten iiberfliissig. Erst heute, da das Auflen schwindet («Wo einmal
ein dauerndes Haus war, schlagt sich erdachtes Gebild vor», 7. EL),
und die Beschrinkung auf das Unsigliche lediglich eine Privatisierung,
nicht ein urspriingliches Transzendieren bedeutet, bediirfen schlief3-
lich wir «Enterbte» der Dinge als unserer letzten Méglichkeit des
Preisens und des Hiniibergreifens in die andere Ordnung:

«Preise dem Engel die Welt, nicht die unsigliche, ihm
kannst du nicht groBtun mit herrlich Erfithltem; im Weltall,
wo er fiithlender fiihlt, blst du ein Neuling, drum zeig

ihm das Einfache.. 9.EL

Diese Privatisierung aber besagt nicht nur emnen Riickzug von der
Welt, sondern — und das ist das Entscheidende — zugleich eine « Abwehr »
gegen den Engel:

« Engel, und wiirb’ ich dich auch! Du kommst nicht. Denn mein
Anruf ist immer voll Hinweg; wider so starke

Stromung kannst du nicht schreiten. Wie ein gestreckter

Arm ist mein Rufen. Und seine zum Greifen

oben offene Hand bleibt vor dir

offen, wie Abwehr und Warnung,

UnfaBlicher, weit auf.» 7. EL

Erst aus der Vergeblichkeit der Werbung und der Verzweiflung an
ihr erwichst die Preisung. Nur in der Preisung gibt es noch ein Gehort-
werden, nimlich ein Gehoértwerden des Erzihlten, wenn auch kein
Erhértwerden. Der erste Impuls des Rufes ist somit ein religisser, und
aus seinem Scheitern erwichst die Dichtung, die also eine doppelte
Zweideutigkeit in sich birgt: an ihrem religiosen Ursprung gemessen
ist sie als Dichtung schon dessen Verfilschung. Als Dichtung aber, d. h.
als innerweltlicher Ausdruck, scheitert sie an ihrer eigenen Voraus-



Rilkes «Duineser Elegien» 861

setzung.') « Hére, mein Herz, wie sonst nur Heilige hérten» — dies
der Impuls, der aber, wie das Folgende zeigt (¢« Nicht dafi du Gottes
ertriigest die Stimme, bei weitem ») das Scheitern des Hérens schon
in sich birgt.

Denn darin gerade besteht das hier Eigentiimliche, daf} die Echolosig-
keit der « andern Ordnung», die «es gelassen verschmiht, uns zu
zerstoren » (1. EL.) nun in der Tat nicht zerstort, sondern in ein Positives
umschlégt: hier entspringt der Begriff des Schéonen.

« ....Denn das Schéne ist nichts

als des Schrecklichen Anfang, den wir noch gerade ertragen,
und wir bewundern es so, weil es gelassen verschmiht,

uns zu zerstoren ....» 1. EL

Das Schreckliche ist also, sofern es ertriglich ist, das Schone. Anderer-
seits ist umgekehrt das Schéne in den Duineser Elegien nicht autark,
wie es sich in den «attischen Stelen» der Griechen darbietet,
sondern nur ein Anfang, ndmlich der Anfang des Schrecklichen.
Obwohl also diese Dichtung keine reinliche Scheidung in Schénes und
Schreckliches, in géttliche und menschliche Kompetenz kennt (« diese »,
sc. die Griechen, « Beherrschten wuBiten damit: soweit sind wir's, dieses
ist unser, uns so zu beriithren; stirker stemmen die Gétter uns an.
Doch dies ist Sache der Gétter » 2. El.), und obwohl sie betroffen wird
von der Schrecklichkeit des «stirkeren Daseins», ist sie dennoch
méglich, da sie dieses Dasein als Schénes zu bewundern vermag. So
ist es direkt die Vergeblichkeit, in der die Dichtung griindet: an dem
Indifferenzpunkte, an dem religiése Intention und religiése Abweisung
sich aufheben, entsteht Ruhe und Gleichgewicht und damit die Schén-
heit, die urspriinglich mit Religion nichts zu tun hat. Sikularisierung des
Religissen, die in jedem Asthetizismus unverbindliche Ausnutzung
religiosen Gutes darstellt, entspringt hier einer bestimmten religiésen

Erfahrung, der Erfahrung der Vergeblichkeit. ?)

1) Allerdings sieht Rilke die Realitit einer andern Werbung, die aber dem Menschen
verschlossen ist. Diese wirbt nicht mehr um etwas, sondern schreit «rein wie der
Vogel » (7. EL), d. h. frei von Sorge. Vgl. Sonette an Orpheus 1,3: « Gesang, wie du
ithn lehrst, st nicht Begehr, nicht Werbung um ein endlich noch Erreichtes;.... In
Wahrheit singen, ist ein anderer Hauch. Ein Hauch um nichts. » Dazu s. u. die Inter-
pretation des Daseinsbegriffes.

2) Wihrend bei Kant durch die Méglichkeit unserer Uninteressiertheit an Welt
das Reich der Schénheit sich konstituiert, und das « stiirkere Dasein », das « Erhabene »
nur Anhang dieses Schénen ist, entsteht hier die Schénheit nur durch die Uninteressiert-
heit des « stirkeren Daseins » an uns und ist somit Derivat des « Erhabenen ».



862 Hannah Arendt und Giinther Stern

Indessen ist Vergeblichkeit bei Rilke nur Index des dichtenden
Menschen, der allerdings als Verkérperung der Vergeblichkeit fast
durchweg unausdriicklich fiir das menschliche Dasein und seine
Situation tiberhaupt eintritt. Diese Existenz gilt aber nicht als echtes
Dasein. Und so stellt Rilke jeweils der spezifisch menschlichen Situation
des Dichters verschiedene echte Situationen bzw. Méglichkeiten des
In-der-Welt-Seins gegeniiber. Situation bedeutet hier nicht ephemere
Lage innerhalb eines Lebens, sondern ein spezielles Leben als Lage
selbst: Tier reprisentiert nicht eine Gattung Lebewesen, sondern eine
bestimmte Situation, ein bestimmtes In-der-Welt-Sein, namlich das «tod-
los» und zukunftlos Aufgehen in der reinen Gegenwirtigkeit. So ist
« Held » nicht der, der rithmenswerte Taten vollbringt, sondern die
Situation des dauernden Sterbens, des « von der Dauer Nicht-angefoch-
ten-seins » (6. El), d. h. des Termin- und so Todlosseins; der Ster-
bende nicht der Mensch, dessen Leben endet, sondern das Im-Tod-
sein, d. h. hier wiederum: den Tod nicht als Termin vor sich haben
und deshalb todlos und zukunftlos sein. So bedeutet auch Kind nicht
Mensch in seiner frithen Phase, sondern die Situation des Noch-nicht-
Zukunft-habens, der reinen Gegenwartigkeit. So ist schlieBlich der
Liebende nicht der einem andern Menschen Verbundene, sondern
das jedem Liebesobjekt zuvorkommende, von ithm unabhingige, ja
von ihm verfilschbare In-der-Liebe-sein schlechthin.

Damit 1st deutlich: echt ist Dasein fiir Rilke dort und nur dort, wo
es entsubstantialisiert und entobjektiviert ist, weder gebunden an ein
personliches Schicksal, noch begrenzt, d. h. fiir ihn « verdeckt », durch
ein Gegeniiber, sei es durch den Tod als Termin oder durch den
Geliebten als den nur Einen. Positiv bedeutet Dasein dann die
reine, gegensatzfrele Gegenwart, den «reinen Vorgang», der die
anderen zeitlichen Dimensionen menschlichen Seins, Zukunft und
Vergangenheit nicht in sich birgt.?) Diesem Dasein stellt nun
Rilke das gegeniiber, was er «Schicksal » nennt. Schicksal ist Zeit-
lichsein, das Frontiertsein durch ein Gegeniiber und das Begrenzt-
sein durch den Tod. In diesem Begrenztsein durch den Tod, in der
Terminhaftigkeit des menschlichen Lebens griindet Zeit als schlechte

) Dem Tier allerdings gesteht Rilke, wenn auch niemals Zukunft, so doch eine
gewisse Vergangenheit zu, dessen Index die Schwermut ist. Denn das Tier ist etwas,
was ¢ fliegen muf} und stammt aus einem SchoB. » (8. El.) Dadurch ist die Gegenwart
des Tieres unsicher (« denn Schof} ist alles»). Aber diese Vergangenheit kennt keine
einzelnen, personlichen Fakten — Erinnerung « iiberwiltigt » nicht, sondern ist nur das
thm anhaftende Faktum ehemaliger « Abstand »losigkeit.



Rilkes «Duineser Elegien» 863

Dauer, Verginglichkeit als Angst vor dem Verlust und die Begehrlich-
keit (s. 8. El.), deren héchste Ausformung die Werbung darstellt.

« Dieses heifit Schicksal: gegeniiber sein

und nichts als das und immer gegeniiber.» 8. EL
Schicksalhaftigkeit ist nun allerdings Bedingung fiir das Dichtersein
im Sinne der Duineser Elegien, denn Gegeniibersein heifit ja nichts
anderes als Sich-einlassen mit den Dingen, deren Preisung uns die
Tiir zum «andern Bezug» 6ffnet:

«warum dann
Menschliches miissen — und, Schicksal vermeidend,
sich sehnen nach Schicksal?....

........

Aber weil Hiersein viel ist, und weil uns scheinbar

alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das

seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten. Einmal

jedes, nur einmal. Einmal und nicht mehr. Und wir auch

einmal. Nie wieder. Aber dieses

einmal gewesen zu sein, wenn auch nur einmal:

irdisch gewesen zu sein, scheint nicht widerrufbar. » 9. ElL

Schicksal ist also Provisorium und zwar in seiner Einmaligkeit so
unwiderrufbar wie unwiederholbar. Diesem Ernstnehmen des Proviso-
rischseins, das den Dichter ausmacht, steht schroff und scheinbar
widerspruchsvoll jene Aussage gegeniiber, durch die an anderer Stelle
das Hiersein charakterisiert wird: dort bedeutet es das iiber seine
Einmaligkeit sich hinwegtiuschende Verweilen in der Bliite (6. EL),
in der unnétigen Breite, der etwa der Held entgeht:
«....Dauern
ficht ihn nicht an. Sein Aufgang ist Dasein; bestindig

ni_mmt er sich fort und tritt ins veridnderte Sternbild
seiner steten Gefahr....» 6.ElL

Einsamkeit entsteht fiir Rilke aus der Verginglichkeit und Unverlaf3-
lichkeit dieser Welt: uns verlassen die verginglichen Dinge, wir «ziehen
allem vorbei wie ein luftiger Austausch». (2. E1.) Diese Unverlafilichkeit
in der Welt ist also doppelt bestimmt: die Dinge verlassen uns, die
«wir nicht sehr verlallich zu Haus sind in der gedeuteten Welt»
(1. EL), und wir verlassen die Dinge, «denn Bleiben ist nirgends ».
(1. EL) Diese zweifache Verlassenheit, von Rilke unausdriicklich
positiviert zur VerlaBBbarkeit, erhilt als Einsamkeit ihre selbstidndige
Bedeutung. Damit ist auch deutlich, daf} die Liebe fiir Rilke zu einer
reprisentativen Situation wird; denn Liebe ist prinzipiell Liebe der



864 Hannah Arendt und Giinther Stern

Verlassenen. Als Situation haftet sie nicht an der einzelnen Gelegenheit
und der einzelnen geliebten Person, die nur Anlaf} ist; sie ist auch
nicht verstanden als ein Gefiihl neben anderen. Liebe iibersteigt und
vergifit zugleich die geliebte Person, da sie mehr meint als den
zufillig Einzelnen, und ihr Horizont verstellt wird durch die Nihe
des Geliebten («Ach, sie verdecken sich nur miteinander ihr Los. »
1. EL) Liebe ist nur in dieser Verlassenheit; freigegeben vom Geliebten
in die Weite ihres eigenen Horizontes kann sie Organon werden fiir
das Verstindnis der Weltbeziige. Dabei bleibt sie vollig in ihrer Ver-
lassenheit und Weltentfremdung. Denn die Welt, die der Liebe offen-
steht, ist eine grundsitzlich andere als diejenige, die sich uns im tig-
lichen Hier und Jetzt natiirlich darbietet. Sie ist Welt in kosmologisch-
hierarchischem Verstande, deren obere Schichten Rilke terminologisch
« Ridnge» und « Ordnungen » nennt. Also gerade die nahe und uns
unmittelbar angehende Welt bleibt in diesem « Erkennen » ungegeben,
und darin manifestiert sich noch einmal ausdriicklich jene dem Welt-
erkennen nur scheinbar entgegengesetzte Weltentfremdung. Wird
auch die diesseitige Welt iibersprungen, so doch nicht zu Gunsten
einer radikal anderen, sondern zu Gunsten der oberen Weltschichten,
die trotz ihrer sonst grundsitzlichen Unzuginglichkeit nicht eigentlich
jenseitig, trotz ihrer Erfahrbarkeit in der einzigen Situation der Liebe
nicht diesseitig sind, sondern eben noch dem hierarchisch-geordneten
Sein zugehoren. In diesem Ansatz, der die schroffe Alternative von
Diesseits und Jenseits durch die Pluralitit der Seinsebenen neutralisiert,
und durch das Fehlen jeder absoluten und vom Diesseits radikal
abgelssten Transzendenz wird die Zweideutigkeit der religiésen Situa-
tion, aus der die Duineser Elegien erwachsen, von neuem sichtbar.

Da es nun wahre Transzendenz in dieser geordneten Welt nicht
gibt, gibt es auch nicht wahre Ubersteigung, sondern nur Aufsteigen
in andere Ringe. Dieses Aufsteigen ist eigentlich ein Aufgehen, das
rein nur die Liebende leistet. Aufgehen, d. h. Untergang ist nun aber
die radikalste Moglichkeit zu sein (¢ Denn Bleiben ist nirgends »). Erst
in diesem Untergang, der die Selbstzerstorung der Liebenden und
ihres Hanges an den Geliebten garantiert, befreit sich die Liebende
vollig vom Geliebten, vom Hange an 1hn und von sich selbst. Im
Sich-selbst-Aufgeben unterscheidet sich die Liebende vom Helden,
der zwar gleichfalls im Untergang sein Dasein hat, aber: «selbst der
Untergang war ithm nur ein Vorwand zu sein: seine letzte Geburt»
(1. EL), und damit letzte Ausschirfung und endgiiltige Bestitigung



Rilkes «Duineser Elegien» 865

seiner individuell einzelnen Existenz. Diese Vereinzelung des Seins

hat die Liebende im Untergang gerade aufgegeben. Denn eigentlich
gibt es fiir Rilke nur die eine Liebende:

« Aber die Liebende nimmt die erschpfte Natur

in sich zuriick, als waren nicht zweimal die Krifte,

dieses zu leisten.. 1. EL
Jede Einzelne ist nur die naturhafte Wiederholung, die jihrlich neue
und doch gleiche Bliite. Diese naturhafte Wiederholung ist allerdings
in charakteristischer Weise unselbstverstindlich und miifite eigentlich
je von der Liebenden selbst ausdriicklich gemacht werden. Dies Aus-
driicklichmachen der Wiederholung ist der Verzicht auf das eigene
individuelle Sein, eine radikale Entindividualisierung:

das, was man wa(:' in unendlich ingstlichen Hiinden,

nicht mehr zu_sein, und selbst den eigenen Namen
wegzulassen wie ein zerbrochenes Spielzeug. » 1. EL

Die Liebende verliert die Vereinzelung ihres individuellen Geschickes,
wenn sie ihr eigenes Schicksal mit dem gleichen aller iibrigen und
friiheren Liebenden vergleicht, ihm angleicht und es schlielich mit
diesem einen identifiziert:

.Hast du der Gaspara Stampa
denn geniigend gedacht, daB irgendein Madchen,
dem der Geliebte entging, am gesteigerten Beispiel
dieser Liebenden fiihlt: dafl ich wiirde wie sie?
Sollen nicht endlich uns diese dltesten Schmerzen
fruchtbarer werden? Ist es nicht Zeit, da} wir liebend
uns vom Geliebten befrein und es bebend bestehn:
wie der Pfeil die Sehne besteht, um gesammelt im Absprung
mehr zu sein als er selbst....»

Liebe ist desto licbender je weniger sie gestillt ist; will sie sich stillen
lassen, so fliichtet sie sich vor der Verlassenheit ihrer eigenen Liebe
in den sicheren Schutz des Geliebtwerdens: « Ach sie verdecken sich
nur miteinander ithr Los.»

« Liebende, seid thrs dann noch? Wenn ihr einer dem andern

euch an den Mund hebt und ansetzt —: Getrdnk an Getrink:
o wie entgeht dann der Trinkende seltsam der Handlung.» 2. EL

Durch diese Méglichkeit, sich « miteinander das Los zu verdecken »,
ist der Unterschied zwischen dem Rilkeschen Ansatz und allen jenen
Theorien, die gleichfalls Liebe als Organon der Erkenntnis ansetzen

(Augustin, Pascal, Kierkegaard, Scheler), deutlich. Wihrend némlich

bei diesen Liebe als singuldrer Akt verstanden und nunmehr gerade



866 Hannah Arendt und Giinther Stern

der von der Liebe fixierte Gegenstand fiir den Liebenden erkennbar
wird, besagt hier Liebe primir die Situation des objektlos In-der-Liebe-
seins, in der umgekehrt die geliebte Person vergessen und iibersprungen
wird zugunsten einer Transzendenz: in dieser Situation iiberfliegt die
Liebe ihre angeblich immanente Kompetenz, um den Blick zu 6ffnen
fiir die Welt- und Rangbeziige, fiir den «andern Bezug» und die
« Ordnungen der Engel», die die Liebende in ihrem Verlassensein
nicht nur erkennt, sondern denen sie zugehért:
«....Doch selbst nur

eine Liel.)encle, o, allein am qéchtlichen Fenster. ...
reichte sie dir nicht ans Knie —?» 7. El

In der Liebe iibersteigt das menschliche Dasein noch in einer anderen
Richtung die Grenze seiner eigenen Individualitit. So wie es in der
Verlassenheit sich aufgibt und sich iibersteigert in andere Ringe, so
findet es sich hinabsteigend in die Abgriinde seines eigenen Ursprungs
zuriick zu den Wurzeln, «wo seine kleine Geburt schon iiberlebt
war.» (3. EL) Zwar bedarf diese Riickkehr zum « gewaltigen Ursprung »
der Geliebten als Anlaf}:

« Zwar du erschrakst ihm das Herz; doch iltere Schrecken
stiirzten in thm bei dem berithrenden Anstof}. »

Auf ihren Zuruf findet er aber nicht zu ihr, sondern zuriick in

«....seines Inneren Wildnis, )
diesen Urwald in ithm, auf dessen stummem Gestiirztsein
lichtgriin sein Herz stand . ...»
Findet er zuriick in den Abgrund seiner eigenen Existenz, so zieht
dieser ithn doch tiefer iiber die Grenzen seines eigenen Selbst, so daf}
nun der Abstieg in die Griinde der Individualitit hiniibersteigt in die

unendliche Vorzeit seines Geschlechtes,

«....1n das iltere Blut, in die Schluchten,
wo das Furchtbare lag, noch satt von den Vitern.»

Das erst macht die Abgriindigkeit des Geschlechts aus (des «verborgenen
schuldigen FluB-Gott des Bluts»), daf3 zugleich das eigene und das
«iltere Blut» der Geschlechter aufgeriihrt wird. Das heifit nicht,
daf} sich nun die einzelnen Ahnen in klarer geschichtlicher Folge geben:
« das zahllos Brauende » steigt auf, der Urgrund, aus dem die einzelnen
geschichtlichen Geschlechter sich erst lésen, und gegen deren Nach-
einander er in seinem absoluten Vergangensein gleichgiiltig bleibt. In
ithm ist alles Spitere schon vorgesehen und iiberholt, wie der Liebende



Rilkes «Duineser Elegien» 867

selbst so auch die Geliebte. Diesem Land der Vorzeiten, aus dem die
« Fluten der Herkunft » steigen, gehért der Jiingling an, denn
«....jedes )

Schreckliche kannte ihn, blinzelte, war wie verstindigt.

Ja, das Entsetzliche lichelte. ... Selten

hast du so zirtlich gelichelt, Mutter. Wie sollte

er es nicht lieben, da es thm lichelte. ... » 3. EL
Da er jenen unvordenklichen Zeiten, die iiber ihn verstindigt sind,
nun wieder zugehort, ist er seiner natiirlichen Mitwelt entfremdet,
der Mutter wie der Geliebten: selbst seiner Mutter, die nur scheinbar
Ursprung und Vergangenheit ist; denn im Vergleich zu dieser absoluten
Vergangenheit, die als Genos grundsitzlich jede, auch die von uns erst
zu realisierende Zukunft in sich birgt, ist die Mutter wie alles Gegen-
wirtige und alles Kiinftige bereits «iiberlebt », das Vergingliche ver-
gangener als die absolute Vergangenheit selbst.

«.... O Midchen,

dies: daB} wir liebten in uns, nicht Eines, ein Kiinftiges, sondern

das zahllos Brauende; nicht ein einzelnes Kind,

sondern die Viter, die wie Triimmer Gebirgs

uns im Grunde beruhn; sondern das trockene FluBSbett

einstiger Miitter —; sondern die ganze

lautlose Landschaft unter dem wolkigen oder

reinen Verhingnis —: dies kam dir, Midchen, zuvor.» 3. El

Liebe ist nicht nur fiir den Liebenden selbst, sondern indirekt auch

fiir den dritten Fragenden Mbglichkeit der Seinsgarantie. Der Dritte
fragt nun allerdings entscheidend anders: ithm nidmlich scheinen die
Liebenden die zweifellosesten Biirgen des menschlichen Daseins iiber-
haupt, nicht aber Garanten einer transzendenten Welt. Biirgten die
Liebenden fiir eine der Verginglichkeit entzogene Moglichkeit dies-
seitiger Existenz,

«weil die Stelle nicht schwindet, die ihr, Zirtliche,

zudeckt; weil thr darunter das reine
Dauern verspiirt. ...» 2, EL

so wire auch fiir thn etwas mitgeleistet:

« Liebende, euch, ihr ineinander Geniigten,

frag ich nach uns. Ihr greift euch. Habt ihr Beweise? »
Durch die Einfithrung des Dritten tritt also eine merkwiirdige Aspekt-
drehung ein: die Liebenden sind nun gerade nicht mehr die Ungestill-
ten, fiir die die Gegenwart verschwindet zu Gunsten einer eschatolo-
gisch bestimmten Zukunft, sondern die « ineinander Geniigten », denen
sich in der Erfiillung des Augenblicks die Gegenwart verabsolutiert



868 Hannah Arendt und Giunther Stern

und zur « Ewigkeit » wird, («so versprecht ihr euch Ewigkeit fast von
der Umarmung »). Damit ist Zeit wie Verginglichkeit paralysiert, und
in der Fiille der Liebe doch noch ein der Verginglichkeit entrissenes
Dasein verbiirgt.

Dreifach sieht also Rilke Liebe als eigentliche Existenz des Menschen:
einmal als Verlassenheit und Maglichkeit der Transzendenz, dann als
Verlassen und Maglichkeit der Riickkehr zum Ursprung, zu den
« Miittern », schliefilich als innerweltliche Méglichkeit der «reinen
Dauer ». Dreimal wird auf véllig verschiedene Weise die Verginglich-
keit paralysiert; aber in allen diesen drei Fillen bleibt ein Gleiches:
Liebe ist nur dort eigentlich, wo sie von allen bindenden Zielen und
von aller Weltfixierung befreit ist.

Die Weltentfremdung, die in der Liebe ausdriicklich gemacht wird,
ist urspriinglich kein positiver Charakter des Menschen. Dadurch
werden alle Aussagen Rilkes iiber Weltabgelostheit vieldeutig und
ambivalent. Weltfremdheit ist positiv als Leistung der Liebe Freisein-von
und Freisein-fiir, sie ist negativ Ausgestoflensein aus der Welt. Dieses
Ausgestofiensein wird naher charakterisiert als « Nichtverstindigtsein ».
Das Tier ist «verstindigt », gehort dieser Welt, ihrem Rhythmus,
thren Gezeiten so zu, daf} sein Teilhaben an der Welt nichts weniger
als Teilsein von ihr besagt. Wenn wir dagegen versuchen, an der Welt
teilzunehmen und ihr anzugehéren,

« so dringen wir uns plétzlich Winden auf
und fallen ein auf teilnahmslosen Teich. »; 4. El

scheitern damit an der Indifferenz der Welt an uns, denn « Wir sind
nicht einig. Sind nicht wie die Zugvégel verstiandigt », die in der Sommer-
suche erfahrungunbediirftig ihren Siiden finden, mit dem Sommer
sommerlich und mit dem Winter winterlich sind. Der Mensch aber
ist durch seine Fremdheit so rhythmusunsicher, dafl ihm nicht nur im
Sommer der Sommer und im Winter der Winter gegeben ist, sondern
jeweils in Unsicherheit beides zugleich, unverbunden mit der Welt, als
unverbindliche Maglichkeiten: « Blithn und Verdorrn ist uns zugleich
bewufit.» Die ausdriickliche Dialektik, die Rilke der menschlichen

Erfahrung zuspricht —

« Uns aber, wo wir eines meinen ganz,
ist schon des andern Aufwand fiihlbar.» —



Rilkes «Duineser Elegien» 869

ist somit nicht theoretisch, sondern Index fiir die Unsicherheit und
das relative Nicht-in-der-Welt-sein des Menschen.

Unter diesem Gesichtspunkt des Einig-seins mit der Welt erhalt
nun das Tier fiir Rilke kosmologische Bedeutung. Einig mit dieser
Welt, der es nicht nur angehért, sondern die es mit ausmacht, kennt es
kein endgiiltiges Aus-der-Welt-herausmiissen, ist «fret von Tod»
(8. EL) und in der «reinen Dauer » seines Daseins.

«....Doch sein Sein ist ithm
unendlich, ungefafit und ohne Blick .
auf seinen Zustand, rein, so wie sein Ausblick.» 8. ElL
Das Tier ist also unverginglich, hat Ewigkeit, sein Dasein verlauft im
Modus der Zukunftslosigkeit und des Und-so-weiter:
«....und wenn es geht, so gehts
in Ewigkeit, so wie die Brunnen gehen. »
Wir aber, die wir grundsitzlich verstellt sind durch den Tod, haben
nie das « Offene» vor uns:

« Wir haben nie, nicht einen einzigen Tag,

den reinen Raum vor uns, in den die Blumen

unendlich aufgehn....»
Selbst das « Offene » ist uns nur das Nichtbegrenzte, verstindlich allein
durch sein Gegenteil, das dauernd in ithm fiihlbar bleibt: « immer ist
es Welt und niemals Nirgends ohne Nicht ». So sind wir allein auf eine
indirekte Moglichkeit verwiesen, das « Offene » zu sehen: « Was drauflen
ist, wir wissens aus des Tiers Antlitz allein. » Todloses Dasein hat sonst
nur noch das Kind, das «mit Dauerndem vergniigt» (4. El.), also
unbegehrlich im «reinen Vorgang» (4. El) lebt. Aber entwichst es
der Kindheit, so entwichst es der heimatlichen Welt; im Unterschied
zum Tler, das selbst dieses Entwachsen und diese Entfremdung nicht
kennt und von vornherein lernunbediirftig verstindigt ist von dieser
Welt. Wir, die endgiiltig Entfremdeten, umzingeln das Tier und stellen
unsere Blicke als Fallen um seinen Blick, um in seiner Gefangenschaft
Weite und todfreies Dasein zu erfahren.

« Mit allen Augen sieht die Kreatur

das Offene. Nur unsre Augen sind

wie umgekehrt und ganz um sie gestellt

als Fallen, rings um ihren freien Ausgang.» 8. ElL

Obwohl hier das menschliche Dasein gegen das tierische als begrenz-
tes konfrontiert ist, obwohl hier der Tod als uniibersteigbare Schranke

das Leben hoffnungslos verstellt, hat doch Verginglichkeit bei Rilke



870 Hannah Arendt und Giinther Stern

einen zweiten, so vollig von der Konfrontierung unabhingigen Sinn,
dafl — wie an manchen anderen Stellen auch — die Suche nach einem
systematischen Generalnenner und nach liickenloser Konsequenz eine
miiBlige und der unphilosophischen Absicht des Werkes unangemessene
Uberinterpretation wire. Dennoch steht auch diese andere Fassung
von Verginglichkeit innerhalb des einheitlichen Sinnhorizontes der
Dichtung; ist ohne den ungegenstindlichen Charakter von Welt, die
nur noch hérbar und schmeckbar ist, ohne die hierarchischen Ordnun-
gen, die absolute Transzendenz ausschlieflen, nicht zu denken.

Diese Verginglichkeit ist nidmlich nicht die Tatsache des Einmal-
sterben-werdens, sondern das stindige Vergehen und Verwehen, nicht
ein Index der Zukunft, sondern das Leben selber, das in vivendo sich
selbst dauernd verbraucht und ver-lebt. Als Vergehen hat aber die
Verginglichkeit ein Wohin des Vergehens und birgt als nicht abrupt
Endendes 1hre mogliche Bleibe schon im Prozefl des Vergehens selbst.
Somit kennt sie das ihr gewohnlich entgegengesetzte radikal andere
Sein, die Unsterblichkeit nicht mehr. Ist Verginglichkeit als Ver-
gehen angesetzt, so erhebt sich die Frage, (die bei Rilke laut wird, ohne
beantwortet zu werden), ob das Wohin unserer Verginglichkeit uns
vorgesehen und vorbestimmt, oder ob es ein fremder Raum ist, in den
wir — ihm belanglos, uns zufillig — verwehen.

«....Schmeckt denn der Weltraum,
in den wir uns lésen, nach uns? Fangen die Engel

wirklich nur IThriges auf, ihnen Entstromtes,
oder ist manchmal, wie aus Versehen, ein wenig

unseres Wesens dabei?....» 2. El

Daf} die Duineser Elegien nicht nur faktisch kaum gekannt sind und
unter den Publikationen der Zeit véllig isoliert stehen, ist sekundar
gegeniiber der Echolosigkeit, um die sie selbst wissen und aus der sie
entspringen. In die heutige literarische Produktion, die entweder selbst-
verstandlich und ohne Bedenken von Gott nichts weif} oder religioses
Gut unverbindlich ausbeutet, oder die schliefilich sogenannte religiése
Bediirfnisse mit Surrogaten befriedigt, sind sie nicht einzuordnen.
Denn die Untreffbarkeit Gottes ist fiir sie nicht Beweis seiner Nicht-
existenz, sondern wird zu einer ausdriicklichen und in ithrer Negativitit
immer wieder erfahrenen Ferne Gottes, damit zum religiésen Faktum.



Rilkes «Duineser Elegien» 871

So stehen wir vor einer merkwiirdigen Situation: die gewshnlich in
threr Neutralitit belassene Tatsache des Nichttreffens Gottes wird
zur Verzweiflung an seiner Untreffbarkeit. Solange menschliches Leben
unter der selbstverstindlichen Bestimmung Gottes stand, war Mensch-
sein als creatum esse, als ein Vor-Gott-sein, Nichtigsein. Mit der Leug-
nung der Erfahrbarkeit und Existenz Gottes verschwindet die Nichtig-
keit als Bestimmung menschlichen Seins: der Mensch findet in der
Welt seine natiirliche Heimat. Versteht sich der Mensch dennoch als
nichtig, so doch nicht als Nichts vor Gott, sondern als nichtig schlecht-
hin: sein Leben lebt nicht mehr in der Nichtigkeit, sondern in der
Sinnlosigkeit seines Seins, lebt im Nihilismus, wenn es diese Sinnlosig-
keit zugesteht. Bei Rilke dagegen ist Nichtigkeit weder Nichtigkeit
des Menschen vor Gott, noch Sinnlosigkeit (ohne Gott), sondern das
menschliche Sein, sofern es in dieser Welt nicht zu Hause 1st und zu
jener keinen Zulafl findet. Auch hier hingt zwar das menschliche
Leben in der Luft, aber nicht deshalb, weil es keinen Gott gibt, sondern
weil der Mensch von ithm abgewiesen und verlassen ist. Diese Gott-
und Weltverlassenheit, dieses Nirgendwo-Hingehéren macht gleich-
zeitig den religiésen wie den nihilistischen Charakter der Dichtung aus.
Nihilismus wird damit zum « positiven Nihilismus », da er seine Gott~
losigkeit verzweifelt als Gottverlassenheit versteht, Verzweiflung wird
zum einzigen religidsen Residuum und nicht wie in konfessionell
gebundenen Zeiten zum Beginn und Stachel der Haresie, Elegie zur
letzten literarischen Form religivsen Dokumentes, zum Ausdruck der
Verlorenheit selbst, nicht zur Klage um das Verlorene.



	Rilkes «Duineser Elegien»

