
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 11

Artikel: Naturwissenschaftliches und künstlerisches Gestalten

Autor: Niggli, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


812

Naturwissenschaftliches un dkünstlerisches Gestalten
Zur 75. Jahresfeier der Eidg. Techn. Hochschule

von Paul Niggli

Das Unharmonische unserer Zeit findet seinen Niederschlag in
mannigfachen Gegenüberstellungen, die oft als tiefste Gegensätzlichkeiten

empfunden werden und dadurch die Einheit unserer Hochschulen zu
bedrohen suchen. Wenige seien genannt, um die Gesamtheit zu
illustrieren: Wissenschaft - Kunst - Religion, Wissenschaft und Leben,
Kultur und Technik, rein wissenschaftliche und philosophisch-künstlerische

Betätigung, analytische und integrale Weltbetrachtung, Typus
und Individualität. Niemand wird bestreiten wollen, daß ein klassifika-
torisch verwertbares « Entweder-Oder » die genannten Begriffe trennt.
Aber wir dürfen nicht vergessen, daß sie auch durch den menschlichen
Geist, der in seinem Bestreben nach Systematisierung diese Ideengruppen

schuf, aufs innigste einander verbunden sind. Es ist ein gefährlicher
Zirkelschluß, Trennungslinien zu konstruieren, um saubere Definitionen

zu erhalten, und diese nachher als absolut zu werten. Manchmal

zeigt uns die historische Betrachtungsweise den gemeinsamen Ursprung
solcher Dualismen, da früher oft ein Gegensatz gar nicht empfunden
wurde. Praktisch bemerkbar ist er erst durch die Differenzierung
geworden, die nun einmal das Stigma jeder Entwicklung (in gutem oder
bösem Sinne) ist. Aus der Zweckmäßigkeit der Unterscheidung
entstanden die Schlagworte, an denen wir uns nur allzugerne berauschen,

um großartige Kämpfe zu filmen, die im Grunde genommen mit
Theaterdekorationen durchgeführt werden. Die Entwicklung der
Naturwissenschaften zeigt auf ihrem Gebiete typische Beispiele dieser

Art; vielleicht eines der charakteristischsten ist der Kampf zwischen

Neptunisten und Plutonisten vor über 100 Jahren, der dramatische

Höhepunkte aufwies und heute nur noch historisches Interesse besitzt.
So mag es nichts schaden, wenn von Zeit zu Zeit versucht wird, auf das

Gemeinsame, das solchen Gegensätzlichkeiten zukommt, hinzuweisen.
Natürlich ist es nicht die Aufgabe desjenigen, der dies tun will, die
Unterschiede zu betonen, er verneint sie ja nicht, es liegt ihm nur daran,
die eine Seite der Frage, nämlich die sonst im Schatten liegende, zu
beleuchten.



Naturwissenschaftliches und künstlerisches Gestalten 813

Was sicherlich Leonardo da Vinci noch als große Einheit empfand,
wird heute oft als einander wesensfremd, als Ausfluß zweier Welten
angesehen, nämlich die naturwissenschaftliche oder die allgemein
wissenschaftliche Betätigung des menschlichen Geistes einerseits und die
künstlerische und künstlerisch-philosophische Gestaltung anderseits.

Man setzt reine Gedankenarbeit, die zu blutleeren Abstraktionen oder

zu kulturzerstörenden Erfolgen der Technik führt, in Gegensatz zu
der intuitiven, das Ganze erfassenden Weltanschauung, oder man spricht
von strenger, disziplinierter Geistesbetätigung, der alles Mystische,
individuell Gefühlsmäßige fremd sei. Man getraut sich nicht, die großen
Wissenschafter im gleichen Atem mit den großen Künstlern zu nennen.
Bemüht sich auch die moderne Welt- und Kulturgeschichte um die
Erfassung der künstlerischen und philosophischen Strömungen einer
Epoche, so streift sie doch zumeist nur in wenigen Worten, als ob sie

einer anderen Welt angehörten, die Großtaten wissenschaftlichen
Fortschrittes. Wer könnte anderseits übersehen, daß manche Vertreter der
Naturwissenschaften und technischen Wissenschaften kaum mehr ein
Verständnis für Weltanschauungsfragen aufbringen, genau so wie die
Künstler sich von der ihnen lebensfremd erscheinenden Wissenschaft
abwenden.

Hat sich nun wirklich die geistige Lebensfunktion gespalten? Ist in
jeder Hinsicht wissenschaftliche Forscherarbeit verschieden von
künstlerischer oder philosophischer Betätigung? Handelt es sich nicht
vielleicht nur um zwei Spielarten des gleichen Urphänomens, um zwei
zusammenfließende Wege, die einander lange parallel laufen und erst
später voneinander abbiegen?

Es ist wohl zweckmäßig, zunächst auf einen Umstand aufmerksam zu
machen, der die Quelle mancher Mißverständnisse ist. Wenn wir von
Künstlern oder von einer Philosophie der Kunst sprechen, so erachten
wir es als ganz selbstverständlich, daß nur die Größten Vorbild und
Ausgangspunkt sein können. Ganz anders verfährt man bei einer

Charakterisierung wissenschaftlicher Forschung; hier scheint es manchen

gerechtfertigt, an Stelle der Individualität das große Heer der
wissenschaftlichen Arbeiter zu setzen, an Stelle der Synthese die ins
Einzelne gehende Analyse. Unzweifelhaft hat, wie auch aus dem
nachfolgenden hervorgehen wird, diese Auffassung ihre Ursache in der
Wesensdifferenz von Wissenschaft und Kunst; nichtsdestoweniger wird
jeder, der die Geschichte der Naturwissenschaft verfolgt hat, einsehen,
daß sie unrichtig ist. Auch in der Wissenschaft sind es von jeher nur



814 Paul N i g gl i

wenige Große gewesen, die nicht wegzudenken sind. Auf ihnen beruht
die Intensität des wissenschaftlichen Weltbildes, dessen Extensität
durch vorzügliche Mitarbeiter geschaffen wurde. Diese Denker allein
können uns über die Gesamtheit wissenschaftlicher Geistesarbeit
Auskunft geben.

In einer Ansprache zu Ehren des Physikers Planck hat Albert Einstein
etwa folgendes gesagt: Im vielgestaltigen Tempel der Wissenschaft
wandeln Menschen verschiedenster Art. Für viele von ihnen ist
wissenschaftliche Arbeit der ihnen gemäße Sport, der im freudigen Gefühl
überlegener Geisteskräfte kraftvolles Erleben und Befriedigung des

Ehrgeizes bringt. Andere sind nur um nutzbringender Ziele willen da.

Würde jedoch ein Engel Gottes beide Kategorien aus dem Tempel
weisen, bliebe dennoch ein kleines Häufchen zurück. « Ich weiß wohl »,

fuhr Einstein fort, « daß wir soeben viele Männer leichten Herzens im
Geiste vertrieben haben, die den Tempel der Wissenschaft zum großen
Teil gebaut haben; bei vielen auch würde unserem Engel die Entscheidung

ziemlich sauer werden... Wenden wir aber unseren Blick denen

zu, die vor dem Engel unbedingt Gnade gefunden haben! Etwas
sonderbare, verschlossene, einsame Kerle sind es zumeist... Was hat sie

in den Tempel geführt?... Zunächst glaube ich mit Schopenhauer,
daß eines der stärksten Motive, die zu Kunst und Wissenschaft
hinleiten, als der Drang auftritt zur Flucht aus dem Alltagsleben mit
seiner schmerzlichen Rauheit und trostlosen Öde, aus Fesseln der ewig
wechselnden Wünsche. Er treibt den feiner Besaiteten aus dem
persönlichen Dasein hinaus in die Welt des objektiven Schauens und Ver-
stehens. Dieses Motiv ist mit der Sehnsucht vergleichbar, die den Städter

aus seiner geräuschvollen, unübersichtlichen Umgebung nach der stillen
Hochgebirgslandschaft unwiderstehlich hinzieht, wo der weite Blick
durch die stille Luft gleitet und sich ruhigen Linien anschmiegt, die
für alle Ewigkeiten geschaffen scheinen. Zu diesem negativen Motiv
aber gesellt sich ein positives: der Mensch sucht, in ihm irgendwie
adäquater Weise ein vereinfachtes und übersichtliches Bild der Welt

zu gestalten und so die Welt des Erlebens zu überwinden, indem er
sie bis zu einem gewissen Grad durch dieses Bild zu ersetzen strebt.
Dies tut der Maler, der Dichter, der spekulative Philosoph und der

Naturforscher, jeder in seiner Weise. In dieses Bild verlegt er den

Schwerpunkt seines Gefühlslebens, um die Ruhe und Festigkeit zu
gewinnen, die er im engen Kreis der wirbelnden persönlichen Erlebnisse

nicht finden kann. »



Naturwissenschaftliches und künstlerisches Gestalten 815

Wenn, wie diese Sätze ahnen lassen, die gleiche Kraft die echten
Forschernaturen und die Künstler zu ihren symbolischen Schöpfungen
treibt, so werden bei aller Verschiedenheit der Wege sicherlich auch
ähnliche Funktionen ausgelöst werden. Denn so mannigfaltig der
menschliche Geist, so geschlossen ist das Reich der Möglichkeiten,
das ihm zur Verfügung steht.

In der ihm eigenen, etwas pointierten Art hat Carl Spitteier in einem

Vortrag: «Wie dichtet man aus der blauen Luft » die Entstehung eines

in seiner Handlung frei erfundenen Werkes (man denkt natürlich an
Prometheus und den Olympischen Frühling) wie folgt zu schildern
versucht.

Zum Teil in das Gebiet des Unterbewußtseins, des inneren passiven
Schauens, fällt die Aufgabe des Dichters. Sie endigt mit der Konzeption
oder Inspiration. Sie wird nicht eine einmalige sein können, und wenn
man auch der Phantasie nicht befehlen kann, kann man sie bannen,
indem man sich mit ganzer Seele so tief und so ausschließlich in den
Stoff versenkt, ihn erlebt, daß sie keine andern Bilder bringt als

diejenigen, welche im nahen Umkreis des Themas liegen. Es ist die Zeit
des Hinzuerfindens zur Grundvision, der starken inneren Beseelung
und Durchseelung. Es ist der Künstler, der daraufhin unter Erwägung
des Gleichgewichts der Teile, der Akzentgebung, der Beleuchtung,
mit Hilfe der poetischen Logik die Handlung durchzuführen, zum in
sich geschlossenen künstlerischen Werk zu formen hat. Der Schriftsteller

schließlich hat die adäquate äußere Form für das zu schaffen,

was in sich bereits fest gefügt ist. Er ist der Vermittler, der dem Werk
eine Gestalt gibt, die ihm Ewigkeitswerte verschaffen kann, die ihm
das unpersönliche Leben verleiht.

Alle diese Elemente finden wir in ihrer Art bei der Entstehung einer
wissenschaftlichen Großtat wieder. Die Phantasie, die Intuition, das

innere Schauen, das zunächst hilflose Tasten im sicheren Gefühl, neue
Wege zu ahnen, ohne sie logisch formulieren zu können, stehen auch
hier am Anfang. Die Probleme formen sich und drängen zur Lösung.
Die sprichwörtliche Weltfremdheit des Gelehrten ist nichts anderes als

ein inneres Schauen, ein Versenken in eine andere Welt, ein zunächst
Passives, das zum aktiven Handeln zwingt. Keinem der Großen ist
die wichtige Rolle der Phantasie entgangen. Jacobus Henricus van't Hoff
hatte sein Amt als Professor in Amsterdam mit einer Rede « Die Phantasie

in der Wissenschaft » angetreten. Er schilderte das «Auf-den-Ge-
danken-kommen » und die weitere Mitwirkung der Phantasie, das



816 Paul Nig g 1 i

Hinzuerfinden, bei der Ergründung des Zusammenhanges zwischen
Ursache und Wirkung. An Hand von Zusammenstellungen zeigte er, wie
häufig wissenschaftlicher Ruhm verbunden ist mit tiefstem Verständnis

für künstlerisches Schauen ; hat doch auch Michael Faraday, der an
den Zusammenhang zwischen Licht und Elektrizität glaubte und während

23 Jahren diesem Zusammenhang nachspürte, bis er die Lösung
fand, von sich selbst geschrieben: "Do not suppose that I was a very
deep thinker, or was marked as a precocious person. I was a very lively
imaginative person and could believe in the Arabian Nights as easily
as in the Encyclopaedia." Und Albert Einstein, der von sich selbst
bekennt, daß er den Höchstgrad des Glücksgefühles bei großen
Kunstwerken empfinde, sagt in einem Gespräch mit Moszkowski : « Das
Erfinden tritt als konstruierende Tätigkeit auf... das eigentlich Wertvolle
ist im Grunde die Intuition. » Es treffe aber nicht zu, daß das Grundprinzip

der Relativitätstheorie bei ihm als primärer Gedanke konzipiert
worden sei. Schrittweise, nur durch tiefe Versenkung in die Probleme
ist das entstanden, was uns vielleicht als bloßer « glücklicher Einfall »

von weltbewegender Bedeutung erscheint.
Es mag sein, daß diese Benutzung der Erfahrungen, der einzelnen

Gesetzmäßigkeiten beim wissenschaftlichen Forschen von Anfang an
bewußter in Erscheinung tritt als beim künstlerischen Schaffen, aber
der zündende Funke, der plötzlich einen Zusammenhang herstellt, wo
vorher ein Nichts war, der als Erleuchtung fühlbar ist, entscheidet auch
hier. Oft entsteht eine Vision, die scheinbar nur in losem Zusammenhang

mit dem steht, was ursprünglich gewollt wurde. Als van't Hoff die

Grundlagen der Stereochemie der organischen Verbindungen schuf, hat

er eigentlich Problemen nachstudiert, die erst in unserer Zeit in der
Atomphysik richtig gestellt werden konnten. Sein großes Verdienst war
es, zu entdecken, daß zunächst einmal einfache morphologische
Betrachtungen ein neues Feld der Bearbeitung erschließen können.

Wie ergreifend ist es, im Tagebuch von Heinrich Hertz zu sehen, wie
oft Wendungen auftreten wie: «Alle diese Zeit schwer mit Mißmut
und Hoffnungslosigkeit gekämpft...» « Erschöpft von den mißlungenen
Versuchen...» « Heftig gerechnet, ohne viel Erfolg...» und dazwischen

in wenigen Stichworten die Ausrufe : « Geglückt...» «Abends gelingt
der Beweis...» « Gelungen » usw.

Auch für den Fortschritt der Naturwissenschaften ist es das

Wichtigste, Brücken herzustellen, Zusammenhänge zu schauen. Mit
Unrecht wirft man der Wissenschaft vor, daß sie nur die analytische



Naturwissenschaftliches und künstlerisches Gestalten 817

und nicht die integrale Betrachtungsweise kenne. Treffend sagt Eduard
Sueß in seinen Erinnerungen, man täusche sich zu glauben, Beobachtung

und Verstand hätten die Wissenschaft allein geschaffen. « Diese
liefern und ordnen nur die Bausteine. Die großen Synthesen reifen

plötzlich und unter dem Eingreifen einer schöpferischen, jedoch durch
die Tatsachen gebundenen und geleiteten Phantasie. Der Maurer
überblickt die Bruchsteine. Er erkennt die Anschlußfläche; dann baut er. »

Ist einmal der Gedanke da, dann allerdings gibt es nur eines, durch

strenge Logik und unter steter Leitung durch die Erfahrung, das Experiment

und die Beobachtung, den Wahrheitsgehalt festzustellen, die

Handlung durchzuführen. Jetzt kann das große Heer der Mitarbeiter
sich am Werke beteiligen. Während die Aufgabe des Künstlers (im
Sinne von Spittelers Dreigliederung) noch durchaus persönlichen
Charakter aufweist, beginnt hier bereits der Gedanke in Wechselwirkung
mit der naturgegebenen Tatsachenweit überpersönliche Selbständigkeit

zu erringen. Diese sekundäre Unterscheidung, die den wissenschaftlichen

Arbeiter dem Forscher mehr nähert als etwa den Kunstgewerb-
ler und Schriftsteller dem Künstler, ist es, die uns oft von der Gesamtheit

wissenschaftlicher Forschung ein falsches Bild vermittelt. Um so

mehr geschieht dies, weil jede analytische Zergliederung und jede neue
Beobachtungsserie Probleme zweiten und dritten Ranges hervorrufen,
deren glückliche Lösung unter Umständen neue große Fortschritte
verbürgt. Aber auch diese wissenschaftliche Arbeit muß in sich noch
die Züge enthalten, die der fundamentalen wissenschaftlichen Forschung
innewohnen. In der Tat, nichts ist ungerechter, als der Naturwissenschaft

vorzuwerfen, sie vermittle lediglich ein photographisches Abbild
der Tatsachenwelt, sie habe nichts zu tun als zu kopieren, zu beschreiben.

Das wäre so als ob man von den Dichtern eines Wilhelm Meister,
eines Grünen Heinrich oder eines Johannes behaupten würde, sie hätten

nur ihre Lebensgeschichte hinzuschreiben gehabt. Durch bloßes
Beschreiben entsteht keine Naturwissenschaft. Aus der gleichmäßigen
Fülle von Gestalten, Ursachen und Wirkungen das Wesentliche
herauszugreifen ist die Aufgabe dessen, der sich ein Weltbild schaffen will.
Tausende von Kristallen können betrachtet und minutiös beschrieben

werden, die innere wissenschaftlich darstellbare Schönheit und
Harmonie der Kristallwelt bleibt verborgen bis zur Erkenntnis, daß Wesentliches

nicht durch Flächengröße, Kantenlänge, Flächenzahl und Kantenzahl,

sondern durch Richtungen und Winkelbeziehungen gegeben ist.
Wie viele Schlußfolgerungen wären nie gezogen worden, wenn der



818 Paul N i g g 1 i

Beobachter oder Experimentator wirklich alle Einflüsse gleichmäßig
in Betracht gezogen hätte, wenn er nicht intuitiv, ohne es im Einzelfalle

zunächst beweisen zu können, die wichtigen Faktoren bevorzugt
hätte. Naturwissenschaftlich arbeiten heißt, aus der ungeheuren Fülle
der Beziehungen der Dinge zueinander diejenigen Züge herausschälen,
die für ein dem menschlichen Geiste erfaßbares Gemälde wesentlich
sind, heißt ordnen, abwägen, nach der Gesetzesinvarianz werten.
Das entstehende Bild ist deshalb nicht weniger Natur, nicht weniger
Faktizität, weil es durchgeistigt und objektiv gewertet ist; auch ein
Seelengemälde Dostojewskis ist ja, durch die geniale Herausarbeitung
des Wesentlichen, so sehr Natur geworden, daß es der Psychoanalytiker
wie ein gelebtes Schicksal zu seinen Untersuchungen benutzen kann.

Man hat gerade in der neueren Zeit der Naturwissenschaft zum
Vorwurf gemacht, daß sie lebensfremd geworden sei, nur einen faktischen
Inhalt vermitteln wolle, daß das Leben über sie hinwegsehe, daß ihr
Symbole und Ideen, die immanenten Kräfte der Religion und Kunst,
fremd seien. Es ist hier nicht der Ort, zu untersuchen inwieweit die
Wissenschaft selbst schuld ist, daß diese Meinung aufkommen konnte
und ob, wie Hermann Friedmann glaubt, die stärkere Benützung
morphologischer Prinzipien, die ersehnte symbolnähere Wissenschaft zu
schaffen imstande sei. Nur das müssen wir feststellen. Ihrem innersten
Kern nach ist die Naturwissenschaft, trotz des gegenteiligen
Standpunktes mancher Wissenschafter, immer der Idee und dem Symbol
Untertan gewesen. Daß auf dem ihr innerlich aufgezwungenen Weg die

großen Synthesen nur von jenen erfaßt werden können, die sich mühsam

die Beherrschung der Darstellungsmittel angeeignet haben,
entzieht sie so wenig dem Leben als ein großes Kunstwerk, das nur von
wenigen wirklich miterlebt werden kann. Sicherlich wertet die
Naturwissenschaft nicht so, wie es die Ethik tut; im analytischen Sinne ist
ihr alles in der Welt der äußeren Tatsachen gleich wichtig. Zum
grandiosen Weltbild jedoch wird dieses Kaleidoskop von Gesetzmäßigkeiten

nur durch Wertung nach dem Prinzip des Übergeordneten, der größten
Invarianz. Der Wertmaßstab ist ihr durch den objektiv nachweisbaren

Geltungsbereich eines Gesetzes beigegeben, wobei das umfassende
Gesetz dem Einzelfall gegenüber nur eine Idealisierung sein kann. Deshalb

auch muß die Naturwissenschaft das Individuelle zugunsten des

Normalen, Typischen, und zugunsten der Statistik zurückdrängen.
Grenzlinien gegenüber den Methoden der Geisteswissenschaften und

gegenüber den Zielen der künstlerischen Gestaltung werden sichtbar.



Naturwissenschaftliches und künstlerisches Gestalten 819

Die Darstellung der inneren Welt verlangt ihren eigenen Maßstab;
aber ist nicht schon innerhalb der Naturwissenschaften das Vorwiegen
der einen oder anderen Methode vom Objekt der Untersuchung
abhängig? Und sollte es hier so viel schwieriger sein, sich auf das Gemeinsame

zu besinnen, als das innerhalb der Naturwissenschaften heute,

trotz alles Spezialistentums, noch der Fall ist? Völlig sinnlos ist es

natürlich, darüber zu streiten, was größer sei, die Gesetze in uns oder
außer uns ergründen zu wollen.

Man wende nicht ein, daß alle derartigen Fragen ja doch nur akademisches

Interesse hätten, daß Differenzierung und Dissoziation dadurch
nicht überwunden werden. Wir sehen es alle Tage in der Politik, wie

wichtig das Einfühlungsvermögen, die Einstellung, ist. In dem oft
erbittert geführten Streit um die eingangs erwähnten Schlagworte tut
Einsicht not. Wollen wir gar in die Zukunft schauen, so dürfen wir,
unter Vermeidung jeder ungerechtfertigten fachlichen Distanzierung,
kein Mittel unversucht lassen, den Geist der Universitas unseren
Hochschulen zu erhalten.

Nur dann, wenn alle, die dem Drang nach Erkenntnis folgen müssen,
sich als Brüder fühlen, werden die Hochschulen nicht nur tüchtige
Fachschulen, sondern auch Mittelpunkte des gesamten geistigen Lebens
bleiben.


	Naturwissenschaftliches und künstlerisches Gestalten

