Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 10

Artikel: Traum und Existenz [Fortsetzung]
Autor: Binswanger, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760178

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

766

Traum und Existenz

von Ludwig Binswanger

I1.
Das Bild des Raubvogels, der sich auf die Taube oder irgendein

anderes Tier stiirzt, um es zu zausen oder zu vernichten, ist uns auch
aus der Antike bekannt. Aber wihrend der heutige Mensch seine
Welt im eigenen Busen aufbauen muf}, nachdem er sich selbst zu
seinem Gott und Herrn iiber Leben und Tod gemacht hat, und die
duflere, von ungeistigen, wirtschaftlichen und technischen Michten
beherrschte Welt ihm keinen Halt mehr zu bieten vermag, kennt der
antike Mensch weder im Wachen noch im Traumen jene Ureinsamkeit
im Kosmos, die wir soeben bei unserem jungen Traumer festgestellt
haben. Er verstiinde noch nicht den Satz des groflien Weisen Jeremias
Gotthelf: « Bedenke, wie dunkel die Welt wird, wenn der Mensch seine
eigene Sonne sein will!» Er lebt in einem Kosmos, dem sich auch
seine innersten, geheimsten Entscheidungen im Wachen wie im Traume
nicht entziehen, denn «was wir im Augenblick der Entscheidung als
Motive erleben, sind hier fiir den Erkennenden die Gétter. Bei 1thnen,
nicht im unendlichen Gemiite, ist die Tiefe und der vornehmste Grund
von allem Bedeutenden, das sich im Menschen vollzieht».?) Nicht
als ob wir heute noch gleich dem Klassizismus die fertigen Formen
des Griechentums einfach iibernehmen wollten, das wire gerade fiir
den Psychologen ein iiberaus kurzsichtiges und schu'meisterliches
Programm; wohl aber kénnen wir mit dem modernen Humanismus
einsehen, daf} die Geistesgeschichte der Griechen der Aufbau einer
Formenwelt ist, «in der die natiirlichen Gesetze des Menschen sich
allseitig entfalten », und daf} es sich bei der Vertiefung in diese Formen-
welt um nichts weniger als «um das Selbstverstindnis und den Selbst-
aufbau des geistigen Menschen in der Grundstruktur seines Wesens
handelt ».%) Von diesem Gesichtspunkt aus wollen wir unser beschei-
denes Detailproblem weiter verfolgen.

Wenn in der Odyssee (19, 535-581) im Traume der Penelope sich

ein Adler auf die Ginse stiirzt und allen den Garaus macht, so dachten

1) Walter F. Otto, Die Gstter Griechenlands. Verlag Cohen, Bonn.
?) Werner Jaeger, Die geistige Gegenwart der Antike. Verlag de Gruyter, Berlin.




Traum und Existenz 767

hier weder Dichter noch Leser an subjektive Vorginge in der Seele
der Triaumerin, vielmehr weist der Traum hier auf ein dufleres Ge-
schehen hin, nimlich auf die Ermordung der Freier durch Odysseus.
(Dasselbe gilt auch fiir den dhnlichen Traum der Hekuba in des Euri-
pides gleichnamiger Tragédie (68-97) von dem Wolf, der sich auf
die Hindin stiirzt.) Diese Traume sind zwar gedichtete Triume, aber
wir diirfen uns gerade nach den Erfahrungen der Psychoanalyse einem
beriihmten Vorbilde anschliefen, nimlich Cicero, der in der Schrift
iiber die Weissagung seinem Bruder Quintus, welcher fortwihrend
mit gedichteten Traumen exemplifiziert, die Worte in den Mund legt:
« Haec, etiam si ficta sunt a poeta, non absunt tamen a consuetudine
somniorum. »

Hiufiger als in den Traumen selbst finden wir aber das Bild von
Adler und Taube, Adler und Gans, Falke und Adler usw. als giinstige
-oder ungiinstige Antwort auf die Befragung des Orakels oder Sehers
iiber die Vorbedeutung, den prophetischen Sinn des Traumes. Auch
hier also weist dieses Bild auf ein zukiinftiges dufleres Geschehen hin,
gemaB der Grundiiberzeugung der Griechen, dafl das Weltgeschehen
durch Moira und Gétter zu einem Ganzen geordnet und im voraus
genau bestimmt ist. (So hat schon Heraklit den lapidaren Ausspruch
getan: « Die Sonne wird nicht iiberschreiten ithre Mafle ; wenn aber doch,
so werden die Erinnyen, die Helferinnen der Dike, der Notwendigkeit
und des ehernen Gesetzes, sie ausfindig machen. ») Ein solches auf den
Traum folgendes Orakel finden wir z. B. in den Persern des Aeschylos.
Nachdem Xerxes mit Heeresmacht nach Griechenland aufgebrochen,
traumt Atossa, seine Mutter, von zwei Frauengestalten in dorischer
und persischer Tracht. Die in Streit Geratenden schirrt Xerxes vor
seinen Wagen. Die eine beugt sich willig dem Joch, die andere baumt
sich auf und zerbricht es. Xerxes stiirzt und zerreifit beim Anblick des
hinzutretenden und ihn bejammernden Dareios sein Gewand. Tief
beunruhigt durch dieses und dhnliche Traumgesichte, schreitet Atossa
mit der Priesterschar zu Apolls Altar und opfert fiir die fluchabweh-
renden Gottheiten:

« Und einen Adler seh’ ich auf des Phoibos Herd

Sich fliichten: — lautlos, Freunde, stand ich da vor Angst: -
Dann sah ich einen Falken, der in raschem Flug

Auf ihn heranstiirmt und mit scharfen Klauen sein Haupt
Zerrauft. Der Adler duckte sich nur scheu und gab

Den Riicken preis.»
(Ubers. v. Donner. V. 191-196.)



768 Ludwig Binswanger

Man sieht diesem Bild als solchem nicht an, ob es einem Traum oder
einem Geschehen in der dufleren Welt entstammt, so verwischt sind
bei den Griechen die Grenzen zwischen dem innern Erlebnisraum,
dem aufleren Geschehensraum und dem kultischen Raum. Das riihrt
daher, dafl das Subjekt des Traumbildes, das Subjekt des kosmischen
Geschehens und das Subjekt der kultischen Aussage ein und dasselbe ist,
die Gottheit, Zeus, oder seine Beauftragten, an die er seine Macht
voriibergehend oder dauernd delegiert hat. Daher bilden hier Traum-
bild (das Bild der beiden vor den Wagen gespannten, hadernden
Frauengestalten und der Sturz des Xerxes), dufleres Geschehen (Falke
und Adler) und kultische Bedeutung eine untrennbare Einheit. Wo ist
da noch die Rede von einem individuellen Subjekt und wo auch nur
die Moglichkeit seiner ontologischen Begriindung und Stiitzung? Und
wer will entscheiden, ob hier die Wahrheit in der Innerlichkeit der
Subjektivitit zu suchen ist oder in der AuBerlichkeit der Objektivitt?
Alles « Innen » 1st hier « auflen », wie alles Auflen auch innen. Es ist daher
auch ohne Bedeutung, ob ein solches Orakel auf einen Traum hin erfolgt
oder ohne Zusammenhang mit einem solchen, wie auch oft der Traum
allein ohne Orakel den Willen der Gottheit kundtut.

In der Odyssee (XV) finden wir zwei Vorzeichen in Gestalt unseres
Bildes ohne vorausgegangenen Traum:

«Da er (Telemach) noch redete, flog ein Aar rechts iiber zur Hahe,
Hielt eine schimmernde Gans, ein michtig Tier in den Krallen,
Die er bei Tage im Hofe geraubt; und es folgten mit Schreien
Minner und Weiber zu Hauf. Doch der flog dort, wo sie standen,
Rechts nach vorn an den Rossen vorbei. Und da sie es sahen,
Wurden sie froh und ward ithnen warm das innerste Herze.»
(160-165, iibers. v. R. A. Schréder.)

Aus diesen Vorzeichen deutet Helena dem Telemach die Zukunft
also: wie der Adler sich die gemistete Gans ergriffen, so kehre Odysseus
bald nach Hause und hole sich Recht (174-177).

Im selben Gesange findet sich ein Bild, das dem Traumbild unserer
frither erwihnten Triumerin sehr dhnlich ist:

«Da er (Telemach) noch redete, flog von rechts ein Vogel zur Hohe,

Phoibos hurtiger Bote, der Falk, der eben ein Téublein

Zwischen den Fingen zerri und streute die Federn zu Boden,
Hoch aus der Luft, grad zwischen das Schiff und Telemach selbel‘(.;25 528)

Auch dieser zur Rechten fliegende Vogel 1st von den Géttern gesandt
und bedeutet Gliick.

Hier ist also iiberall von steigendem und fallendem Leben im Sinne



Traum und Existenz 769

des Lebensstroms des einzelnen Individuums noch keine Rede; viel-
mehr ist, was im Gliicke steigt, im Ungliick fallt, das Geschlecht, die
Familie, aneinandergekettet durch gemeinsames, vorausbestimmtes
Schicksal. Der Einzelne, das Geschlecht, das Schicksal und die Gott-
heit sind hier in einem einzigen Raum miteinander verwoben; um so
bezeichnender und lehrreicher aber ist es, daf} auch in diesem, von dem
unsrigen so verschiedenen Daseinsraum die ontologische Teilstruktur
des Steigens und Fallens so deutlich zutage tritt.

An die Stelle unseres Innen und Auflen, dieses neuplatonischen,
christlichen, romantischen Gegensatzes, tritt bei den frithen Griechen
der Gegensatz der Nacht und des Tages, der Dunkelheit und der Helle,
der Erde und der Sonne. Die Triume gehéren in den Bereich der Nacht
und der Erde; sie sind selber Didmonen, bewohnen ein eigenes Revier
(Demos bei Homer), bilden einen eigenen Stamm (Phylon bei Hesiod).
Ihre Mutter ist die Nacht (Hesiod), die auch die Mutter des Todes
und des Schlafes ist. Daher auch die Verwandtschaft zwischen den
Traumdimonen und den Seelen Abgeschiedener, die bittend oder
anklagend im Schlafe erscheinen, ein Motiv, das sowohl bei Homer
(Ilias 22), als bei Aschylus (Eumeniden) und Euripides (Hekuba) zu
grandioser kiinstlerischer Ausgestaltung und tiefer psychologischer und
isthetischer Wirkung gelangt.

Es ist daher von tiefer Bedeutung, daf}, wihrend die Triume selbst
durchaus der Nachiseite des griechischen Daseins zugehéren, die
kultische Traumdeutung, das Orakel allmahlich dem Machtbereich der
der Nacht verwandten alten Erdgottheit, der Gaia (vgl.z. B. die alte
delphische Inspirationsmantik) entzogen und von dem neuen Gott,
Phoibos Apollo, usurpiert wird. Der Traum der Atossa und das Orakel
von Falke und Adler sind nicht geschieden nach innen und auflen,
nach subjektivem und objektivem Geschehen, sondern nach dem in
der Nihe befangenen, dunklen und dumpfen, unklaren Reich der
Nacht und dem Reich des wachsten aller Gétter, des in die Ferne
schauenden und zielenden klaren Sonnengottes Apoll.

Nun wissen wir aber, daf} bei den Griechen neben dieser grandiosen,
einheitlichen religiosen Weltauffassung auch niichterne, erfahrungs-
miflige Beobachtung und darauf sich stiitzende wissenschaftliche
Theorie Platz hatten, vor allem aber auch die philosophisch-meta-
physische Deutung der Welt als eines Zusammenhanges des Welt-
geschehens vom Allgemeinsten bis zum Einzelnen und scheinbar



770 Ludwig Binswanger

Zufilligsten. Cicero erwihnt in seiner Polemik gegen die Weissagung
aus Triaumen diese drei Auffassungen als Moglichkeiten der Erklirung
fiir die Zukunftsandeutungen der Triume, und zwar verwirft er alle
dre1 Méglichkeiten und damit die ganze Traumprophetie, worin wir
selbst thm zustimmen. Er erwihnt (De divinat. 11, 60, 124) nacheinander
die Moglichkeit der Eingebung durch eine géttliche Kraft (divina vis
quaedam), durch convenientia et coniunctio naturae, « quam vocant
copmddetoy », und durch bestindige und langdauernde Beobachtung
(quaedam observatio constans atque diuturna) des Zusammentreffens
von Traumerlebnissen mit spiteren wirklichen Ereignissen. Das neue
Moment, das wir hier kennen lernen, ist die Lehre von der Sympathie,
die wir bei Heraklit, den Stoikern und hier insbesondere bei Poseidonios,
spater in anderer Form bei Plotin, sodann wieder in dem fiir uns so
wichtigen Traumbuch des Synesius finden. Es ist die bekannte philo-
sophische Lehre von dem All-Einen, die uns, wo immer wir sie auch
spiter antreffen, an den Geist der Griechen erinnert. Und zwar kénnen
wir in dieser Lehre mehrere Unterarten unterscheiden: bei Heraklit (ich
folge hier H. Reinhart Kosmos und Sympathie) handelt es sich um ein
All-Eines, ein & ol ndy des Seins und seiner Ordnungen, der Zwiste
und des Einklanges, spiter bei Poseidonios « des Stoffes und des Geistes,
der Natur und Gottes, des Zufilligen und des Schicksalhaften ». Davon
ist dann wieder zu unterscheiden das All-Eine im Sinne des &v 76 znay,
der magischen Vereinigung der Krifte, des Heranziehens, Heranrufens,
der offenen und verkappten, kultischen und philosophischen Evokation,
des «Stromens von Erscheinung zu Erscheinung », wie wir es noch in
unserer Zeit im Aberglauben und gerade dem Traumaberglauben aller
Gesellschaftskreise antreffen. Wihrend nun aber die alte Gétterlehre
und die Philosophie der Griechen nur eine harmonische Ordnung des
Kosmos, der Welt, kannten, finden wir schon bei Poseidonios eine rein
dynamistische Weltauffassung: an Stelle des Begriffs der Ordnung
tritt schon hier derjenige «einer erklirlichen, natiirlichen und doch
geheimen und geheimnisvollen Kraft», welche Vorstellung noch in
heutige wissenschaftliche und philosophische Lehren hineinragt. Und
all das hat bei Griechen und Rémern in die Auffassung des Traums
hineingespielt, bis beim Zusammenbruch der alten Welt und als ein
untriigliches Zeichen desselben, Petronius, der fein- und freigeistige
Vertraute des Nero, hshnisch erklarte, nicht Gotter - Heiligtiimer
und géttliches Machtgebot schickten die Trdume vom Himmel herab,
sondern ein jeder mache sie sich selber: « Somnia, quae mentes ludunt



Traum und Existenz 771

volitantibus umbris, non delubra deum, nec ab aethere numina mit-
tunt, sed sibi quisque facit.» (Anth. lat. 651 R.)

Wie schon vor thm Lukrez (De rer. nat. IV, 962-1029) eine héchst
realistische Darstellung des Zusammenhanges der Traumerlebnisse mit
den Beschiftigungen des Tages, den Befﬁrchtungen, Wiinschen und
sexuellen Begierden gegeben hat, so nimmt auch Petronius das wich-
tigste Stiick der neuzeitlichen Traumlehre vorweg: sed sibi quisque
facit! Hier scheiden sich nicht nur in der Geschichte der Traum-
problematik, sondern in der Geschichte iiberhaupt, Altertum und Neu-
zeit: die Hybris der Vereinzelung, der Allmacht und Géttergleichheit
des menschlichen Individuums erhebt hier thr Haupt. Und hier ist es,
wo wir entgegen der unnatiirlichen Uberhebung des Menschen gegen-
iitber dem All in die Formenwelt der Griechen, «in der die natiirlichen
Gesetze des Menschen sich allseitig entfalten », gerade an Hand unseres
Spezialproblems von Traum und Existenz noch einen Blick tun wollen.

1.

Wer ist dieser Quisque des Petronius? Kénnen wir hier das Subjekt
des Traumes oder auch nur des Traumens wirklich mit Handen greifen?
Die Vertreter der reinen Quisque-Theorie der Subjektivitit vergessen,
daf} sie nur die halbe Wahrheit in Hinden haben; sie vergessen, daf3
der Mensch zwar seinen Wagen rollt, « wohin es ihm beliebt, aber
unter den Ridern dreht sich unmerklich die Kugel, die er befihrt ».
Das gilt sowohl fiir die rein wissenschaftlich-genetische Auffassung des
Traumes, als vor allem auch fiir seine ethische Beurteilung, fiir die
Frage nach der moralischen Verantwortung fiir den Traum. In der
Unterscheidung Freuds zwischen dem Ich und dem Es, Hiberlins
zwischen dem Ich und dem «Universum», Jungs zwischen dem
individuellen und kollektiven Unbewufiten, Schleiermachers zwischen
dem Individual- und Gattungsbewufitsein, Augustins zwischen dem,
was nur in uns und dem, was auch von uns geschieht, kommt der
Unterschied zwischen dem Wagen und der Kugel, auf der er fihrt,
iiberall zum Ausdruck.

Es gibt aber noch eine wichtige derartige Unterscheidung, die in
der Geschichte der Philosophie eine grofie Rolle spielt, ohne dafi man
sich dabei erinnert, daf) sie in ithrem Ursprung mit der Unterscheidung
von Triumen und Wachen zusammenhingt. Es ist die Unterscheidung
zwischen Bild, Gefiihl, subjektiver Meinung, « doxischer Form » (Plato,
Husserl) iiberhaupt auf der einen Seite; Geist, Objektivitat, Wahrheit



772 Ludwig Binswanger

auf der andern Seite. Und diese Unterscheidung ist wieder diejenige
zwischen dem Quisque, dem Einzelnen, Vereinzelten, dem Hekastos
der Griechen, und der durch den Logos, die Verstindigung, ver-
mittelten menschlich-géttlichen Gemeinschaft. Aber wihrend bei
Petronius und in jeglicher Aufklirungsepoche der Quisque als ginzlich
unbestimmtes X gleichsam hinter dem Traum steht, als derjenige, der
thn sich macht, ist hier der Mensch noch etwas ganz anderes als nur
ein Quisque, und ein solcher auch nur insofern, als er in der Welt des
Traumes, der Bilder, der Gefiihle aufgeht. Der Einzelne wird hier aus
einer naiven realistisch-metaphysischen Substruktion zu einem Modus
des Menschseins, zu einer Art und Weise, wie man Mensch sein kann,
nimlich der ungeistigen Méglichkeit des Menschseins. Diese Lehre ist,
um nur einige ihrer Etappen zu nennen, an die Namen Heraklit, Plato,
Hegel, Kierkegaard, Heidegger gekniipft. Wir kénnen hier nur auf
einige fiir unser Thema wichtige Punkte aufmerksam machen.

Von Heraklit ist, nach Hegel, der Anfang der Existenz der Philosophie
zu datieren, bei thm zuerst ist « die philosophische Idee in ihrer spekula-~
tiven Form anzutreffen ». Sein grofier Gedanke war, vom Sein zum
Werden iiberzugehen, seine grofle Einsicht, dafl Sein und Nichtsein
nur Abstraktionen ohne Wahrheit sind und das erste Wahre nur das
Werden ist; dadurch ist bei Heraklit das Moment der Negativitit,
das zugleich aber das Prinzip der Lebendigkeit ist, immanent. Aufler-
dem aber stimmen Hegel und Heraklit iiberein in ithrer Geringschitzung,
ja Verwerfung alles Einzelnen und Vereinzelten und aller Beschaftigung
damit. Fiir beide ist es insofern auch «geistlos », « die bewufBte Indi-
vidualitiit als einzelne seiende Erscheinung zu nehmen»; denn das «hat
das Widersprechende, dafl thr Wesen das Allgemeine des Geistes 1st »
(Hegel, Phdnom. d. Geistes).

Schon im ersten Teil unserer Arbeit haben wir die Individualitit,
den einzelnen Traumer, auf ein Allgemeines hin untersucht, an einem
kleinen existenziellen Ausschnitt freilich, an dem Bild des gliicklichen
und ungliicklichen, eintrichtigen oder beeintrichtigten Einzellebens,
durch das Traumbild des in die Liifte steigenden oder aus thnen herab-
fallenden Vogels und etwa noch seines Kampfes mit einer zweiten
Vogelgestalt oder des Steigens, Fliegens, Schwebens, des Sinkens,
Fallens iiberhaupt. Das Allgemeine, das uns dort beschiftigte, der
iiberindividuelle Bildgehalt, wird zwar nicht von jedem Einzelnen
gemacht, wohl aber hat 1hn jeder Einzelne im Traum, sieht nur er ihn
und wird nur er von ithm entziickt oder gequilt. Seine Bilder, seine



Traum und Existenz 773

Gefiihle, seine Stimmung gehéren ithm allein an, er lebt ganz und gar
in seiner eigenen Welt, und das ganz allein heifit, psychologisch ge-
sprochen, triumen, ob wir dabel nun physiologisch schlafen oder
wachen. Dies nun hat bereits Heraklit als das Entscheidende fiir die
Kennzeichnung des traumenden und seine Abgrenzung vom wachenden
Seelenleben erkannt. Er sagt (fr. 89), «die Wachenden» (Pluralis!)
hitten eine und zwar eine gemeinsame Welt (Eva »ai xowdy ndopov),
von den Schlafenden aber wende sich ein jeder (Hekastos, Singularis)
seiner eigenen (Welt) zu (elc oy dmosrpégpesdar).

So viel auch iiber diesen Gegensatz des Gemeinsamen, des Koinon
oder Xynon, und des Eigenen, Einzelnen, Besonderen, des Idion bei
Heraklit schon geschrieben worden ist (vgl. vor allem auch K. Rein-
hardt Parmenides), so halte ich doch die Ausfithrungen des thm in
vielem so verwandten Hegel (in seiner Geschichte der Philosophie) fiir
besonders lehrreich. Wir kénnen hier natiirlich nur den Grundgedanken
streifen. (Vgl. auch die mit den Mitteln der modernen Denkpsychologie
versuchte Erklirung des Inhaltes von fr. 89 in meiner Schrift Auf-
fassung und Deutung des Traumes von den Griechen bis zur Gegenwart,
wo ich auch den doppelten Sinn dieses Fragments erldutert habe,
namlich daff und warum wir im Traum eine eigene Welt haben, und
dafBl und warum wir uns ihr zuwenden.)

Der Ausdruck fiir Welt, Kosmos, soll schon nach dem Sprachgebrauch
des Anaxagoras, den Heraklit hier voraussetze, nicht die (objektive)
Welt, sondern den (subjektiven) Zustand der Einigung (*owéc) und
der Zerstreuung (1:0c) bedeuten. Mafigebend aber fiir diese Einigung
oder Zerstreuung ist bei Heraklit der Logos, den man sicherlich (so
Joél, G.Burckhardt u.a.) bald mit Wort oder Rede, bald mit Gedanke,
Lehre, Denknotwendigkeit, verniinftigem, gesetzmafligem Zusammen-
hang (<harmonisch-disharmonische Weltordnung», so Howald) iiber-
setzen muf). Er bezieht sich insofern sowohl auf die Verstindigung,
als, wie Hegel sagt, auf die Verstindigkeit. Gemeinsam ist allen der
Verstand, das besonnene Denken (& ¢povéev)?); trotzdem man nun
diesem Gemeinsamen folgen sollte, und es also etwas gibt, in dem sich
Alle als in etwas Gemeinsamem finden oder verstindigen konnten,
den Logos nimlich, leben doch die Vielen, als wenn sie einen eigenen
Verstand oder ein eigenes, privates Denken hitten und haben diirften

1) Uber die zentrale Bedeutung des ¢poveiv und der gpévvots in der griechischen
Philosophie und deren Abwandlung bei Sokrates, Plato, Aristoteles vgl. Werner Jiger,
Aristoteles. (Verlag de Gruyter, Berlin.)



774 Ludwig Binswanger

(fr. 92). Das letztere aber ist, ob es nun im physiologischen Schlaf-
oder Wachzustand geschieht, ein Dahintraumen. Den also Dahin-
traumenden ist verborgen, was sie im Wachen tun, so wie sie vergessen,
was sie im Schlafe taten (fr. 1). Das eigentliche Wachsein ist fiir Heraklit
(negativ) das Erwecktsein aus der Privatmeinung (Doxa), dem subjek-
tiven Dafiirhalten, positiv das Leben (aber nicht nur das denkende
Leben!) nach den Regeln des Allgemeinen, heifle dieses Allgemeine
nun Logos, Kosmos, Sophia, oder sei es eine Verbindung von all dem
im Sinne der verniinftigen Einsicht in den einheitlichen gesetzmiBigen
Zusammenhang und im Sinne des Handelns nach dieser Einsicht.
Hegel stellt diese Lehre des Heraklit so dar, daf} er sagt, hier sei die
Vernunft, der Logos, die Richterin der Wahrheit, nicht aber die nichste
beste eines jeden, sondern allein die géttliche, allgemeine, « dieses Maf3,
dieser Rhythmus, der durch die Wesenheit des Alls hindurchgeht ».
(Ein Nachklang der alten ovpndder.) Nur insofern wir im Bewuf3t-
sein dieses Zusammenhangs leben, nennen wir es nun Verstand, Ver-
stindigkeit oder Besonnenheit, sind wir wach. « Diese Form der Ver-
standigkeit ist das, was wir Wachsein nennen.» « Weil wir nicht mit
dem Ganzen in Zusammenhang sind, so triumen wir nur.» So ge-
trennt verliert (nach Heraklit) der Verstand die Kraft des BewufBt-
seins, die er vorher hatte, verliert (nach Hegel) der Geist als nur indi-
viduelle Einzelheit die Objektivitat: er ist nicht in der Einzelheit
allgemein. Soweit wir teilnehmen am Wissen vom géttlichen Verstande,
sind wir in der Wahrheit, soviel wir aber Besonderes haben (i3t45wp.ey)
sind wir in der Téuschung. Das sind nach Hegel sehr grofie und ge-
wichtige Worte:

«Man kann sich nicht wahrer und unbefangener iiber die Wahrheit ausdriicken.
Nur das Bewufitseyn als BewuBtseyn des Allgemeinen ist BewuBtseyn der Wahr-
heit; BewuBltseyn aber der Einzelnheit und Handeln als einzelnes, eine Originalitit,
die eine Eigentiimlichkeit des Inhalts oder der Form wird, ist das Unwahre und
Schlechte. Der Irrthum besteht also allein in der Verelnzelung des Denkens, — das
Bése und der Irrthum darin, sich vom Allgemeinen auszuscheiden. Die Menschen
meinen _gewdhnlich, wenn sie etwas denken sollen, so miisse es etwas Besonderes
seyn; dies ist Tauschung.»

Anderseits ist nach Hegel «das Wissen von etwas, wovon nur ich
weif} », eben ein Triumen, desgleichen ist das Einbilden und das Gefiihl
ein Triumen, «nimlich die Weise, daf} etwas blof fiir mich ist, ich
etwas in mir, als in diesem Subjekte habe; so erhaben sich auch die
Gefiihle ausgeben méchten, so sind sie doch in mir und nicht als Freies
von mir ». Wie der Gegenstand nur dann kein eingebildeter, von mir

zum Gegenstand gemachter ist, wenn ich 1hn als ein an sich seiendes



Traum und Existenz 775

Freies, als einen an sich allgemeinen anerkenne, so ist auch das Gefiihl
nur «in der Wahrheit », wenn ich es, um mit Spinoza zu reden, unter
der Form der Ewigkeit anerkenne. Das klingt wohl alles sehr abstrakt,
ist aber doch sehr lebensnah; denn in jeder ernsten seelischen Be-
handlung z.B., und zumeist gerade in der Psychoanalyse, kommen
Augenblicke, wo der Mensch sich entscheiden mufi, ob er seine Privat-
meinung, sein Privattheater, wie eine Kranke sagte, seinen Ubermut,
Stolz und Trotz behalten will, oder ob er an der Hand des Arztes als
des wissenden Mittlers zwischen Eigenwelt und gemeinsamer Welt,
zwischen Tauschung und Wahrheit, aus seinem Traum erwachen und
teilnehmen will an dem Leben der Allgemeinheit, an dem »otvdg »éopoc.
Es wire zwar schlimm bestellt um unsere Kranken, wenn sie Heraklit
oder Hegel verstehen miifiten, um gesund zu werden; es wird aber
keiner gesund, wirklich im Innersten gesund, es gelinge denn dem
Arzt, das Fiinkchen Geistigkeit in ihm zu erwecken, das wach sein
muf, um solchen Geistes einen Hauch zu spiiren. Das hat, besser als
das Gros unserer heutigen Psychotherapeuten, schon Goethe gewuft.
Ich erinnere nur an den Ausspruch, den er dem Parmenides (Die

Weisen und die Leute) in den Mund legt:

« Geh’ in dich selbst! Entbehrst du drin
Unendlichkeit in Geist und Sinn,
So ist dir nicht zu helfen!»

Mit der Erweckung des Sinns fiir die Unendlichkeit, als des Gegen-
satzes zur Beschrinkung der Einzelheit, werden dem Einzelnen seine
Bilder und Gefiihle, seine Wiinsche und Hoffnungen nicht genommen,
sie werden nur aus der tantalischen Unruhe, Rastlosigkeit und Ver-
zweiflung, aus dem fallenden, sinkenden, absteigenden Leben, zwar
nicht in véllige Ruhe, das wire der Tod, aber in aufsteigendes, miihelos
schwebendes oder rauschendes Leben verwandelt, wie es eine meiner
Kranken nach der Behandlung in einem Traumgesicht geschaut hat,
welches zeigt, dafl Geistigkeit, einmal geweckt, sogar den Traum
zum Bild wenigstens des allgemeinen Lebens entziinden kann:

« Ich war am Abend miide und sehr gequilt von starker innerer Unruhe und Rast-
losigkeit eingeschlafen. Im Traum ging ich dann an einem endlosen Meeresstrand
entlang, und das ewige brandende Rauschen des Meeres brachte mich mit seiner nie
endenwollenden Ruhelosigkeit zur Verzweiflung. Ich wiinschte sehnlichst, das Meer
zum Stillstehen brmgen zu kénnen, um Ruhe zu erzwingen. Da sah ich, wie mir ein
grofler Mann mit einem Schlapphut auf den Diinen entgegenkam. Er trug einen
weiten Mantel, einen Stock und ein grofiles Netz in der Hand und hatte ein Auge von
einer groflen Locke, die in die Stirne hing, verdeckt. Als der Mann vor mir stand,

breitete er das Netz aus, fing das Meer darin ein und legte es vor mich hin. Ich starrte
entsetzt zwischen den Maschen hindurch und entdeckte, dafl das Meer langsam



776 Ludwig Binswanger

starb. Eine unheimliche Ruhe war um mich herum, und der Tang, die Tiere und
Fische, die im Netz gefangen waren, wurden langsam braun und gespenstisch tot.
Ich warf mich dem Mann weinend zu Fiilen und flehte ihn an, das Meer wieder frei-
zulassen — ich wisse jetzt, daB Unruhe Leben bedeute und Ruhe den Tod. Da zerrif§
der Mann das Netz und lief§ das Meer frei, und in mir war eine jubelnde Freude, als
ich die Wellen wieder brausen und branden horte, und dann wachte ich aufl»

Dieser Traum ist noch in mehrfacher Hinsicht von gréfitem Interesse.
In seinem Dreischritt von These (traumendem, gequiltem Leben in
der Vereinzelung), Antithese (Tod durch vélliges Erléschen des Eigen-
lebens infolge volliger Hingabe an das iibermichtige, objektive Prinzip
«der Andersheit») und Synthese (durch «Zuriicknahme der Objek-
tivitat in die Subjektivitit ») spiegelt dieser Traum in bildlicher Dar-
stellung den psychoanalytischen Prozef3 wider, wie er von dem trotzigen
Verharren in der Vereinzelung zur demiitigen Unterwerfung unter die
(unpersénliche) «Autoritit» des Arztes (« Ubertragungsphase ») zur
« Loslésung von der Ubertragung » weiterschreitet. Daf3 diese Los-
l6sung, iiber die so viel geschrieben worden ist und geschrieben wird,
nur als echte Vergeistigung, als ein immer helleres, geistiges Wachsein
im Sinne von Heraklit und Hegel geschehen kann — sonst ist sie ein
Betrug und Selbstbetrug —, wird von einer einseitig biologischen oder
den Geist gar als « Lebensfeind » betrachtenden Auffassung iibersehen.
Nur diirfen wir als Psychotherapeuten bei Hegel nicht stehen bleiben;
denn als solche haben wir es nicht mit der objektiven Wahrheit, der
Ubereinstimmung von Denken und Sein, zu tun, sondern mit der
«subjektiven Wahrheit », wie Kierkegaard sagt, das heifit mit der
« Leidenschaft der Innerlichkeit», kraft derer die Subjektivitit sich
durch die Objektivitit (der Mitteilung, Verstindigung, Unterwerfung
unter eine iibersubjektive Norm) hindurch und wieder aus ihr heraus-
arbeiten muf, wie es die dritte Phase unseres Traumes anzeigt. Nur
auf Grund einer solchen Einsicht wird auch der Psychotherapeut
selber aus einem triaumenden ein wacher Ceist, so dafl man von ithm
sagen kann, was Kierkegaard von Lessing sagt: « Indem er weder eine
unfreie Hingabe annimmt, noch eine unfreie Nachahmung anerkennt,
setzt er, selbst frei, jeden, der ihm nahe kommt, in ein freies Verhiltnis
zu thm. » In Freuds Lehre von der Ubertragung auf den Arzt und ganz
besonders der Befreiung von ihr schlummern alle diese Probleme; aber
sie werden hier nicht wach, weil es noch niemandem gelungen ist und
niemandem gelingen wird, aus Trieben Geist herzuleiten, denn hier
handelt es sich um Begriffe, die ihrem Wesen nach inkommensurabel
sind, ja dieser Inkommensurabilitit gerade ihre Existenzberechtigung



Traum und Existenz 777

verdanken. Tiefer dringt hier die Lehre Jungs von der Individuation
als der Befreiung des Selbst «aus den falschen Hiillen der Persona
einerseits, und der Suggestivgewalt unbewufiter Bilder anderseits ».
So tiefe Einsichten Jung aus der Betrachtung der Individuation als
«psychologischen Entwicklungsprozesses» aber auch gewinnt, so ist doch
auch hier das Grundproblem der Individuation dadurch verdeckt,
daf} der Gegensatz von Traumen und Wachen, Aufgehen in der Eigen-
welt und in der gemeinschaftlichen Welt, nicht als Gegensatz von Bild
und Gefiithl (die immer zusammengehéren) und anderseits Geist
begriffen wird. Da dieser Gegensatz aber da ist, kann er einem Forscher
wie Jung auch nicht entgehen. Der Versuch jedoch, ithn aus der
« Funktion des Unbewufiten» und seiner «kompensatorischen Be-
zichung zum Bewuftsein » abzuleiten, kann deswegen nicht befriedigen,
weil jener Gegensatz hier zwar aus der Hauptproblemschicht ver-
schwunden zu sein scheint, dafiir aber in den Detailproblemen und den
Grundbegriffen weiterlebt. Das gilt besonders von dem Begriff des
« kollektiven Unbewufiten », das sowohl eine Art von hildhaftem « Gat-
tungsbewufltsein » im Sinne von Schleiermacher darstellt, als auch die
ethische Beziehung auf ein Allgemeines, auf «die Welt» oder «das
Objekt » enthalten soll. Es ist klar, dafl in diesem « kollektiven Unbe-
wuflten » unser Gegensatz ungelést sein Wesen treibt. Dasselbe gilt
von dem Jungschen Begriffe des Selbst, in welchem sich Bewuft und
Unbewuit zu einem Ganzen, einer Totalitit «erginzen». Die das
bewufite Ich kompensierenden unbewufiten Vorginge sollen schon
alle jene Elemente enthalten, die zur Selbstregulierung der Gesamt-
psyche nétig sind; aber abgesehen davon, dafl in jener Kompensation
selber schon der ethische Grundfaktor, das Gewissen, verborgen ist,
das den ganzen Funktionsdynamismus erst in Bewegung setzt, und daf}
nicht umgekehrt der Kompensationsmechanismus die Gesamtpsyche
reguliert, wird ein Problem dadurch nicht geférdert, dafy man es vom
Ganzen auf die Elemente abwilzt. Jung hat fiir seine Lehre mit grofiem
Erfolg aus den Quellen des Ostens geschépft, aus Indien und China,
und er geht gern bei den Primitiven in die Lehre; wir hingegen glauben,
bei aller Schitzung jener Quellen, den Schritt nicht riickgéngig machen
zu diirffen — auch fiir Psychologie, Psychoanalyse und Psychiatrie
nicht —, den die Griechen in der Auslegung der Existenz getan haben. —

Wir kehren zu unserem Ausgangspunkt zuriick. Wenn ich in fassungs-
loser Enttiuschung aus allen Himmeln falle, so driicke ich das, wenn
ich mich wieder « gefafit » habe, auch so aus, daf} ich sage, «ich wufite



778 Ludwig Binswanger

nicht, wie mir geschah.» Hier ist, um mit Heidegger zu reden, das
Dasein vor sein Sein gebracht; es ist gebracht, insofern als thm etwas
geschieht, und als es nicht weif}, wie und was thm geschieht. Das ist
der ontologische Grundzug alles Triumens und seiner Verwandt-
schaft mit der Angst!?) Traumen heifit: Ich weifl nicht, wie mir ge-
schieht. In dem Ich und Mir kommt zwar der Einzelne, der Quisque
und Hekastos wieder zum Vorschein, aber keineswegs als derjenige,
der den Traum macht, sondern als der, dem er, «er weill nicht wie »,
geschieht. Und dieser Einzelne ist hier nichts anderes als « der Selbige »
im Sinne der «numerischen Identitit der Person» (Kant), eine rein
formale Anzeige ohne Substanz, der Spielball des steigenden und
fallenden Lebens, des Meeresrauschens und der Totenstille, des
Glitzerns der Farben in der Sonne und der Nacht des Schattens, der
grandiosen Gestalt des Vogelfluges im Ather und des regellosen Haufens
Papierschnitzel auf dem Boden, des Glanzes der Maidchengestalt,
des Duftes der Nelke, der am Boden liegenden Vogelleiche, des macht-
vollen, grausamen Raubvogels und der zarten Taube. Ein Einzelner
wird aus einem nur Selbigen ein Selbst oder «der » Einzelne, aus dem
Triumer ein Wacher in dem unergriindlichen Augenblick, wo er sich
entscheidet, nicht nur wissen zu wollen, wie ithm geschieht, sondern
auch «selber» einzugreifen in die Bewegung des Geschehens, wo er
sich entschliefit, in das bald steigende, bald fallende Leben Kontinuier-
lichkeit hineinzubringen oder Konsequenz. Erst jetzt macht er etwas.
Was er aber macht, das ist nicht Leben, denn das kann auch der Einzelne
nicht machen, sondern Geschichte. Triumend «ist» der Mensch,
um an eine friihere, von mir getroffene Unterscheidung anzukniipfen,
« Lebensfunktion », wachend macht er « Lebensgeschichte ». Und zwar
macht er die Geschichte seines eigenen Lebens, die innere Lebens-
geschichte, womit nicht zu verwechseln ist die #uflere oder Welt-
geschichte, in die einzugehen oder nicht einzugehen keineswegs von
ihm allein abhéngt. Beide Glieder der Disjunktion von Lebensfunktion
und innerer Lebensgeschichte auf einen gemeinsamen Nenner zu
bringen, wie immer wieder versucht wird, ist nicht méglch, denn das
Leben als Funktion ist ein anderes Leben als das Leben als Geschichte.
Und doch haben beide einen gemeinsamen Grund: die Existenz. Den
Ort des Traumes innerhalb dieses Grundes aufzuzeigen, war unser
Bestreben. Aufler der Gemeinsamkeit des Grundes, aber im Zusammen-

') Wir betrachten die Angsttraume als den Prototyp der im Dasein als solchem
gelegenen existenziellen Urangst. Vgl. Heidegger Was ist Metaphysik?



Traum und Existenz 779

hang damit, haben Traum und Wachen noch ein anderes Gemeinsames:
wie der « Ubergang » vom einen zum andern ein allmahlicher ist (woran
der Sprungcharakter der einzelnen lebensgeschichtlichen Entscheidung
nichts @ndert), so liegen Anfang der Lebensfunktion, und damit des
Traumens, und Ende des Wachseins, der inneren Lebensgeschichte,
im Unendlichen; denn wie wir nicht wissen, wo Leben und Traum
beginnen, so werden wir im Laufe des Lebens immer wieder daran
erinnert, daf} es iiber Menschenkrifte geht, «im hochsten Sinne ,der
Einzelne' zu sein ».



	Traum und Existenz [Fortsetzung]

