
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 10

Artikel: Traum und Existenz [Fortsetzung]

Autor: Binswanger, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


766

Traum und Existenz

von Ludwig Binswanger

II.
Das Bild des Raubvogels, der sich auf die Taube oder irgendein

anderes Tier stürzt, um es zu zausen oder zu vernichten, ist uns auch

aus der Antike bekannt. Aber während der heutige Mensch seine
Welt im eigenen Busen aufbauen muß, nachdem er sich selbst zu
seinem Gott und Herrn über Leben und Tod gemacht hat, und die
äußere, von ungeistigen, wirtschaftlichen und technischen Mächten
beherrschte Welt ihm keinen Halt mehr zu bieten vermag, kennt der
antike Mensch weder im Wachen noch im Träumen jene Ureinsamkeit
im Kosmos, die wir soeben bei unserem jungen Träumer festgestellt
haben. Er verstünde noch nicht den Satz des großen Weisen Jeremias
Gotthelf : « Bedenke, wie dunkel die Welt wird, wenn der Mensch seine

eigene Sonne sein will » Er lebt in einem Kosmos, dem sich auch
seine innersten, geheimsten Entscheidungen im Wachen wie im Traume
nicht entziehen, denn « was wir im Augenblick der Entscheidung als

Motive erleben, sind hier für den Erkennenden die Götter. Bei ihnen,
nicht im unendlichen Gemüte, ist die Tiefe und der vornehmste Grund
von allem Bedeutenden, das sich im Menschen vollzieht».1) Nicht
als ob wir heute noch gleich dem Klassizismus die fertigen Formen
des Griechentums einfach übernehmen wollten, das wäre gerade für
den Psychologen ein überaus kurzsichtiges und schu meisterliches
Programm; wohl aber können wir mit dem modernen Humanismus
einsehen, daß die Geistesgeschichte der Griechen der Aufbau einer
Formenwelt ist, « in der die natürlichen Gesetze des Menschen sich

allseitig entfalten », und daß es sich bei der Vertiefung in diese Formenwelt

um nichts weniger als « um das Selbstverständnis und den Selbstaufbau

des geistigen Menschen in der Grundstruktur seines Wesens

handelt ».2) Von diesem Gesichtspunkt aus wollen wir unser bescheidenes

Detailproblem weiter verfolgen.
Wenn in der Odyssee (19, 535-581) im Traume der Penelope sich

ein Adler auf die Gänse stürzt und allen den Garaus macht, so dachten

x) Walter F. Otto, Die Götter Griechenlands. Verlag Cohen, Bonn.
2) Werner Jaeger, Die geistige Gegenwart der Antike. Verlag de Gruyter, Berlin.



Traum und Existenz 767

hier weder Dichter noch Leser an subjektive Vorgänge in der Seele

der Träumerin, vielmehr weist der Traum hier auf ein äußeres
Geschehen hin, nämlich auf die Ermordung der Freier durch Odysseus.

(Dasselbe gilt auch für den ähnlichen Traum der Hekuba in des Euripides

gleichnamiger Tragödie (68-97) von dem Wolf, der sich auf
die Hindin stürzt.) Diese Träume sind zwar gedichtete Träume, aber

wir dürfen uns gerade nach den Erfahrungen der Psychoanalyse einem
berühmten Vorbilde anschließen, nämlich Cicero, der in der Schrift
über die Weissagung seinem Bruder Quintus, welcher fortwährend
mit gedichteten Träumen exemplifiziert, die Worte in den Mund legt:
« Haec, etiam si ficta sunt a poeta, non absunt tarnen a consuetudine
somniorum. »

Häufiger als in den Träumen selbst finden wir aber das Bild von
Adler und Taube, Adler und Gans, Falke und Adler usw. als günstige
oder ungünstige Antwort auf die Befragung des Orakels oder Sehers

über die Vorbedeutung, den prophetischen Sinn des Traumes. Auch
hier also weist dieses Bild auf ein zukünftiges äußeres Geschehen hin,
gemäß der Grundüberzeugung der Griechen, daß das Weltgeschehen
durch Moira und Götter zu einem Ganzen geordnet und im voraus

genau bestimmt ist. (So hat schon Heraklit den lapidaren Ausspruch
getan : « Die Sonne wird nicht überschreiten ihre Maße ; wenn aber doch,

so werden die Erinnyen, die Helferinnen der Dike, der Notwendigkeit
und des ehernen Gesetzes, sie ausfindig machen. ») Ein solches auf den
Traum folgendes Orakel finden wir z. B. in den Persern des Aeschylos.
Nachdem Xerxes mit Heeresmacht nach Griechenland aufgebrochen,
träumt Atossa, seine Mutter, von zwei Frauengestalten in dorischer
und persischer Tracht. Die in Streit Geratenden schirrt Xerxes vor
seinen Wagen. Die eine beugt sich willig dem Joch, die andere bäumt
sich auf und zerbricht es. Xerxes stürzt und zerreißt beim Anblick des

hinzutretenden und ihn bejammernden Dareios sein Gewand. Tief
beunruhigt durch dieses und ähnliche Traumgesichte, schreitet Atossa
mit der Priesterschar zu Apolls Altar und opfert für die fluchabwehrenden

Gottheiten:

« Und einen Adler seh' ich auf des Phoibos Herd
Sich flüchten: - lautlos, Freunde, stand ich da vor Angst: -
Dann sah ich einen Falken, der in raschem Flug
Auf ihn heranstürmt und mit scharfen Klauen sein Haupt
Zerrauft. Der Adler duckte sich nur scheu und gab
Den Rücken preis. »

(Ubers, v. Donner. V. 191-196.)



768 Ludwig Binswanger

Man sieht diesem Bild als solchem nicht an, ob es einem Traum oder
einem Geschehen in der äußeren Welt entstammt, so verwischt sind
bei den Griechen die Grenzen zwischen dem innern Erlebnisraum,
dem äußeren Geschehensraum und dem kultischen Raum. Das rührt
daher, daß das Subjekt des Traumbildes, das Subjekt des kosmischen
Geschehens und das Subjekt der kultischen Aussage ein und dasselbe ist,
die Gottheit, Zeus, oder seine Beauftragten, an die er seine Macht
vorübergehend oder dauernd delegiert hat. Daher bilden hier Traumbild

(das Bild der beiden vor den Wagen gespannten, hadernden
Frauengestalten und der Sturz des Xerxes), äußeres Geschehen (Falke
und Adler) und kultische Bedeutung eine untrennbare Einheit. Wo ist
da noch die Rede von einem individuellen Subjekt und wo auch nur
die Möglichkeit seiner ontologischen Begründung und Stützung? Und
wer will entscheiden, ob hier die Wahrheit in der Innerlichkeit der

Subjektivität zu suchen ist oder in der Äußerlichkeit der Objektivität?
Alles « Innen » ist hier « außen », wie alles Außen auch innen. Es ist daher
auch ohne Bedeutung, ob ein solches Orakel auf einen Träum hin erfolgt
oder ohne Zusammenhang mit einem solchen, wie auch oft der Traum
allein ohne Orakel den Willen der Gottheit kundtut.

In der Odyssee (XV) finden wir zwei Vorzeichen in Gestalt unseres
Bildes ohne vorausgegangenen Traum:

« Da er (Telemach) noch redete, flog ein Aar rechts über zur Höhe,
Hielt eine schimmernde Gans, ein mächtig Tier in den Krallen,
Die er bei Tage im Hofe geraubt; und es folgten mit Schreien
Männer und Weiber zu Häuf. Doch der flog dort, wo sie standen,
Rechts nach vorn an den Rossen vorbei. Und da sie es sahen,
Wurden sie froh und ward ihnen warm das innerste Herze.»

(160-165, übers, v. R. A. Schröder.)

Aus diesen Vorzeichen deutet Helena dem Telemach die Zukunft
also : wie der Adler sich die gemästete Gans ergriffen, so kehre Odysseus

bald nach Hause und hole sich Recht (174-177).
Im selben Gesänge findet sich ein Bild, das dem Traumbild unserer

früher erwähnten Träumerin sehr ähnlich ist:

«Da er (Telemach) noch redete, flog von rechts ein Vogel zur Höhe,
Phoibos hurtiger Bote, der Falk, der eben ein Täublein
Zwischen den Fängen zerriß und streute die Federn zu Boden,
Hoch aus der Luft, grad zwischen das Schiff und Telemach selber. »

(525-528.)

Auch dieser zur Rechten fliegende Vogel ist von den Göttern gesandt
und bedeutet Glück.

Hier ist also überall von steigendem und fallendem Leben im Sinne



Traum und Existenz 769

des Lebensstroms des einzelnen Individuums noch keine Rede;
vielmehr ist, was im Glücke steigt, im Unglück fällt, das Geschlecht, die

Familie, aneinandergekettet durch gemeinsames, vorausbestimmtes
Schicksal. Der Einzelne, das Geschlecht, das Schicksal und die Gottheit

sind hier in einem einzigen Raum miteinander verwoben; um so
bezeichnender und lehrreicher aber ist es, daß auch in diesem, von dem

unsrigen so verschiedenen Daseinsraum die ontologische Teilstruktur
des Steigens und Fallens so deutlich zutage tritt.

An die Stelle unseres Innen und Außen, dieses neuplatonischen,
christlichen, romantischen Gegensatzes, tritt bei den frühen Griechen
der Gegensatz der Nacht und des Tages, der Dunkelheit und der Helle,
der Erde und der Sonne. Die Träume gehören in den Bereich der Nacht
und der Erde; sie sind selber Dämonen, bewohnen ein eigenes Revier

(Demos bei Homer), bilden einen eigenen Stamm (Phylon bei Hesiod).
Ihre Mutter ist die Nacht (Hesiod), die auch die Mutter des Todes
und des Schlafes ist. Daher auch die Verwandtschaft zwischen den

Traumdämonen und den Seelen Abgeschiedener, die bittend oder

anklagend im Schlafe erscheinen, ein Motiv, das sowohl bei Homer
([Ilias 22), als bei Äschylus (Eumeniden) und Euripides (Hekuba) zu
grandioser künstlerischer Ausgestaltung und tiefer psychologischer und
ästhetischer Wirkung gelangt.

Es ist daher von tiefer Bedeutung, daß, während die Träume selbst
durchaus der Nachtseite des griechischen Daseins zugehören, die
kultische Traumdeutung, das Orakel allmählich dem Machtbereich der
der Nacht verwandten alten Erdgottheit, der Gaia (vgl. z. B. die alte

delphische Inspirationsmantik) entzogen und von dem neuen Gott,
Phoibos Apollo, usurpiert wird. Der Traum der Atossa und das Orakel

von Falke und Adler sind nicht geschieden nach innen und außen,
nach subjektivem und objektivem Geschehen, sondern nach dem in
der Nähe befangenen, dunklen und dumpfen, unklaren Reich der
Nacht und dem Reich des wachsten aller Götter, des in die Ferne
schauenden und zielenden klaren Sonnengottes Apoll.

Nun wissen wir aber, daß bei den Griechen neben dieser grandiosen,
einheitlichen religiösen Weltauffassung auch nüchterne, erfahrungsmäßige

Beobachtung und darauf sich stützende wissenschaftliche
Theorie Platz hatten, vor allem aber auch die philosophisch-metaphysische

Deutung der Welt als eines Zusammenhanges des

Weltgeschehens vom Allgemeinsten bis zum Einzelnen und scheinbar



770 Ludwig Binswanger

Zufälligsten. Cicero erwähnt in seiner Polemik gegen die Weissagung
aus Träumen diese drei Auffassungen als Möglichkeiten der Erklärung
für die Zukunftsandeutungen der Träume, und zwar verwirft er alle
drei Möglichkeiten und damit die ganze Traumprophetie, worin wir
selbst ihm zustimmen. Er erwähnt (De divinat. II, 60, 124) nacheinander
die Möglichkeit der Eingebung durch eine göttliche Kraft (divina vis

quaedam), durch convenientia et coniunctio naturae, « quam vocant
anjj.aäiteLav », und durch beständige und langdauernde Beobachtung
(quaedam observatio constans atque diuturna) des Zusammentreffens

von Traumerlebnissen mit späteren wirklichen Ereignissen. Das neue
Moment, das wir hier kennen lernen, ist die Lehre von der Sympathie,
die wir bei Heraklit, den Stoikern und hier insbesondere bei Poseidonios,

später in anderer Form bei Plotin, sodann wieder in dem für uns so

wichtigen Traumbuch des Synesius finden. Es ist die bekannte
philosophische Lehre von dem All-Einen, die uns, wo immer wir sie auch

später antreffen, an den Geist der Griechen erinnert. Und zwar können
wir in dieser Lehre mehrere Unterarten unterscheiden : bei Heraklit (ich
folge hier H. Reinhart Kosmos und Sympathie) handelt es sich um ein
All-Eines, ein §v %cd îtâv des Seins und seiner Ordnungen, der Zwiste
und des Einklanges, später bei Poseidonios « des Stoffes und des Geistes,
der Natur und Gottes, des Zufälligen und des Schicksalhaften ». Davon
ist dann wieder zu unterscheiden das All-Eme im Sinne des Iv zb rcäv,

der magischen Vereinigung der Kräfte, des Heranziehens, Heranrufens,
der offenen und verkappten, kultischen und philosophischen Evokation,
des « Strömens von Erscheinung zu Erscheinung », wie wir es noch in
unserer Zeit im Aberglauben und gerade dem Traumaberglauben aller
Gesellschaftskreise antreffen. Während nun aber die alte Götterlehre
und die Philosophie der Griechen nur eine harmonische Ordnung des

Kosmos, der Welt, kannten, finden wir schon bei Poseidonios eine rein
dynamistische Weltauffassung: an Stelle des Begriffs der Ordnung
tritt schon hier derjenige « einer erklärlichen, natürlichen und doch

geheimen und geheimnisvollen Kraft », welche Vorstellung noch in
heutige wissenschaftliche und philosophische Lehren hineinragt. Und
all das hat bei Griechen und Römern in die Auffassung des Traums
hineingespielt, bis beim Zusammenbruch der alten Welt und als ein

untrügliches Zeichen desselben, Petronius, der fein- und freigeistige
Vertraute des Nero, höhnisch erklärte, nicht Götter - Heiligtümer
und göttliches Machtgebot schickten die Träume vom Himmel herab,
sondern ein jeder mache sie sich selber : « Somnia, quae mentes ludunt



Traum und Existenz 771

volitantibus umbris, non delubra deum, nec ab aethere numina mit-
tunt, sed sibi quisque facit. » (Anth. lat. 651 R.)

Wie schon vor ihm Lukrez (De rer. nat. IV, 962-1029) eine höchst
realistische Darstellung des Zusammenhanges der Traumerlebnisse mit
den Beschäftigungen des Tages, den Befürchtungen, Wünschen und
sexuellen Begierden gegeben hat, so nimmt auch Petronius das wichtigste

Stück der neuzeitlichen Traumlehre vorweg: sed sibi quisque
facit! Hier scheiden sich nicht nur in der Geschichte der
Traumproblematik, sondern in der Geschichte überhaupt, Altertum und Neuzeit:

die Hybris der Vereinzelung, der Allmacht und Göttergleichheit
des menschlichen Individuums erhebt hier ihr Haupt. Und hier ist es,

wo wir entgegen der unnatürlichen Überhebung des Menschen gegenüber

dem All in die Formenwelt der Griechen, « in der die natürlichen
Gesetze des Menschen sich allseitig entfalten », gerade an Hand unseres
Spezialproblems von Traum und Existenz noch einen Blick tun wollen.

III.
Wer ist dieser Quisque des Petronius? Können wir hier das Subjekt

des Traumes oder auch nur des Träumens wirklich mit Händen greifen?
Die Vertreter der reinen Quisque-Theorie der Subjektivität vergessen,
daß sie nur die halbe Wahrheit in Händen haben; sie vergessen, daß
der Mensch zwar seinen Wagen rollt, « wohin es ihm beliebt, aber

unter den Rädern dreht sich unmerklich die Kugel, die er befährt ».

Das gilt sowohl für die rein wissenschaftlich-genetische Auffassung des

Traumes, als vor allem auch für seine ethische Beurteilung, für die
Frage nach der moralischen Verantwortung für den Traum. In der
Unterscheidung Freuds zwischen dem Ich und dem Es, Häberlins
zwischen dem Ich und dem « Universum », Jungs zwischen dem
individuellen und kollektiven Unbewußten, Schleiermachers zwischen
dem Individual- und Gattungsbewußtsein, Augustins zwischen dem,

was nur in uns und dem, was auch Von uns geschieht, kommt der
Unterschied zwischen dem Wagen und der Kugel, auf der er fährt,
überall zum Ausdruck.

Es gibt aber noch eine wichtige derartige Unterscheidung, die in
der Geschichte der Philosophie eine große Rolle spielt, ohne daß man
sich dabei erinnert, daß sie in ihrem Ursprung mit der Unterscheidung
von Träumen und Wachen zusammenhängt. Es ist die Unterscheidung
zwischen Bild, Gefühl, subjektiver Meinung, « doxischer Form » (Plato,
Husserl) überhaupt auf der einen Seite; Geist, Objektivität, Wahrheit



772 Ludwig Binswanger

auf der andern Seite. Und diese Unterscheidung ist wieder diejenige
zwischen dem Quisque, dem Einzelnen, Vereinzelten, dem Hekastos
der Griechen, und der durch den Logos, die Verständigung,
vermittelten menschlich-göttlichen Gemeinschaft. Aber während bei
Petronius und in jeglicher Aufklärungsepoche der Quisque als gänzlich
unbestimmtes X gleichsam hinter dem Traum steht, als derjenige, der
ihn sich macht, ist hier der Mensch noch etwas ganz anderes als nur
ein Quisque, und ein solcher auch nur insofern, als er in der Welt des

Traumes, der Bilder, der Gefühle aufgeht. Der Einzelne wird hier aus
einer naiven realistisch-metaphysischen Substruktion zu einem Modus
des Menschseins, zu einer Art und Weise, wie man Mensch sein kann,
nämlich der ungeistigen Möglichkeit des Menschseins. Diese Lehre ist,

um nur einige ihrer Etappen zu nennen, an die Namen Heraklit, Plato,
Hegel, Kierkegaard, Heidegger geknüpft. Wir können hier nur auf
einige für unser Thema wichtige Punkte aufmerksam machen.

Von Heraklit ist, nach Hegel, der Anfang der Existenz der Philosophie
zu datieren, bei ihm zuerst ist « die philosophische Idee in ihrer spekulativen

Form anzutreffen ». Sein großer Gedanke war, vom Sein zum
Werden überzugehen, seine große Einsicht, daß Sein und Nichtsein
nur Abstraktionen ohne Wahrheit sind und das erste Wahre nur das

Werden ist; dadurch ist bei Heraklit das Moment der Negativität,
das zugleich aber das Prinzip der Lebendigkeit ist, immanent. Außerdem

aber stimmen Hegel und Heraklit überein in ihrer Geringschätzung,
ja Verwerfung alles Einzelnen und Vereinzelten und aller Beschäftigung
damit. Für beide ist es insofern auch « geistlos », « die bewußte
Individualität als einzelne seiende Erscheinung zu nehmen»; denn das «hat
das Widersprechende, daß ihr Wesen das Allgemeine des Geistes ist »

(Hegel, Phänom. d. Geistes).

Schon im ersten Teil unserer Arbeit haben wir die Individualität,
den einzelnen Träumer, auf ein Allgemeines hin untersucht, an einem
kleinen existenziellen Ausschnitt freilich, an dem Bdd des glücklichen
und unglücklichen, einträchtigen oder beeinträchtigten Einzellebens,
durch das Traumbild des in die Lüfte steigenden oder aus ihnen
herabfallenden Vogels und etwa noch seines Kampfes mit einer zweiten
Vogelgestalt oder des Steigens, Fliegens, Schwebens, des Sinkens,
Fallens überhaupt. Das Allgemeine, das uns dort beschäftigte, der
überindividuelle Bildgehalt, wird zwar nicht von jedem Einzelnen
gemacht, wohl aber hat ihn jeder Einzelne im Traum, sieht nur er ihn
und wird nur er von ihm entzückt oder gequält. Seine Bilder, seine



Traum und Existenz 773

Gefühle, seine Stimmung gehören ihm allein an, er lebt ganz und gar
in seiner eigenen Welt, und das ganz allein heißt, psychologisch
gesprochen, träumen, ob wir dabei nun physiologisch schlafen oder
wachen. Dies nun hat bereits Heraklit als das Entscheidende für die

Kennzeichnung des träumenden und seine Abgrenzung vom wachenden
Seelenleben erkannt. Er sagt (fr. 89), « die Wachenden » (Pluralis
hätten eine und zwar eine gemeinsame Welt (eva 7.ai zotvöv xdap.ov),

von den Schlafenden aber wende sich ein jeder (Hekastos, Singularis)
seiner eigenen (Welt) zu (eiç ïStov àîroarpé^ea&ai).

So viel auch über diesen Gegensatz des Gemeinsamen, des Koinon
oder Xynon, und des Eigenen, Einzelnen, Besonderen, des Idion bei
Heraklit schon geschrieben worden ist (vgl. vor allem auch K. Reinhardt

Parmenides), so halte ich doch die Ausführungen des ihm in
vielem so verwandten Hegel (in seiner Geschichte der Philosophie) für
besonders lehrreich. Wir können hier natürlich nur den Grundgedanken
streifen. (Vgl. auch die mit den Mitteln der modernen Denkpsychologie
versuchte Erklärung des Inhaltes von fr. 89 in meiner Schrift
Auffassung und Deutung des Traumes Von den Griechen bis zur Gegenwart,

wo ich auch den doppelten Sinn dieses Fragments erläutert habe,
nämlich daß und warum wir im Traum eine eigene Welt haben, und
daß und warum wir uns ihr zuwenden.)

Der Ausdruck für Welt, Kosmos, soll schon nach dem Sprachgebrauch
des Anaxagoras, den Heraklit hier voraussetze, nicht die (objektive)
Welt, sondern den (subjektiven) Zustand der Einigung (xotvdç) und
der Zerstreuung (l'St-oç) bedeuten. Maßgebend aber für diese Einigung
oder Zerstreuung ist bei Heraklit der Logos, den man sicherlich (so

Joël, G. Burckhardt u.a.) bald mit Wort oder Rede, bald mit Gedanke,
Lehre, Denknotwendigkeit, vernünftigem, gesetzmäßigem Zusammenhang

(«harmonisch-disharmonische Weltordnung», so Howald)
übersetzen muß. Er bezieht sich insofern sowohl auf die Verständigung,
als, wie Hegel sagt, auf die Verständigkeit. Gemeinsam ist allen der
Verstand, das besonnene Denken (rö fpovéstv)1); trotzdem man nun
diesem Gemeinsamen folgen sollte, und es also etwas gibt, in dem sich

Alle als in etwas Gemeinsamem finden oder verständigen könnten,
den Logos nämlich, leben doch die Vielen, als wenn sie einen eigenen
Verstand oder ein eigenes, privates Denken hätten und haben dürften

*) Uber die zentrale Bedeutung des fpovetv und der <pp6vv]aiç in der griechischen
Philosophie und deren Abwandlung bei Sokrates, Plato, Aristoteles vgl. Werner Jäger,
Aristoteles. (Verlag de Gruyter, Berlin.)



774 Ludwig Binswanger

(fr. 92). Das letztere aber ist, ob es nun im physiologischen Schlafoder

Wachzustand geschieht, ein Dahinträumen. Den also Dahin-
träumenden ist verborgen, was sie im Wachen tun, so wie sie vergessen,
was sie im Schlafe taten (fr. 1). Das eigentliche Wachsein ist für Heraklit
(negativ) das Erwecktsein aus der Privatmeinung (Doxa), dem subjektiven

Dafürhalten, positiv das Leben (aber nicht nur das denkende

Leben!) nach den Regeln des Allgemeinen, heiße dieses Allgemeine
nun Logos, Kosmos, Sophia, oder sei es eine Verbindung von all dem
im Sinne der vernünftigen Einsicht in den einheitlichen gesetzmäßigen
Zusammenhang und im Sinne des Handelns nach dieser Einsicht.
Hegel stellt diese Lehre des Heraklit so dar, daß er sagt, hier sei die
Vernunft, der Logos, die Richterin der Wahrheit, nicht aber die nächste
beste eines jeden, sondern allein die göttliche, allgemeine, « dieses Maß,
dieser Rhythmus, der durch die Wesenheit des Alls hindurchgeht ».

(Ein Nachklang der alten an[Lnâdsux..) Nur insofern wir im Bewußtsein

dieses Zusammenhangs leben, nennen wir es nun Verstand,
Verständigkeit oder Besonnenheit, sind wir wach. « Diese Form der
Verständigkeit ist das, was wir Wachsein nennen. » « Weil wir nicht mit
dem Ganzen in Zusammenhang sind, so träumen wir nur. » So

getrennt verliert (nach Heraklit) der Verstand die Kraft des Bewußtseins,

die er vorher hatte, verliert (nach Hegel) der Geist als nur
individuelle Einzelheit die Objektivität: er ist nicht in der Einzelheit
allgemein. Soweit wir teilnehmen am Wissen vom göttlichen Verstände,
sind wir in der Wahrheit, soviel wir aber Besonderes haben (lStaao>|i,ev)

sind wir in der Täuschung. Das sind nach Hegel sehr große und
gewichtige Worte :

« Man kann sich nicht wahrer und unbefangener über die Wahrheit ausdrücken.
Nur das Bewußtseyn als Bewußtseyn des Allgemeinen ist Bewußtseyn der Wahrheit;

Bewußtseyn aber der Einzelnheit und Handeln als einzelnes, eine Originalität,
die eine Eigentümlichkeit des Inhalts oder der Form wird, ist das Unwahre und
Schlechte. Der Irrthum besteht also allein in der Vereinzelung des Denkens, - das
Böse und der Irrthum darin, sich vom Allgemeinen auszuscheiden. Die Menschen
meinen gewöhnlich, wenn sie etwas denken sollen, so müsse es etwas Besonderes

seyn; dies ist Täuschung.»

Anderseits ist nach Hegel « das Wissen von etwas, wovon nur ich
weiß », eben ein Träumen, desgleichen ist das Einbilden und das Gefühl
ein Träumen, «nämlich die Weise, daß etwas bloß für mich ist, ich
etwas in mir, als in diesem Subjekte habe; so erhaben sich auch die
Gefühle ausgeben möchten, so sind sie doch in mir und nicht als Freies

von mir ». Wie der Gegenstand nur dann kein eingebildeter, von mir
zum Gegenstand gemachter ist, wenn ich ihn als ein an sich seiendes



Traum und Existenz 775

Freies, als einen an sich allgemeinen anerkenne, so ist auch das Gefühl
nur « in der Wahrheit », wenn ich es, um mit Spinoza zu reden, unter
der Form der Ewigkeit anerkenne. Das klingt wohl alles sehr abstrakt,
ist aber doch sehr lebensnah; denn in jeder ernsten seelischen

Behandlung z. B., und zumeist gerade in der Psychoanalyse, kommen
Augenblicke, wo der Mensch sich entscheiden muß, ob er seine
Privatmeinung, sein Privattheater, wie eine Kranke sagte, seinen Übermut,
Stolz und Trotz behalten will, oder ob er an der Hand des Arztes als

des wissenden Mittlers zwischen Eigenwelt und gemeinsamer Welt,
zwischen Täuschung und Wahrheit, aus seinem Traum erwachen und
teilnehmen will an dem Leben der Allgemeinheit, an dem xotvoç y.oaiio:.
Es wäre zwar schlimm bestellt um unsere Kranken, wenn sie Heraklit
oder Hegel verstehen müßten, um gesund zu werden; es wird aber
keiner gesund, wirklich im Innersten gesund, es gelänge denn dem
Arzt, das Fünkchen Geistigkeit in ihm zu erwecken, das wach sein

muß, um solchen Geistes einen Hauch zu spüren. Das hat, besser als

das Gros unserer heutigen Psychotherapeuten, schon Goethe gewußt.
Ich erinnere nur an den Ausspruch, den er dem Parmenides (Die
Weisen und die Leute) in den Mund legt:

« Geh' in dich selbst! Entbehrst du drin
Unendlichkeit in Geist und Sinn,
So ist dir nicht zu helfen »

Mit der Erweckung des Sinns für die Unendlichkeit, als des Gegensatzes

zur Beschränkung der Einzelheit, werden dem Einzelnen seine

Bilder und Gefühle, seine Wünsche und Hoffnungen nicht genommen,
sie werden nur aus der tantalischen Unruhe, Rastlosigkeit und
Verzweiflung, aus dem fallenden, sinkenden, absteigenden Leben, zwar
nicht in völlige Ruhe, das wäre der Tod, aber in aufsteigendes, mühelos
schwebendes oder rauschendes Leben verwandelt, wie es eine meiner
Kranken nach der Behandlung in einem Traumgesicht geschaut hat,
welches zeigt, daß Geistigkeit, einmal geweckt, sogar den Traum
zum Bild wenigstens des allgemeinen Lebens entzünden kann:

« Ich war am Abend müde und sehr gequält von starker innerer Unruhe und
Rastlosigkeit eingeschlafen. Im Traum ging ich dann an einem endlosen Meeresstrand
entlang, und das ewige brandende Rauschen des Meeres brachte mich mit seiner nie
endenwollenden Ruhelosigkeit zur Verzweiflung. Ich wünschte sehnlichst, das Meer
zum Stillstehen bringen zu können, um Ruhe zu erzwingen. Da sah ich, wie mir ein
großer Mann mit einem Schlapphut auf den Dünen entgegenkam. Er trug einen
weiten Mantel, einen Stock und ein großes Netz in der Hand und hatte ein Auge von
einer großen Locke, die in die Stirne hing, verdeckt. Als der Mann vor mir stand,
breitete er das Netz aus, fing das Meer darin ein und legte es vor mich hin. Ich starrte
entsetzt zwischen den Maschen hindurch und entdeckte, daß das Meer langsam



776 Ludwig Binswanger

starb. Eine unheimliche Ruhe war um mich herum, und der Tang, die Tiere und
Fische, die im Netz gefangen waren, wurden langsam braun und gespenstisch tot.
Ich warf mich dem Mann weinend zu Füßen und flehte ihn an, das Meer wieder
freizulassen - ich wisse jetzt, daß Unruhe Leben bedeute und Ruhe den Tod. Da zerriß
der Mann das Netz und ließ das Meer frei, und in mir war eine jubelnde Freude, als
ich die Wellen wieder brausen und branden hörte, und dann wachte ich auf!»

Dieser Traum ist noch in mehrfacher Hinsicht von größtem Interesse.
In seinem Dreischritt von These (träumendem, gequältem Leben in
der Vereinzelung), Antithese (Tod durch völliges Erlöschen des Eigenlebens

infolge völliger Hingabe an das übermächtige, objektive Prinzip
« der Andersheit ») und Synthese (durch « Zurücknahme der Objektivität

in die Subjektivität») spiegelt dieser Traum in bildlicher
Darstellung den psychoanalytischen Prozeß wider, wie er von dem trotzigen
Verharren in der Vereinzelung zur demütigen Unterwerfung unter die

(unpersönliche) « Autorität » des Arztes (« Übertragungsphase ») zur
« Loslösung von der Übertragung » weiterschreitet. Daß diese
Loslösung, über die so viel geschrieben worden ist und geschrieben wird,
nur als echte Vergeistigung, als ein immer helleres, geistiges Wachsein
im Sinne von Heraklit und Hegel geschehen kann - sonst ist sie ein
Betrug und Selbstbetrug -, wird von einer einseitig biologischen oder
den Geist gar als « Lebensfeind » betrachtenden Auffassung übersehen.

Nur dürfen wir als Psychotherapeuten bei Hegel nicht stehen bleiben;
denn als solche haben wir es nicht mit der objektiven Wahrheit, der
Übereinstimmung von Denken und Sein, zu tun, sondern mit der
« subjektiven Wahrheit », wie Kierkegaard sagt, das heißt mit der
« Leidenschaft der Innerlichkeit », kraft derer die Subjektivität sich
durch die Objektivität (der Mitteilung, Verständigung, Unterwerfung
unter eine übersubjektive Norm) hindurch und wieder aus ihr
herausarbeiten muß, wie es die dritte Phase unseres Traumes anzeigt. Nur
auf Grund einer solchen Einsicht wird auch der Psychotherapeut
selber aus einem träumenden ein wacher Geist, so daß man von ihm

sagen kann, was Kierkegaard von Lessing sagt: «Indem er weder eine

unfreie Hingabe annimmt, noch eine unfreie Nachahmung anerkennt,
setzt er, selbst frei, jeden, der ihm nahe kommt, in ein freies Verhältnis

zu ihm. » In Freuds Lehre von der Übertragung auf den Arzt und ganz
besonders der Befreiung von ihr schlummern alle diese Probleme ; aber
sie werden hier nicht wach, weil es noch niemandem gelungen ist und
niemandem gelingen wird, aus Trieben Geist herzuleiten, denn hier
handelt es sich um Begriffe, die ihrem Wesen nach inkommensurabel
sind, ja dieser Inkommensurabilität gerade ihre Existenzberechtigung



Traum und Existenz 777

verdanken. Tiefer dringt hier die Lehre Jungs von der Individuation
als der Befreiung des Selbst « aus den falschen Hüllen der Persona

einerseits, und der Suggestivgewalt unbewußter Bilder anderseits ».

So tiefe Einsichten Jung aus der Betrachtung der Individuation als

«psychologischen Entwicklungsprozesses» aber auch gewinnt, so ist doch
auch hier das Grundproblem der Individuation dadurch verdeckt,
daß der Gegensatz von Träumen und Wachen, Aufgehen in der Eigenwelt

und in der gemeinschaftlichen Welt, nicht als Gegensatz von Bild
und Gefühl (die immer zusammengehören) und anderseits Geist

begriffen wird. Da dieser Gegensatz aber da ist, kann er einem Forscher
wie Jung auch nicht entgehen. Der Versuch jedoch, ihn aus der
« Funktion des Unbewußten » und seiner « kompensatorischen
Beziehung zum Bewußtsein » abzuleiten, kann deswegen nicht befriedigen,
weil jener Gegensatz hier zwar aus der Hauptproblemschicht
verschwunden zu sein scheint, dafür aber in den Detailproblemen und den

Grundbegriffen weiterlebt. Das gilt besonders von dem Begriff des

« kollektiven Unbewußten », das sowohl eine Art von bildhaftem «

Gattungsbewußtsein » im Sinne von Schleiermacher darstellt, als auch die
ethische Beziehung auf ein Allgemeines, auf « die Welt » oder « das

Objekt » enthalten soll. Es ist klar, daß in diesem « kollektiven
Unbewußten » unser Gegensatz ungelöst sein Wesen treibt. Dasselbe gilt
von dem Jungschen Begriffe des Selbst, in welchem sich Bewußt und
Unbewußt zu einem Ganzen, einer Totalität «ergänzen». Die das

bewußte Ich kompensierenden unbewußten Vorgänge sollen schon
alle jene Elemente enthalten, die zur Selbstregulierung der Gesamtpsyche

nötig sind; aber abgesehen davon, daß in jener Kompensation
selber schon der ethische Grundfaktor, das Gewissen, verborgen ist,
das den ganzen Funktionsdynamismus erst in Bewegung setzt, und daß

nicht umgekehrt der Kompensationsmechanismus die Gesamtpsyche
reguliert, wird ein Problem dadurch nicht gefördert, daß man es vom
Ganzen auf die Elemente abwälzt. Jung hat für seine Lehre mit großem
Erfolg aus den Quellen des Ostens geschöpft, aus Indien und China,
und er geht gern bei den Primitiven in die Lehre; wir hingegen glauben,
bei aller Schätzung jener Quellen, den Schritt nicht rückgängig machen

zu dürfen - auch für Psychologie, Psychoanalyse und Psychiatrie
nicht -, den die Griechen in der Auslegung der Existenz getan haben. —

Wir kehren zu unserem Ausgangspunkt zurück. Wenn ich in fassungsloser

Enttäuschung aus allen Himmeln falle, so drücke ich das, wenn
ich mich wieder « gefaßt » habe, auch so aus, daß ich sage, « ich wußte



778 Ludwig Binswanger

nicht, wie mir geschah. » Hier ist, um mit Heidegger zu reden, das

Dasein vor sein Sein gebracht; es ist gebracht, insofern als ihm etwas
geschieht, und als es nicht weiß, wie und was ihm geschieht. Das ist
der ontologische Grundzug alles Träumens und seiner Verwandtschaft

mit der Angst!1) Träumen heißt: Ich weiß nicht, wie mir
geschieht. In dem Ich und Mir kommt zwar der Einzelne, der Quisque
und Hekastos wieder zum Vorschein, aber keineswegs als derjenige,
der den Traum macht, sondern als der, dem er, « er weiß nicht wie »,

geschieht. Und dieser Einzelne ist hier nichts anderes als « der Selbige »

im Sinne der « numerischen Identität der Person » (Kant), eine rein
formale Anzeige ohne Substanz, der Spielball des steigenden und
fallenden Lebens, des Meeresrauschens und der Totenstille, des

Glitzerns der Farben in der Sonne und der Nacht des Schattens, der
grandiosen Gestalt des Vogelfluges im Äther und des regellosen Haufens
Papierschnitzel auf dem Boden, des Glanzes der Mädchengestalt,
des Duftes der Nelke, der am Boden liegenden Vogelleiche, des machtvollen,

grausamen Raubvogels und der zarten Taube. Ein Einzelner
wird aus einem nur Selbigen ein Selbst oder « der » Einzelne, aus dem
Träumer ein Wacher in dem unergründlichen Augenblick, wo er sich
entscheidet, nicht nur wissen zu wollen, wie ihm geschieht, sondern
auch « selber » einzugreifen in die Bewegung des Geschehens, wo er
sich entschließt, in das bald steigende, bald fallende Leben Kontinuierlichkeit

hineinzubringen oder Konsequenz. Erst jetzt macht er etwas.
Was er aber macht, das ist nicht Leben, denn das kann auch der Einzelne
nicht machen, sondern Geschichte. Träumend «ist» der Mensch,

um an eine frühere, von mir getroffene Unterscheidung anzuknüpfen,
« Lebensfunktion », wachend macht er « Lebensgeschichte ». Und zwar
macht er die Geschichte seines eigenen Lebens, die innere
Lebensgeschichte, womit nicht zu verwechseln ist die äußere oder
Weltgeschichte, in die einzugehen oder nicht einzugehen keineswegs von
ihm allein abhängt. Beide Glieder der Disjunktion von Lebensfunktion
und innerer Lebensgeschichte auf einen gemeinsamen Nenner zu
bringen, wie immer wieder versucht wird, ist nicht möglich, denn das

Leben als Funktion ist ein anderes Leben als das Leben als Geschichte.
Und doch haben beide einen gemeinsamen Grund: die Existenz. Den
Ort des Traumes innerhalb dieses Grundes aufzuzeigen, war unser
Bestreben. Außer der Gemeinsamkeit des Grundes, aber im Zusammen-

1) Wir betrachten die Angstträume als den Prototyp der im Dasein als solchem
gelegenen existenziellen Urangst. Vgl. Heidegger Was ist Metaphysik?



Traum und Existenz 779

hang damit, haben Traum und Wachen noch ein anderes Gemeinsames:
wie der « Übergang » vom einen zum andern ein allmählicher ist (woran
der Sprungcharakter der einzelnen lebensgeschichtlichen Entscheidung
nichts ändert), so liegen Anfang der Lebensfunktion, und damit des

Träumens, und Ende des Wachseins, der inneren Lebensgeschichte,
im Unendlichen; denn wie wir nicht wissen, wo Leben und Traum
beginnen, so werden wir im Laufe des Lebens immer wieder daran

erinnert, daß es über Menschenkräfte geht, « im höchsten Sinne ,der
Einzelne' zu sein ».


	Traum und Existenz [Fortsetzung]

